
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PELOTAS
Instituto de Filosofia, Sociologia e Política

Programa de Pós-Graduação em Sociologia

Dissertação

O NEOCOLONIALISMO EM WAR IN PEACE (2007) E BEASTS OF NO NATION (2015):
Uma visão crítica das cinematografias do Ocidente

Carolina Monteiro Alves

Pelotas, 2018



Carolina Monteiro Alves

O NEOCOLONIALISMO EM WAR IN PEACE (2007) E BEASTS OF NO NATION (2015):
Uma visão crítica das cinematografias do Ocidente

Dissertação apresentada ao Programa de
Pós-Graduação  em  Sociologia,  do
Instituto de Filosofia, Sociologia e Política
da  Universidade  Federal  de  Pelotas,
como requisito  parcial  para obtenção do
título de Mestre em Sociologia.

Orientador: Prof. Dr. Sérgio Botton Barcellos

Pelotas, 2018







À minha mãe, minha avó e minhas tias, mulheres de luta.



Agradecimentos

Só há um nome na autoria, o meu. Mas o meu nome carrega muitos outros,

porque nada eu fiz sozinha – ainda que eu tenha tentado algumas vezes, na falsa

crença de que alguma coisa poderia ser meu próprio esforço. Sou a segunda pessoa

da minha família (que é grande) a conquistar o ensino superior e a pós-graduação.

Isso não é algo que se faça sozinho: existiu uma abertura política, econômica e

social da educação no meu país, para que eu pudesse ter a oportunidade (ainda que

com todas as suas ineficiências conhecidas), e o esforço de toda essa família para

que um de seus entes, eu, pudesse me concentrar na oportunidade que pude ter.

Por isso, repito: é o meu nome, eu tomei muitas decisões, eu construí e desconstruí

pensamentos e texto (e mesmo isso, nem sempre sozinha), mas o trabalho foi de

muitos.

Antes de mais nada, agradeço a quem jogou a ideia de que eu poderia me

aventurar  pelo  campo  da  Sociologia:  Alexander,  que  implantou  o  napalm  e

acompanhou o processo seletivo; e a Ângela, que até me patrocinou na empreitada.

Obrigada por acreditarem em mim quando ni yo misma me creía. O encorajamento

de vocês me acompanhou mesmo antes do início até o fim. Bom, acompanhará

depois do fim também. Talvez em algum momento eu devesse agradecer ao Augusto

por isso também, mas esse dia não é hoje. Só me deu problema.

Agradeço aos meus amigos de Porto Alegre no dia em que recebi a notícia

que tinha passado na seleção, muito me encorajaram e eu decidi  por abraçar a

oportunidade com determinação, além de que teve o bolinho mais legal da vida.

Agradeço  o  suporte  da  minha  mãe  e  minha  avó,  principalmente  nos

momentos em que não apenas a força para continuar me faltou, mas a saúde física

e mental foram afetadas. Há muito esforço de vocês aqui neste trabalho. E esforço



eu  quero  dizer  suor  mesmo,  divisão  de  tarefas  para  que  eu  sempre  pudesse

escrever, almoço posto na mesa, contas pagas para que eu não tivesse que me

preocupar, revisões do meu texto, e o trabalho de lidar com a saudade por estar

longe.  Reconheço  e  agradeço  o  privilégio  que  tenho  de  poder  contar  com  a

dedicação daquelas que eu amo.

Também agradeço a parceria do meu orientador, Sérgio, e à Patrícia, que

foram companheiros e pacientes desde o imaturo início dessa etapa tanto de texto

quanto de vida, bem como à Dona Eva e o Rincão das Almas, que sedimentou esse

processo em mim, e está imbuído nesse trabalho ainda que não explicitamente.

Meus  olhares  foram  outros  a  partir  do  cuidado  de  vocês.  Sou  grata  à  banca,

professores  Guilherme da Rosa  e  Fernando  Balieiro,  que aceitaram o convite  e

fundamentalmente contribuíram com a pesquisa.  Também contribuíram com este

trabalho nos estudos do Instituto Federal Sul-Rio-Grandense os professores Alberto

Coelho, Luciene Lauda e Michael Kerr.

Meu carinho pelos colegas do mestrado que, muitas vezes, foram a razão

pela qual eu tive força de vontade para continuar meus trabalhos, me animando,

encorajando, lendo meus textos e me inspirando. Senti saudades muitas vezes nos

últimos meses, desejo bom sucesso a vocês em suas escolhas sempre.

Muito obrigada aos colegas de graduação na Universidade Federal de Santa

Catarina,  por  cooperarem  com  paciência  nesse  período  de  construção  da

dissertação. Se não fosse assim, eu não teria conseguido lidar com nenhum dos

dois mundos. Obrigada também à professora Isabel, que acompanhou parte deste

processo e me encorajou.

Mandar aquele salve pra galera da servidão Santos Reis, Eliezer, que não

me deixou adoecer – mas eu realmente adoeci algumas vezes em desobediência,

quando mesmo assim ajudou a me recuperar e seguir  encarando esse trabalho.

Obrigada pelo carinho e dedicação, espero deixá-lo orgulhoso. Obrigada às minhas

amigas de longa data de Guaratinguetá, e aos amigos da rotina pesada de Pelotas,

que de longe e  de perto  me ouviram tantas  vezes e  deram suas contribuições.

Também ao Pedro, em Florianópolis, pela ajuda com traduções.

Por fim e por selo, agradeço a meu Jesus, gentil e amado, que me dá vida,

propósito e resiliência.



Poder contar com vocês foi o que tornou possível esse trabalho. Não digo

isso como metáfora,  é  literal.  Estar  sozinho e se ver  sozinho ao realizar  a  pós-

graduação adoece a mente até adoecer o corpo, colapsa. Achamos que se trata de

um trabalho individual por ter apenas um nome na autoria, mas a verdade é que

ainda  que alguém escreva  a  sua  dissertação no profundo de uma caverna,  ele

depende do trabalho de tantas outras pessoas antes dele, ao menos os autores aos

quais se referirá.  Este trabalho não é, não deve e não poderia ser individual  de

forma alguma, fica meu terno agradecimento e carinho a vocês que cansaram de me

ouvir, ler e quebrar galhos, que meteram os pés e as mãos para trabalhar e pegaram

nisso junto comigo.



RESUMO

ALVES, Carolina Monteiro. O neocolonialismo em War in peace (2007) e Beasts of no
nation  (2015):  Uma  visão  crítica  das  cinematografias  do  Ocidente. Dissertação
(Mestrado em Sociologia) – Programa de Pós-Graduação em Sociologia, Instituto de
Filosofia, Sociologia e Política, Universidade Federal de Pelotas. Pelotas, 2018.

Nesta  presente  dissertação,  tem-se como objetivo  compreender  e apresentar  as
manifestações  narrativas  sobre  o  neocolonialismo  contidas  em  dois  filmes  que
versam sobre a violência e a guerra no continente africano, sendo estes  War in
peace  (Wim  Wenders,  2007)  e  Beasts  of  no  nation  (Cary  Fukunaga,  2015).
Especificamente,  analisaremos  o  tema  a  partir  da  sociologia  do  cinema,  que
examina o cinema como um trabalho criativo concebido em determinadas condições,
como a possível  sujeição à crítica ou ao mercado,  e  o pensamento  corrente da
sociedade em termos políticos e históricos. Pretendemos colocar em contraste as
duas  obras  escolhidas,  que  abordam  o  enraizamento  da  violência  como
entretenimento ou meio de vida na zona de guerra e na zona de paz, para perceber
como se manifestam ali os indícios de uma sociedade marcada historicamente pelo
colonialismo  (N’KRUMAH,  1965;  FANON,  1968),  por  meio  das  abordagens  de
estudos identitários (HALL, 2005; FRASER, 2007; WOODWARD, 2005) e sobre o
neocolonialismo contemporâneo (BHABHA, 1998; SAID, 1990). Ao abordar cinema e
sociologia para pesquisar a neocolonialidade, entendemos que a abrangência desta
na História da humanidade é ampla, mas que o universo simbólico também é espaço
de resistência e reflexão.

Palavras-chave: neocolonialismo, sociologia do cinema, Beasts of no nation, War in
peace.



ABSTRACT

ALVES, Carolina Monteiro. The neocolonialism in War in peace (2007) and Beasts
of no nation (2015): A critical view of Western culture cinematography.  Dissertation
(Master in Sociology) – Postgraduate Program in Sociology. Institute of Philosophy,
Sociology and Politics. Federal University of Pelotas. Pelotas, 2018.

In this present dissertation, the objective is to comprehend and present the narrative
manifestations about the neocolonialism in two movies that disserts about the vio-
lence and the war at the african continent: War in peace (Wim Wenders, 2007) and
Beasts of no nation (Cary Fukunaga, 2015). Specifically, we will analyze the subject
based on the sociology of cinema, that studies the cinema as a creative work devel-
oped in certain conditions, as the possible subjugation to the critics or to the film in-
dustry, and the current thought in the society, politically and historically. We intend to
make a contrast with the two  selected films, that presents the entrenched violence
as an entertainment or way of life in the war zone and in the peace zone, to realize
how the evidences of a society historically marked by the colonialism have been
manifesting (N'KRUMAH, 1965; FANON, 1968),  through the perspective of identity
studies (HALL, 2005; FRASER, 2007; WOODWARD, 2005) and about the contempo-
rary neocolonialism  (BHABHA, 1998; SAID,  1990). By addressing cinema and soci-
ology to look into neocoloniality, we understand that its area of influence in the His-
tory of mankind is broad, but that the symbolic universe is also a space of resistence
and reflection.
 

Keywords: neocolonialism, sociology of cinema, Beasts of no nation, War in peace.



Lista de Figuras

Figuras 1, 2 e 3 – Sequência de Falcão Negro em perigo …………………..………39

Figuras 4 e 5 – Quadros de War in peace, 01:35 e 01:47, respectivamente………40

Figura 6 – Commandant captura Agu….……………………………………………….50

Figura 7 – Espera de Commandant….……………………….………………………….51

Figura 8 – Comboio da ONU………………………………………………..…………….55



SUMÁRIO

Introdução………………………………………………………………………………..….1

Capítulo 1 – Entre a sociologia e o cinema………………………………..…...…….10

1.1. A discursividade do neocolonialismo e a identidade cultural.....………………23

Capítulo 2 – Entretecendo os filmes……………...………………………………......36

2.1. Não-ficcional: War in peace (2007)……………………………………..………..36

2.2. Ficcional: Beasts of No Nation (2015)……………………………….…………..47

Capítulo 3 – Narrativas e o neocolonialismo….…………………………...………...58

3.1. Do “exótico” Oriental e a generalidade da exploração neocolonial.……......63

3.2. Sobre violência e resistência…………………………………………………......68

3.3. Construção da História de si e das nações………………………………..……72

Considerações finais ……………………………….……………………………………83

Referências .……………………………………………….………………………………89





1

Introdução

O cinema despontou como um artefato científico no final do século XIX, e só

então  desenvolveu-se,  durante  o  século  XX,  como  ferramenta  narrativa,

incorporando  progressivamente  as  demais  artes.  Com  os  avanços  nas

telecomunicações, concebeu o audiovisual, que é reprodutível e dinâmico, e acabou

adentrando o espaço privado das pessoas: televisão, vídeo, publicidade, vídeo-arte,

uso doméstico das fitas e DVDs, videoclipes. A família da imagem-em-movimento

cresceu de tal forma, que a maneira de se produzir e consumir o audiovisual segue

ainda sendo transformada. Agora, a rede mundial de computadores comporta tantos

formatos  e  plataformas,  que  acabou  se  tornando  instrumento  para  comunicação

cotidiana, à medida que absorveu e foi absorvido pelo digital. O audiovisual passou

a  ser  usado  como  linguagem,  e  a  sua  própria  linguagem,  por  isso,  tem  se

modificado.

O  cinema  e  audiovisual  se  colocou  como  uma  forma  de  comunicação  e

entretenimento  tão  popular  no  consumo  do  homem que  tornou-se  um setor  da

indústria, mesmo antes do estopim promovido pela televisão e o vídeo. Devemos

perceber também que mesmo antes de se estabelecer como narrativa, o cinema é

um  negócio  caro,  de  alto  investimento  (sempre  foi)  e  se  concentrou,  salvas

exceções, em servir interesses que movimentavam o dinheiro e o favor de grandes

influências – para Adorno e Horkheimer, “quando a técnica adquire seu poder sobre

a sociedade, é o poder dos que a dominam economicamente.” (MATTELART, 1996,

p. 224). Nesse recorte e seleção de discursos, poderia subsistir apenas o que lhe

convenha.



2

E mesmo que em nossos dias,  esse sistema tenha passado por  diversas

mudanças, como a expansão de discursos audiovisuais graças ao barateamento do

equipamento e popularização dos meios digitais de produção e divulgação, o cinema

ainda é majoritariamente organizado por uma tradição discursiva e narrativa. Dela

provêm séries de entendimentos sobre o mundo, afinal, os entendimentos sobre o

mundo são a sua fonte e também são onde ele opera. Nas palavras de Silveira,

“Enfatiza-se, contudo, que circulam nas redes da vida contemporânea muito mais do

que mercadorias e informações. Nelas elaboram-se também maneiras de performar

a cultura, de conceber as diferenças e desigualdades.” (SILVEIRA, 2005, p.51). Por

isso partimos dos estudos da Sociologia do Cinema. Com o crescente avanço das

mídias e o desenvolvimento tecnológico, o campo foi se tornando uma experiência

mais densa e, à medida que estas convergiram, a pesquisa na área também se

adaptou  para  que  atualmente  o  campo  de  estudos  seja  direcionado  a  trazer  a

objetividade possível para perscrutação do corpus.

As  experiências  da  Antropologia  com  o  cinematógrafo  e  a  aparente

veracidade que o jornalismo imbuiu à fotografia (e que a fotografia retroincorporou

ao jornalismo) podem interpretar  de  forma parcial  a  experiência cinematográfica,

porque a objetividade que procuram não atende às necessidades desta pesquisa na

sua parcela simbólica e de imaginário. Assim, não se procura aqui tratar a temática

como um recorte de testemunho, janela para o mundo, nem como uma ferramenta,

mas analisá-lo como um processo social e um objeto de pesquisa por si. A isso, não

seria possível atribuir uma análise fílmica no seu rigor técnico, decompondo imagens

e sons, mas investimos em uma relação dialética. Tratamos o objeto de forma a

analisar a amálgama sensorial que o audiovisual traz, pois é um objeto discursivo

sinestésico, composto por múltiplos elementos de naturezas peculiares.

Então, baseados no campo de estudos da Sociologia do Cinema, temos como

objetivo analisar nesta pesquisa a dois filmes: War in peace (Wim Wenders, 2007) e

Beasts of no nation  (Cary Fukunaga, 2015). Os dois filmes se passam em países

distintos da África: um deles é na República Democrática do Congo e o outro se

supõe  ser  em  um  país  fictício  onde  se  fala  o  idioma  krio,  países  que

coincidentemente  ainda estão em fase de estabilização de um Estado,  e  ambos

filmes  abordam  a  violência  e  influência  estrangeira  na  sua  cultura  e  política.



3

Procuramos neste estudo, especificamente, explorar a questão do neocolonialismo

no  continente  africano  pelo  olhar  desses  filmes,  nas  particulares  narrativas  que

apresentam.  Dessa  forma,  podemos  pensar  a  respeito  de  como  a  questão  do

neocolonialismo  transparece  nessa  cinematografia,  e  elaborar  uma  síntese  dos

termos gerais sobre relações de poder que sobressaem a esta produção fílmica.

Também se  mostrou  necessária,  para  isso,  a  leitura  da primeira  constituição do

filme,  o  roteiro  original  adaptado  por  Cary  Fukunaga,  e  as  entrevistas  e  textos

disponíveis de Wim Wenders sobre a construção do documentário.

Assim, de forma sucinta, a questão que norteia este estudo abrange, sob a

perspectiva  da  Sociologia  do  Cinema,  o  debate  da  experiência  narrativa  e

fotográfica, por teoria dos processos identitários e pelo neocolonialismo no contexto

do cinema como um processo social e cultural. O estudo se apresenta inicialmente

com a prévia análise dos filmes, relacionando suas narrativas, suas estratégias para

a narratividade e  o  contexto,  primeiramente  War in  peace  e o  meio  em que foi

captado, e posteriormente Beasts of no nation e as questões políticas envolvidas no

seu enredo.

Para examinar os filmes é necessário,  neste trabalho, um prévio estudo o

neocolonialismo, neocolonialidades e da História dos países da África, assim sendo

possível apreender os sentidos e o ambiente das obras, por meio qual a análise do

discurso  ou  análise  fílmica  não  delimitariam,  mas  que  seria  então  efetivo  se

capturando uma constelação de fatores  que emergiram dos filmes.  Deste  prévio

encontro com os objetos e seus contextos de narrativa e produção, seguimos para a

apreensão  destes  mesmos  segundo  o  início  da  discussão  teórica,  um percurso

trilhado  entre  a  Sociologia  do  Cinema  e  neocolonialismo.  Desse  modo,  para

apreender a discursividade dos filmes, estes foram analisados diante da proposta de

perspectiva  teórica  sobre  o  neocolonialismo  e  suas  características  proposta  por

Fanon (1968),  Mbembe (2013)  e Bhabha (1998),  e  os  estudos de História  e  da

Diáspora Africana, entre outros que aqui estão.

Através  dessa  perspectiva,  a  partir  dos  dois  produtos  fílmicos,  enquanto

tocantes à questão do neocolonialismo no continente africano, como está manifesto?

Frente à explicitação sobre as relações de poder exibida pelo curta-metragem War

in  peace  e  a  pontuação  sobre  as  influências  estrangeiras  em  solo  africano



4

mencionadas por Beasts of no nation, as questões levantadas passam pelo debate

da experiência fotográfica e narrativa, por processos identitários e pelas diferentes

dominações  que  a  hegemonia  proporciona,  no  contexto  do  cinema  como  um

processo social e cultural. Os filmes foram elencados para realizar essa análise de

diferentes formas críticas aos efeitos das ações de países ocidentais, partindo de um

ponto de vista peculiar a países na África com uma condição de estabilidade política

e negociação internacional.

O objetivo geral do trabalho é compreender as características que emergem

dessa análise de conteúdo e contexto do filme de não-ficção  War in peace  e do

ficcional  Beasts  of  no  nation,  que digam respeito  a como a neocolonialidade se

manifesta e é abordada na cinematografia no atual contexto neocolonial em relação

ao  continente  africano.  Para  isso,  primeiramente  é  necessário  problematizar  a

relação entre o cinema, a sociologia e a questão do neocolonialismo – tendo em

conta as propriedades inerentes das narrativas que estamos estudando. Também é

preciso discutir  os elementos e práticas que caracterizam o neocolonialismo que

podem ser observados nos filmes que abordam o contexto neocolonial do continente

africano  e  analisar  as  formas  de  reprodução  e  ressignificação  desse  contexto

presente nos filmes War in peace e Beasts of no nation.

A narrativa, assim, tem o seu papel social: a refiguração de um dado mundo,

manifestação de uma cultura em comum, notícias, manutenção de costumes, etc. E

um potente papel na vida humana que tem suas mais variadas faces. Mesmo antes

do  cinema,  nos  lembramos  aqui  da  contribuição  até  que  se  chegasse  às

incorporações pelo cinema das outras artes1. O que vemos atualmente no cinema é

o  momento  em  que  o  desenvolvimento  científico  favoreceu  essa  prática,  e

estabeleceu-se uma linguagem própria que, assim como o ato de sonhar, são as

experiências mais próximas de vida concreta do ser humano (BERNARDET, 1980).

Falando especificamente sobre os filmes,  sua fórmula pode ser  um pouco

mais dura e, por isso, a dinâmica de evolução da linguagem, mais lenta. Entretanto,

independentemente da plataforma, ele mesmo tem uma realidade inerente. Isto é,

1 O que nos trouxeram as pinturas rupestres, músicos, contadores de histórias, coros, bardos, 
esboços científicos, pajés, pergaminhos sagrados e esquetes profanas de commedia dell’arte: Todos 
estes e tantos outros exemplos da contação, todos são formas de leitura e reinterpretação do mundo 
dos fatos, como se retroalimentasse a sua própria realidade.



5

precisamos falar aqui sobre a diferença entre duas das tantas formas de consumo

do  audiovisual:  Uma  ressignifica  o  cinema  e  a  cultura  audiovisual,  o  recorta,

fragmenta  e  utiliza;  A outra  é  o  filme,  integral,  como obra  ou  produto  (seja  em

plataformas tradicionais como o cinema e televisão, ou outras formas de exibição).

Primeiramente, na internet, principal reprodutora das novas formas do vídeo,

é possível utilizar o audiovisual para se expressar: Podem ser recortes de segundos

de um filme, uma fala do ator arrancada do contexto, micro-vídeos, momentos de

personagens populares, tutoriais, videoclipes, memes. Esse processo demanda uma

sujeição do vídeo à realidade do indivíduo, já que o vídeo, gif ou matéria audiovisual

utilizada para se expressar acaba atendendo a uma demanda de comunicação do

indivíduo, servindo a um propósito, uma mensagem que só é decifrada a partir do

contexto. A outra forma, porém, conta com a interpretação subjetiva do seu público,

mas escapa de uma sujeição total.  Os filmes estão apenas em parte sujeitos ao

contexto do seu observador, pois, no mais, eles mesmos contêm o seu universo e

lógica internos, e envolvem o espectador nele.

O  cinema,  dentro  da  Sociologia  do  Cinema,  produzindo  suas  releituras,

mosaicos, desfigurações e refigurações do mundo histórico dos fatos, não permite o

congelamento de seus sentidos – ele  está,  nunca é.  Se por  um momento  seus

sentidos são apreendidos – e digo “momento” no sentido de ser um ponto específico

nas combinações entre a subjetividade do espectador, sua localização no tempo e

também  no  espaço  –,  sabemos  que  é  apenas  uma  parte,  e  que  ela  pertence

exclusivamente  àquele  momento.  Está  sujeito  a  um  tempo,  lugar,  subjetividade

inerente ao espectador, já que essa compreensão de sentidos pode se dar de forma

tão diferente, por exemplo, mesmo para um filme que já vimos várias vezes em outra

época de vida. 

Como  objeto  da  pesquisa,  os  filmes  têm  como  característica  serem

produzidos em circunstâncias e propósitos afastados, mas têm em comum a crítica à

tutela e usurpação da autonomia de determinadas identidades coletivas. O primeiro,

War in peace, é um filme de não-ficção de curta-metragem produzido pelo diretor

alemão Wim Wenders em 2006, no Congo, que discursa sobre o choque no ato de

exibição  de  um  determinado  estilo  de  filme  norte-americano  sobre  o  público

congolês da cidade de Kabalo; O segundo, Beasts of no nation, é um filme de ficção



6

de longa-metragem produzido em Gana pela distribuidora e plataforma  streaming

Netflix, adaptado do romance homônimo de Uzodinma Iweala (2005), escritor norte-

americano  de  origem  nigeriana.  A análise  do  curto  documentário  e  do  longa-

metragem  será  pensada,  como  mencionamos,  através  dos  estudos  sobre  o

neocolonialismo e  como se manifestam suas  emergências,  concentrando-se nos

escritos sobre este na construção da identidade. Os estudos identitários, por sua

vez,  são por meio dos estudos de Woodward (2005),  Santos (2003),  Hall  (2005,

2000) e Fraser (2007). 

Assim, frente à explicitação sobre as relações de poder exibida pelo curta-

metragem  War in peace e a pontuação sobre as influências estrangeiras em solo

africano mencionadas por Beasts of no nation, podemos compreender que o corpus

deste trabalho delimita um campo de crítica em relação à atual interferência cultural

e  política  ocidentais  sobre  o  continente  africano.  A  essas  ações  ocidentais,

consideramos  que  o  processo  de  transformação  nas  relações  entre  colônias  e

metrópoles ao longo do século XX é marcada por necessidades de uma sociedade

pós-industrial e do desmantelamento do colonialismo na sua forma proveniente dos

séculos anteriores – quando é refigurada a relação de dependência baseada na

tutela e com primazia da dominação direta de um país e, no entanto, emergem daí

outros  tipos  de  interferência,  como  a  submissão  a  potências  econômicas,

intervenções na formação de líderes para nascimento de um Estado, estabilização

política, missões de paz, entre outros. 

Justifica-se a escolha de  War in peace por ser um dos representantes do

continente africano na antologia composta em homenagem ao 60º aniversário do

Festival  de Cannes,  junto  de outros 33 curta-metragens produzidos por  diversos

diretores renomados representando culturas de cada continente, dentro da proposta

de que cada filme versasse sobre as particularidades dos cinemas do mundo. O

filme pertence ao cânone da mais alto prestígio  – uma homenagem ao festival que é

símbolo de erudição do cinema.

Entretanto, o outro filme,  Beasts of  no nation, foi  lançado e distribuído de

forma a perturbar o cânone e o comércio tradicional do cinema: o filme foi produzido

majoritariamente pela Netflix, plataforma de streaming, estreando em poucas salas

de cinema, mas oficialmente pela internet no catálogo da própria Netflix. Boicotado



7

por algumas redes de cinema e também por festivais, porém aclamado por alguns

outros. Entre as considerações que se fizeram sobre o filme, em geral incluem o

questionamento: o serviço de streaming como a Netflix vai suprimir os cinemas? O

que é  a  tradição do cinema e  dos festivais  de  cinema? Ainda que alguns anos

tenham se passado desde o lançamento  polêmico,  as  opiniões se dividem para

responder às perguntas que o filme desencadeou.

Tendo  exposto  até  aqui  o  contexto  da  pesquisa,  especificamente  a  sua

intersecção entre duas áreas, que são o cinema e a sociologia, e encontro de uma

metodologia satisfatória a ambas, retomamos o objetivo o qual com esta intentamos

atender:  selecionar,  dos  filmes,  elementos  que  reflitam  a  neocolonialidade

(especificamente a em solo africano). A partir disso, discuti-los pautados por autores

do  tema  específico,  passando  pela  alteridade,  subalternização  e  hierarquias  –

inseridas na construção de um absoluto ocidental (MBEMBE, 2013).

Entre  outros  autores,  como  para  Marcos  Napolitano  (2005,  p.237),  há

caminhos a serem evitados para  estes  dois  tipos de filmes que vamos analisar.

Primeiramente, para a obra de não-ficção, evitar o objetivismo: para o autor, o “efeito

de realidade” que a captura de imagem e sons do real causa, é potencializado pelos

filmes desse gênero, fomentando uma adesão imediata ao seu discurso. De modo

similar,  pendemos  para  o  cuidado  com o  subjetivismo  para  as  obras  ficcionais,

imaginativas.  A tendência  é  que  haja  a  “ilusão  de  subjetividade”,  pois  o  autor

entende  que  a  natureza  estética  e  polissêmica  do  material  levem  a  uma  certa

especulação do pesquisador em ciências sociais:

A tensão entre subjetividade e objetividade, impressão e testemunho,
intervenção  estética  e  registro  documental,  marca  as  fontes
históricas de natureza audiovisual e musical. Não é raro (…) ficar um
tanto indeciso entre a análise das fontes em si, tomadas como texto
documental auto-suficiente, ou cotejá-las com informações históricas
que  lhe  são  extrínsecas,  deixando  que  o  contexto  determine  o
sentido do texto. (NAPOLITANO, 2005, p. 237)

A  saída,  para  o  pesquisador,  seria  então  o  caminho  entre  as  duas

perspectivas.  Admitir  que,  em  ambos  os  olhares,  o  cinema  traz  consigo  a

experiência  estética,  subjetiva,  e  que  também  carrega  na  sua  natureza  técnica

realidades objetivas, reforçando um desejo de realismo.



8

Assim,  a  metodologia  se  desenvolve  de  forma  qualitativa,  por  isso,

procuramos que a análise dos filmes não se concentrasse em uma análise fílmica da

forma técnica que ela se dá. Esse estudo se desenvolve ao examinar os filmes2 pelo

viés da sociologia para os dois filmes em questão, observando a natureza destes

entre a não-ficção de  War in peace  e o drama ficcional  de guerra  Beasts of  no

nation. Primeiramente em análise de contexto das produções, para aproximar-se o

possível do recorte de seus criadores.

Neste trabalho, essas interações a que nos referimos são o centro de atenção

para a análise fílmica do corpus. As questões levantadas fundamentam-se a respeito

de um cinema como processo social e cultural, e agregam-se à análise a experiência

fotográfica e narrativa, processos identitários e o contemporâneo neocolonialismo.

Através da relação do cinema e da sociologia dentro da temática neocolonial,  o

objetivo  deste  trabalho  é  analisar  elementos  e  práticas  neocolonialistas  que

emergem dessas narrativas, como descreveremos a seguir as prévias a partir dos

estudos a respeito dos dois filmes até o momento.

Isto  é,  se,  para Bernardet,  nós corremos o risco de cair  na armadilha do

apagamento do autor, se faz questão observar justamente este fato. Partindo das

palavras de Maria João Taborda, podemos investigar de forma questionadora e ter

que  “O  acto  de  filmar  expõe  quem  filma.  (...)”  (TABORDA,  2009,  p.  9).  Essa

exposição é necessária para uma abordagem do simbólico contido nos filmes por

meio da análise sociológica. Por isso, em análise dos dois filmes, serão detalhados

os contextos de produção e recepção, a forma (entre estética ou mesmo caráter

documental de um deles), e a desconstrução de elementos da narrativa que expõem

ou falam sobre as neocolonialidades presentes.

O estudo se apresenta,  a partir  do primeiro capítulo,  como uma interação

recortada do campo da Sociologia do Cinema: discutimos a relação entre o cinema e

a sociologia, e as peculiaridades da narratividade do objeto de análise, delimitado

entre a ficção e a não-ficção (ou, noutras palavras, procuramos lidar com a natureza

imaginativa do objeto de estudo, e como a sociologia e o universo simbólico se

2 Se não tivermos evidente a fundamentalidade dessa ligação, cairíamos na tentação da objetivação e
da subjetivação as quais Napolitano detalha como problemas metodológicos para a análise de filmes 
na pesquisa histórica. Há também a preocupação em que as categorias diferentes de filmes dos quais
estamos tratando poderia, em algum momento, fazer pender a análise para um dos lados.



9

relacionam no contexto desta pesquisa). No segundo capítulo, é iniciada a análise

dos  filmes,  com  a  descrição  básica  do  universo  em  que  se  inserem  e  breve

discussão sobre a trama de cada um. A seguir, é feita a discussão destes entre si e

em conjunto à teoria, que caracterizam o terceiro e último capítulo, com abertura

para elaborar os contextos materiais da História da África, os filmes e as condições

da neocolonialidade ali impostas, segundo o aporte teórico aqui inserido.

Este  capítulo  final  também  é  composto  por  questionamentos  inerentes  à

escrita do trabalho e a refletividade natural de se ter como objeto o mundo simbólico,

cujos significantes que ali estão presentes evocam multiplicidade de interpretações.

Por  fim,  considerações  finais,  que  abrigam  o  fechamento  de  alguns  pontos

propostos pela discussão, e abertura de ainda outros, para reflexões despertadas e

ainda futuras.



10

CAPÍTULO I: ENTRE CINEMA E SOCIOLOGIA

Nesta  primeira  parte  do  trabalho,  entendemos  ser  necessária  uma

aproximação  entre  as  áreas  que  se  fundirão:  o  cinema  e  a  sociologia.  Isto  é,

começaremos pela delimitação do campo do cinema, para então ligá-lo à sociologia,

por meio da literatura concernente. Temos que, naturalmente, os filmes são vistos,

ouvidos e, por essa síntese, sentidos – por isso queremos tratar das particularidades

deste antes de pensá-lo como participante de efeitos e agente na sociedade.

Assistir a um filme é como um tipo de pacto: permitir-se envolver nessa lógica

peculiar ao espetáculo. Acatar a realidade inerente a esse universo interno dele, e as

próprias convenções da sua linguagem constituinte. Esse envolvimento convida e

convence  através  da  simulação  da  realidade.  É  o  registro  de  imagens  e  sons

oriundos do real, por meio de uma máquina que captura sem intervenções do pincel

de um artista. O cinema oferece ao espectador uma posição quase como a de uma

testemunha ao reproduzir elementos do real, ao que Jean-Claude Bernardet atribui

ser o sucesso do cinema, se lembrando do primeiro filme exibido publicamente na

História, A chegada do trem na estação (Louis e Auguste Lumière, 1895):

A imagem na tela era em preto-e-branco e não fazia ruídos; portanto,
não podia haver dúvida, não se tratava de um trem de verdade. Só
podia ser uma ilusão. É aí que residia a novidade: na ilusão. Ver o
trem na  tela  como se  fosse  verdadeiro.  Parece  tão  verdadeiro  –
embora a gente saiba que é de mentira – que dá para fazer de conta,
enquanto  dura  o  filme,  que  é  de  verdade.  Um  pouco  como num
sonho: o que a gente vê e faz num sonho não é real, mas isso só
sabemos  depois,  quando  acordamos.  Enquanto  dura  o  sonho,
pensamos que é verdade. Essa ilusão de verdade, que se chama
impressão de realidade, foi provavelmente a base do grande sucesso
do cinema. (BERNARDET, 1980, p. 12).

Entretanto, a ilusão é provocada justamente pela captura quase hermética da

máquina filmadora. A ausência do pincel do artista promove o apagamento do autor.

Não há mais traço da mão, agora a autoria é pluralizada, e só se percebe através de



11

uma estilística de linguagem, narrativa, temática, etc. - muitas vezes, pouco evidente

para os olhares desapercebidos. Segundo o autor, “(…) A reprodução da percepção

natural apresentar-nos-ia a reprodução da realidade, tudo isso graças à máquina

que dispensaria maior intervenção humana.” (BERNARDET, 1980, p. 17).

Por  esta  perspectiva,  Bernardet  expressa  justamente  que  é  essa  ilusão,

“impressão de realidade”, unicamente possível através da máquina, que convence

seu público de uma verdade. Lidando seja com o livre imaginário nas ficções mais

fantasiosas, como em documentários exploratórios. No entanto, esta verdade pode

ser a do filme, ou pode ser uma verdade manipuladora sobre acontecimentos da

realidade de fato imediato a nós. A narrativa é atestada e confirmada pela ilusão do

real. Aí incide a terceira parte do desenvolvimento do autor, que coloca o cinema

como um artifício e, portanto, pode operar sobre o mundo, ter seus efeitos e, de

forma manipuladora, nos fazer esquecer que não é alguma genuína expressão do

real:

Dizer que o cinema é natural, que ele reproduz a visão natural, que
coloca  a  própria  realidade  na  tela,  é  quase  como  dizer  que  a
realidade se expressa sozinha na tela. Eliminando a pessoa que fala,
ou  faz  cinema,  ou  melhor,  eliminando  a  classe  social  ou  a  parte
dessa classe social que produz essa fala ou esse cinema, elimina-se
também  a  possibilidade  de  dizer  que  essa  fala  ou  esse  cinema
representa um ponto de vista. (…) A classe dominante, para dominar,
não  pode  nunca  apresentar  sua  ideologia  como  sendo  a  sua
ideologia, mas ela deve lutar para que esta ideologia seja sempre
entendida como a verdade. Donde a necessidade de apresentar o
cinema como sendo expressão do real e disfarçar constantemente
que ele é artifício, manipulação, interpretação. (BERNARDET, 1980,
p.20)

Ao apresentar a face ideológica do cinema, o autor abre prévia do caminho

metodológico para pensarmos sobre a sociologia nesta questão. Percebemos que

mais do que narrativa para entretenimento, o cinema é um agente histórico, dotado

de uma visão de mundo e um poder de ação. E, se ele se efetua como visão de

mundo, significa que ele é feito de recortes, fragmentos, reconstruções e invenções

sobre o mundo real. Nessa conexão entre imaginários, a ilusão do real, e o real em

si  –  este  histórico  e  multifacetado  –  entramos  na  abrangência  do  campo  da

Sociologia do Cinema.



12

Dentre os autores da área, não apenas Sorlin (1977) e Ian Jarvie (Sociologia

del cinema, 1974), mas também outros entre os primeiros a desenvolverem o campo

da  Sociologia  do  Cinema,  estudavam  o  campo  de  forma  próxima  mas  não  a

denominavam ainda. Para eles, o estudo sociológico do cinema pensa a forma pela

qual  isso  é  construído.  Na  análise  metodológica  de  Paulo  Menezes  sobre  a

Sociologia do Cinema, ele considera o embasamento de Sorlin para frisar que a área

inclui  analisar  as  estratégias  e organização do produto,  além de propriamente  a

análise de conteúdo somada à de contexto:

Sorlin ressalta, por outro lado, que justamente o que os filmes não
possuem é essa referência de informação, ou, se a tem, ela não se
dá pela história que se mostra, mas justamente pela forma como a
história  é  construída por  meio  de seleção  e  de reorganização de
elementos  tomados  do  “real”,  mas  que  adquirem  forma  fílmica
reorganizados  segundo  outros  parâmetros  valorativos,  os  dos
realizadores, que são, estes sim, o grande objeto de uma sociologia
preocupada  em  entender  a  dimensão  propriamente  simbólica  do
discurso fílmico. (MENEZES, 2017, s/p)

 A Sociologia  do  Cinema envolve,  assim,  a  análise  da forma pela  qual  a

realidade perpassa o filme, não se atendo ao que é exposto em menção narrativa ou

panorama histórico no qual se situa, e até mesmo a equipe que o sustenta e constrói

se situa. Assim, é essencial examinar não apenas os elementos tomados do real,

pois trata-se da articulação complexa entre elementos do percurso histórico e do

percurso  criativos.  Perceber,  portanto,  a  forma  de  recortá-los  e  como  estão

incorporados à peça é fundamental para a análise de um filme.

Também  sobre  a  perspectiva  que  toma  o  cinema  como  agente  histórico,

porque ao recortar  e reorganizar os elementos do real,  torna-se produtor de um

discurso  histórico.  Então,  para  fundamentar  uma  análise  do  objeto  que  seja

consistente  às  ciências  sociais,  é  preciso  sondar  o  filme  também  nas  suas

ocultações. Manter presente as provocações e silêncios, o autor oculto, o disfarce do

artifício. Nas palavras de Marcos Napolitano, que desenvolve um extenso trabalho

sobre o uso do cinema e audiovisual como fontes de pesquisa histórica, o filme é um

documento  que  não  é  transparente,  e  nessas  opacidades  estão  um  caminho

metodológico para examinar os filmes como fonte primária, o qual ele detalha da

seguinte maneira:



13

A força das imagens,  mesmo quando puramente ficcionais,  tem a
capacidade de criar uma “realidade” em si mesma, ainda que limitada
ao munda da ficção, da fábula encenada e filmada. (…) Em outras
palavras, é menos importante saber se tal ou qual filme foi fiel aos
diálogos, à caracterização física dos personagens ou a reproduções
de  costumes  e  vestimentas  de  um  determinado  século.  O  mais
importante  é  entender  o  porquê  das  adaptações,  omissões,
falsificações que são apresentadas num filme. (NAPOLITANO, 2005,
p. 237)

O autor também considera: “(…) A questão, no entanto, é perceber as fontes

audiovisuais  e  musicais  em  suas  estruturas  internas  de  linguagem  e  seus

mecanismos  de  representação  da  realidade,  a  partir  de  seus  códigos  internos.”

(NAPOLITANO, 2005, p. 236). Para ele, portanto, é fundamental a própria realidade

fílmica, peculiar a cada filme. Por ela podemos procurar satisfazer às perguntas que

dirigimos ao filme, e também receber outras perguntas de volta.

Ampliar  a  discussão  a  questões  multidisciplinares  à  comunicação  e  ao

universo do cinema – uma das características de grande trunfo da sétima arte, a sua

relação de reflexo histórico, cultural  e sociológico do mundo – seria,  a princípio,

encontrar relevância do esforço de War in peace e de Beasts of no nation.  Em se

tratando  de  uma dimensão  simbólica,  compreendemos que  é  necessário,  antes,

pensar qual a perspectiva apropriada à análise, por meio de uma revisão teórica e

bibliográfica do tema.

A primeira  diferença  entre  os  dois  filmes  que  serão  examinados  está  em

gênero  de produção,  o  que comumente  consideramos como sendo um filme de

ficção e um outro filme, documentário. Para definir as duas diferentes abordagens,

uma  primeira  que  trata  a  ficção  como  sendo  aqueles  filmes  cuja  imaginação  é

criativa, e o documentário como sendo o registro de uma dada realidade imediata

diante à câmera, tradicionalmente a teoria que difere o tratamento para cada gênero

é evocada pelas definições de Bill Nichols.

O autor considera questões epistemológicas e éticas para separar a ficção do

documentário,  e  descreve  categorias  metodológicas  para  classificar  os  filmes

documentários segundo seu propósito e forma de apresentação. Nas palavras dele,

“Todo filme é um documentário.(...)” (NICHOLS, 2007, p. 26). O autor fundamenta



14

essa  argumentação  tendo  em  vista  a  capacidade  registradora  da  câmera,  que

documenta realidades que se passam frente a lente – sejam estas ficcionais ou não.

Entretanto essa definição poderia trazer o centro da análise do documentário

para a prevalência de um sentido imediato à realidade captada. Por isso, acolhemos

outra abordagem para sustentar o foco na parcela imaginativa e criadora do filme, a

do teórico Jacques Aumont, que descreve os filmes documentários e ficcionais como

sendo discursos de perspectiva sobre o mundo. Segundo o autor, “todo filme é um

filme de ficção” (AUMONT, 1995, p.70).  Por isso, optamos por não fazer uso do

termo “documentário” para designar a não-ficção a partir daqui, tratando os filmes

como sendo o primeiro, War in peace, um curta-metragem não-ficcional e, Beasts of

no nation, um longa-metragem de ficção. 

A não-ficção caracteriza-se, em definição de John Grierson (MENEZES, 2017,

p.19),  por  aproximação  à  etnografia.  Grierson  foi  um  dos  pioneiros  no  gênero,

principal teórico da corrente britânica sobre o tema. A perspectiva dele torna a não-

ficção  um instrumento  para  informar  e  comunicar  sobre  uma dada  matéria.  Por

consequência, os filmes dessa natureza têm a produção voltada para a possibilidade

de serem processos exploratórios, investigativos e, por isso, não atendem a um final

planejado. Isto é, ao contrário do propósito e método de um filme de ficção, o qual

dificilmente possibilita ser um processo de pesquisa do seu objeto, e a produção é

planejada do começo ao fim, justamente para ter o fim que se espera.

A partir desse ensejo para o método de análise para os filmes, explica-se que

mesmo que o objeto não-ficcional incline-se a ser documentário, consiste na leitura

de seus autores sobre uma certa  realidade.  Por  outro lado,  a  ficção,  ainda que

imaginativa, torna-se documento sobre um dado contexto, reflexo de uma realidade.

Assim, para nosso  corpus específico em análise, a proposta da realidade que os

cerca  considera  a  temática  neocolonialista,  num  panorama  o  qual  o  cinema

interpreta e afeta o mundo material através do seu discurso.

Não pretende-se aqui criar uma separação entre o mundo material e objetivo

na análise de contexto das obras, e o mundo discursivo, simbólico e subjetivo dos

elementos fílmicos, mas uma ponte. O ser humano concreto, na sua realidade, é

também  inventivo,  reflexivo  e  constrói  seu  meio  social  também  dessa  forma.



15

Segundo  João  Teixeira  Lopes,  o  universo  simbólico  transforma seu meio  e  a  si

mesmo, segundo o autor:

(…) Aliás, a esfera simbólica remete-nos para um jogo de espelhos
entre uma face visível e uma outra recôndita – a evocação de algo
ausente. Tornar esse algo ausente presente é uma das motivações
da  análise  sociológica  do  simbólico.  Se  é  verdade  que  a  ordem
simbólica é um veículo de expressão das sociedades, um conjunto
de representações que os agentes sociais elaboram a propósito de si
mesmos, da sua Interrelação e do mundo em que habitam, então
essa  esfera  transporta  consigo  os  processos  de  construção  de
sentido. Mas não se trata de um sentido puramente abstracto, formal
ou  categorial.  Existe  uma  correspondência,  não  automática,  não
semelhante  à  reprodução  duplicata,  face  ao  real  e  às  práticas
sociais. (LOPES, 2002, p. 27)

Também  justamente  porque  temos  duas  categorias  diferentes  de  filmes,

precisamos  observar  para  que  sejam,  apesar  de  examinados  segundo  a  lógica

interior ao próprio filme, tratados de forma equivalente. Por isso, a delimitação do

recorte que falamos revela elementos de um contexto, como valores e assuntos de

interesse da sua inserção geográfica, social e temporal. Pode-se dizer que seja esta

a máxima que seguiremos daqui em diante da análise: o recorte revela contexto. Ou

mesmo,  como já  citamos Napolitano,  as  próprias  omissões e  falsificações falam

sobre a história. Isto de forma independente a se a arte é promovida para elevação

do espírito, ou se não intenta este compromisso, pois a realidade do seu momento

histórico a envolve e a perpassa.

Especificamente sobre o campo da Sociologia do Cinema, este se ocupa em

examinar as camadas que dizem respeito a seu momento histórico, sua situação

contextual, pertencimento a grupos e as respostas e oposições a que está sujeita.

Assim, procura perceber  tanto a recepção de um filme quanto como vê-lo  como

refração de uma situação contextual do criador. Segundo Pierre Sorlin,

Que  o  filme  é  intimamente  penetrado  pelas  preocupações,
tendências e aspirações da época em que ocorreu, ninguém pensa
em negá-lo. Reconhecemos isso desde o princípio: sendo a ideologia
o fundamento intelectual de uma época, o campo no interior do qual
os  problemas  podem  ser  colocados,  o  conjunto  dos  meios  pelos
quais se pode expô-los e desenvolvê-los, cada filme participa dessa
ideologia,  esta  é  uma  das  expressões  ideológicas  do  momento.
(SORLIN, 1985, p.42. Tradução livre) 



16

A abordagem da Sociologia do Cinema, por isso, trata de perceber o filme

como uma rede entre  espaço para  criação e  as  intervenções da sua  realidade,

achatando  as  camadas do real  e  da  criatividade.  O autor  imprime no  filme  sua

bagagem de mundo e, ao mesmo tempo, está sujeito  a demandas críticas e de

mercado; compondo os reflexos de realidade sobre  o simbólico, já que ao assistir

vemos algo que tem sobre ele as impressões de aspectos econômicos, políticos e

culturais necessários à sua produção e distribuição.

No  presente  momento  histórico  em  que  estamos  inseridos,  munidos  de

mídias  cada  vez  mais  acessíveis  aos  mais  diversos  públicos,  sugere  que  haja

inclusive alguma responsabilidade social na “ferramenta”-cinema. Noutras palavras,

ele possui grande alcance e reflete a realidade que o compôs, mas também refrata

sobre  ela,  pois  é  dinâmica.  Se  olharmos  não  muito  distante  na  construção  da

história, a sétima arte foi inclusive usada como lugar de propaganda para regimes

totalitários. Segue pequeno excerto da pesquisa sobre o cinema nazista realizada

por Mauro Rovai:

Por essa interpretação, se há um “espírito nazista” em O Triunfo da
Vontade, esse deve ser procurado não nos uniformes e estandartes
presentes no écran, mas na geração incessante de imagens clichês
de felicidade, alegria e júbilo. Afinal, como procuro realçar, a película
não apenas mostra o IV Congresso do NSDAP, mas atualiza, a cada
uma de suas exibições, as imagens daquilo que Adorno chamava de
“a capacidade imperturbada de ter prazer”, em que fica claro o curto
caminho existente entre o “evangelho da alegria” e a “construção de
matadouros humanos”. (ROVAI, 2001, p. 4)

Isto posto, podemos afirmar que a consolidação do modelo de circulação de

maior  alcance  que  temos  é,  também,  uma  janela  para  expor  ideias,  valores,

costumes de forma global. A grave deficiência, entretanto, é que a escolha do que se

diz implica na escolha do que não se diz e, portanto, exaltação de determinados

discursos com consequente apagamento de outros – muito mais numerosos estes

últimos, evidentemente.

Por isso, se a escolha do que se diz é pautada (no caso do cinema mais

abrangente  possível)  por  atender  a  agentes  distribuidores  e  investidores,  ele

obedece ao dinheiro. Ou melhor, o mercado, visando o maior número possível de



17

espectadores para o bom retorno de seus investimentos financeiros. Segundo Sorlin,

ainda, o cinema nos parece o mais dependente dessas negociações:

Para pintar, escrever, compor uma partitura, não é necessário dispor
de um capital; as questões financeiras surgem depois que o trabalho
é concluído, quando o público é pensado.  Mas não existe cinema
sem dinheiro; a realização mais modesta supõe um custo mínimo,
impossível reduzir, alugar os aparatos, comprar a película fílmica e
ter  um laboratório.  Assim que uma equipe acaba de escrever seu
argumento, ela deve se lançar em busca de um parceiro capitalista.
(...) (SORLIN, 1985, p.72. Tradução livre) 

Por  esse  motivo,  na  tentativa  retorno  de máxima rentabilidade,  agradar  a

maior parcela possível de espectadores é o central objetivo e, por isso, a tendência

é a reprodução de discursos hegemônicos para a aprovação do amplo público. Nas

palavras de Silviano Santiago, por responder às expectativas de mercado, o cinema

é “desenhado” por este:

O  cinema  requer  o  grande  capital  que,  por  sua  vez,  se  julga
recompensado  pelo  empenho  demonstrado  por  coletividades  de
consumidores,  nacionais  ou  estrangeiras,  em  amortizar  o
financiamento.  A  tendência  artística  do  cinema  é  a  sua
internacionalização precoce. O cinema desenha e é desenhado pelo
mercado mundial. (…) (SANTIAGO, 1994, p. 93)

Isto é, desenha-se para a manutenção de um mercado, e de uma linguagem

comum ao público mais abrangente possível, no qual certas fórmulas narrativas têm

se replicado ao longo do desenvolvimento do cinema, por mais que a qualidade

técnica tenha se dinamizado. Como indústria internacionalizada, nenhuma tem se

visto de maior alcance do que a norte-americana, cujas fórmulas desse modelo atual

de cinema se desdobraram em franquias de filmes (e subprodutos desses filmes)

que são produções milionárias espalhadas pelo público mundial.

O autor de um filme (ou de obras artísticas e culturais quaisquer), sendo ele

mesmo um produto do seu tempo, filtra e interpreta dentre os diversos elementos

que compõem o seu mundo de conhecimento o que imprimirá na sua criação. Assim,

a produção do artista se constitui como refração da sua própria situação histórica,

passando  a  estar  materializada  na  produção  artística.  Todavia,  a  sua  criação

pertence  a  uma  dimensão  espetacular,  ela  se  põe  no  mundo  para  que  seja

apreciada, mas não de forma pura, pois está sujeita à subjetividade do olhar de cada



18

apreciador, entre conhecimento de mundo e experiência com a linguagem. Sobre a

apreensão da obra, Pierre Bourdieu examinou:

A apreensão e a apreciação da obra dependem tanto da intenção do
espectador que,  por sua vez, é função das normas convencionais
que regem a relação com a obra de arte em uma dada situação
histórica e social, como da aptidão do espectador em conformar-se a
estas normas, vale dizer, de sua competência artística. (BOURDIEU,
2001, p. 271)

Abrindo  espaço  para  uma  analogia,  podemos  dizer  que  trata-se  de  uma

vitrine: entre a arte e o seu apreciador há um vidro polido. O que é espetacular está

atrás do vidro, e jamais o captamos puro e objetivo, já que os nossos reflexos e o do

próprio mundo exterior à volta nos impedem de ter acesso absoluto à contemplação

da arte. Dentre os reflexos, de relance temos ligeiras impressões de nós mesmos e

do real acontecendo à volta. Estes reflexos ora atrapalham, sujando a vista sobre a

arte, pois não queremos ver a impressão do real sobre ela; Ora concentramos a

visão sobre o nosso próprio reflexo, ignorando o que está atrás do vidro como se

fosse  um  desfocado  plano  de  fundo.  E,  ainda,  apesar  de  vários  apreciadores

olharem a mesma vitrine, o reflexo (ou a impressão do real sobre a arte) nunca será

o mesmo entre  aqueles  que olham.  Trazemos essa analogia como figuração da

subjetividade, para frisar a escolha entre balancear os reflexos e o espetacular, e a

singularidade de perspectiva. 

O artista sujeita a sua criação à interpretação de um terceiro, o público, mas

não é apenas a subjetividade do artista que condiciona a existência da obra tal como

ela é. A subjetividade dos apreciadores, como notamos por Bourdieu, é fundamental.

Estes podem, por diversos motivos, estar propensos, em um ou outro momento, a

focar nas sujeiras do real impressas sobre a arte – momento em que ele é tirado da

imersão à arte para fazer conexões com seu mundo real. Em outros momentos, este

mesmo pode se concentrar na arte por si em imersão, e sequer perceber os efeitos

da vitrine.

Entretanto, não falamos apenas sobre a subjetividade do autor-artista, como

criação  livre,  mas  precisamos  incluir  a  perspectiva  de  retorno  comercial  que

esperam de seus filmes. Entre as relações de consumo e de produção que Bourdieu

destacou, especificamente neste estudo relacionadas ao campo do cinema e não de



19

todas as artes, consideramos que devam ser notadas as pressões externas sobre a

criação  do  filme  em  quaisquer  das  circulações  esperadas  (seja  de  público

abrangente ou de público específico).

Desse modo, para Bourdieu, são redes, espaços sociais, em que os agentes,

atuando como dominantes (aqueles que obtêm sucesso segundo os critérios desse

campo) e dominados (aqueles que disputam tanto sucesso quanto os dominantes)

estão numa relação dinâmica de forças para manutenção dessa hierarquia ou de

subversão. Esses agentes, em relação um com outro, figuram autoridade, prestígio

ou cânone,  e  também as rupturas e surgimento de novos arranjos (BOURDIEU,

1997).  O  campo,  assim,  pode  tanto  ser  construído  pelas  redes  de  ações  dos

indivíduos quanto ser uma estrutura que modela as ações dos indivíduos, já que se

dão relacionalmente – ações essas que desempenham e figuram um dado habitus3,

ou seja, o campo legitima o habitus que opera intrínseco a ele, porque o aceita ou

reprova e o modela, mas também é influenciado por este, pois estas relações são

dinâmicas.  Nas  palavras  do  autor,  “o  duplo  processo  de  interiorização  da

exterioridade e de exteriorização da interioridade” (BOURDIEU, 1994, p.60) no que

concerne à dualidade entre agência e estrutura.

Isto implica em que cada campo tenha suas próprias regras, objetivos e

próprios mecanismos de acesso, o que vamos voltar a discutir aqui em seguida. Mas

pensando no cinema, o filme comercial  em primeira instância requer acúmulo de

capital econômico e social mais que outros, e para os filmes que circulam de forma

mais restrita, trata-se principalmente de capital cultural mais do que o econômico. O

autor também disserta, por exemplo, lidando com o campo científico, cuja erudição

se aproxima do campo das ditas belas artes, e daqueles cujo sucesso não é medido

comercialmente:

(...) Bourdieu inicia sua análise do campo de práticas científicas com
a proposição de que este é a arena de uma luta competitiva, cujo
objetivo (enjeu) particular é o monopólio da autoridade científica. A
relativa indiferença de cientistas em relação ao dinheiro e ao poder
não  deve  esconder  o  fato  de  que  todas  as  suas  práticas  são

3 Segundo Bourdieu, através de uma gênese do pensamento, da ação e da percepção através do 
social, percebe-se ao que chama “habitus”: esse seria o princípio que “(…) retraduz as características
intrínsecas e relacionais de uma posição em um estilo de vida unívoco.” (BOURDIEU, 1997, p.21); ou 
ainda, o habitus deveria ser percebido como: “(…) sistema de disposições socialmente constituídas 
que, enquanto estruturas estruturantes, constituem o princípio gerador e unificador do conjunto das 
práticas e das ideologias características de um grupo de agentes.” (BOURDIEU, 2005, p. 191)



20

orientadas  para  a  aquisição  e  acumulação  de  capital  científico
(autoridade, prestígio, reconhecimento, celebridade, etc.), que é uma
instância particular do capital social, o qual pode então, é claro, ser
convertido para outras formas de capital (e.g, capital econômico). O
campo científico é altamente autônomo (“campo restrito de produção
cultural”). (VANDENBERGHE, 1999, p.40)

 Em si, o filme possui uma poética própria que dialoga com o meio para o qual

é produzido, chamado por Bourdieu de campo de produção. Nas palavras do autor,

há um jogo entre este campo dito erudito versus o campo industrial:

O  campo  de  produção  propriamente  dito  deriva  sua  estrutura
específica  da  oposição  -  mais  ou  menos  marcada  conforme  as
esferas da vida intelectual e artística - que se estabelece entre, de
um lado, o campo de produção erudita enquanto sistema que cria
bens  culturais  (e  os  instrumentos  de  apropriação  destes  bens)
objetivamente destinados (ao menos a curto prazo) a um público de
produtores de bens culturais que também produzem para produtores
de  bens  culturais  e,  de  outro  lado,  o  campo  da  indústria  cultural
especificamente organizado com vistas à produção de bens culturais
("o  grande  público")  que  podem ser  recrutados  tanto  nas  frações
não-intelectuais das classes dominantes ("o público cultivado") como
nas demais classes sociais. (BOURDIEU, 2001, p. 105)

O  pertencimento  a  um  campo  molda,  assim,  a  margem  da  liberdade  de

criação em aspectos estéticos, de linguagem e narrativos do filme. Na equipe de

produção, ela é atribuída aos profissionais responsáveis pela concepção artística,

florescendo do roteiro à produção e pós-produção – quando o filme está pronto para

ser  distribuído,  entretanto,  atende  a  um propósito  definido  (falar  com o  “grande

público” ou com o “público cultivado”).

Por  isso,  a  poética e  estética são referentes  a um grupo determinado de

criadores, a uma linguagem – seja subversiva ou tradicional – e responde a certos

critérios para sua elaboração. Esses critérios são estabelecidos primeiramente pelo

objetivo de circulação que se tem: a indústria cultural ou a produção erudita. Ainda

dentro das categorias de Bourdieu, o autor considera:

Ao contrário do sistema da indústria cultural que obedece à lei da
concorrência para a conquista do maior mercado possível, o campo
da produção erudita tende a produzir  ele mesmo suas normas de
produção e critérios de avaliação dos seus produtos, e obedece à lei
fundamental  da  concorrência  pelo  reconhecimento  propriamente
cultural concedido pelo grupo de pares que são, ao mesmo tempo,
clientes privilegiados e concorrentes. (BOURDIEU, 2001, p. 105)



21

 As categorias, pensadas por Pierre Bourdieu para analisar a produção e circulação

de bens simbólicos, constituem molduras para a atividade criativa, pois diz respeito à

demanda do público. Especificamente sobre a indústria cultural, o autor completa:

O sistema da indústria  cultural  -  cuja  submissão a uma demanda
externa se caracteriza,  no próprio interior  do campo de produção,
pela posição subordinada dos produtores culturais em relação aos
detentores  dos  instrumentos  de  produção  e  difusão  -  obedece,
fundamentalmente, aos imperativos da concorrência pela conquista
do mercado, ao passo que as estruturas de seu produto decorre das
condições  econômicas  e  sociais  de  sua  produção.  (BOURDIEU,
2001, p. 134)

Isto é, depende fundamentalmente para quem se quer comunicar, posta em

circulação para o “público grande”, que ele também chama de “público médio” (o

mais abrangente possível) e o público específico relacionado à erudição, o “público

cultivado”. Segundo o autor, o bem é produzido para cumprir uma carreira efetiva

visando o projetado: seja a conquista do mercado, seja a consagração erudita:

Em todas as esferas da vida artística, constata-se a mesma oposição
entre os dois modos de produção, separados tanto pela natureza das
obras produzidas, pelas ideologias políticas e teorias estéticas que
as exprimem, como pela composição social  dos diversos públicos
aos quais tais obras são oferecidas. (BOURDIEU, 2001, p. 136)

Assim,  imperativos de fora da obra  as compõem antes  mesmo de ela  se

desenvolver.  Por  isso,  a  criação do filme que pretende circular  para  um público

abrangente é adequada às exigências do mercado mais amplo possível, e o público

específico  tem  seus  critérios  peculiares  para  crítica,  próprios  do  seu  grupo

pertencente4,  atendendo  à  demanda  dos  difusores  dos  respectivos  espaços  de

circulação.

Então, quanto à competitividade dentro dos campos, temos que a sua meta

de circulação – seja comercial, seja de prestígio – é fundamentalmente atrelada ao

4 Podemos colocar como exemplo o Dogma 95. No ano de 1995, uma dupla de cineastas 
dinamarqueses, Lars Von Trier e Thomas Vinterberg, criou dez regras para produção de filmes que 
recebessem o selo Dogma 95, e o apresentaram no centenário do cinema comemorado no Odéon - 
Théatre de L’Europe. As regras eram tais como: a câmera deveria ser na mão; som direto; proibida a 
luz artificial, filtros e trucagens de fotografia; sem cenografia; sem deslocamento temporal ou 
geográfico na trama; e que até mesmo o nome do diretor nunca constasse nos créditos. A dupla 
visava um cinema menos comercial, mais próximo da realidade imediata à câmera, e propuseram o 
movimento a partir de um manifesto. O exemplo traz de forma explícita o desejo de distanciamento do
mercado que era procurado pelos cineastas, lançado num espaço de discussão erudito, ainda que 
possivelmente transgressor dentro de seu próprio grupo.



22

direcionamento  de  público  que  terá  e,  a  depender  do  público  que  se  deseja

conquistar,  o  filme  ou  produto  cultural  balizará  sua  lógica  interna,  códigos,

linguagem,  temática.  Seguindo  ainda  o  desenvolvimento  que  Bourdieu  propôs

desses conceitos, temos que o meio pelo qual  o produto circulará, isto é, a sua

distribuição, é o fator preponderante na sua concepção como produto. Para o autor,

a produção atende a uma competitividade em vista do seu espaço de exibição, como

uma negociação entre o artista ou autor, e o expositor. 

Por isso, para análise dos filmes, temos como prerrogativa que a indústria

cultural não seja a única que apresente essa pressão apenas para o mais comercial

dos setores dentro do cinema. A pressão se manifesta de diversas formas, inclusive

nas exposições de arte, cada âmbito com suas respectivas peculiaridades e critérios

para determinar o que significa obter sucesso, como tratamos antes, características

de cada campo.

Em outras palavras, já que a rentabilidade está associada à amplitude de

públicos,  o  cinema comercial  planeja  ser  o  mais  assistido  possível,  e  para  isso

precisa  ter  alto  nível  técnico,  atender  ao  gosto  desse  público  e  investir  em

publicidade e distribuição. Porém, os outros campos têm as suas próprias metas e

significado de sucesso,  como o campo das artes,  erudito  e científico que,  como

vimos, se concentram no prestígio e legitimação pelos seus pares. 

Entendemos que a concorrência também é presente ainda que os critérios

são internos ao campo para a produção erudita. Não é necessário o diálogo com o

público médio – que é a idealização da maior amplitude possível de acesso aos

códigos presentes em uma obra. Ao contrário, este público desejado pelo erudito

atende aos códigos e linguagem específicos do grupo, são seus pares. 

Por  isso,  os  filmes  têm  em  vista  peculiares  demandas  de  legitimação  e

sucesso segundo o seu próprio meio de circulação. Daí que optamos como corpus

para esta pesquisa os diferentes discursos que emergem das duas espécies, entre

War in peace  e  Beasts of  no nation.  O cinema, se portando como revelação de

ideologias,  expõe  através  da  sua  narratividade  o  pensamento  de  um  momento

histórico,  bastante  próprio  do  campo  pelo  qual  circula.  A partir,  então,  dos  dois

produtos fílmicos, podemos ter campos bastante distintos, ainda que pertencentes a



23

uma mesma família.  Para  eles,  dirigiremos  a  pergunta:  como o  neocolonialismo

transparece ali?

Obedecendo a lógica própria de cada uma das peças, vamos analisá-las para

atender ao objetivo de perceber a emergência desses índices que apontem para nós

a neocolonialidade sobre o cenário africano. Assim, como o critério de análise para

esta pesquisa é a representação ou captura de elementos da neocolonialidade sobre

um  continente  diverso,  complexo  e  com  histórico  de  dominação  europeia,

adentramos primeiramente a discussão de discursividade do neocolonialismo para

preparar o caminho para a análise. 

1.1. A discursividade do neocolonialismo e a identidade cultural

A recente construção da história de Estados que têm por comum um passado

de exploração e colonização vem sendo influenciada por perspectivas estrangeiras

de organizações (comerciais ou não) e de Estados em fases mais avançadas de

consolidação, culturas que se impõem – onde o processo de colonização não finda,

pois  que não são relações equânimes.  Para  darmos início  à discussão sobre  o

neocolonialismo, Frantz Fanon traz um ponto importante para o entendimento de

colonização, e podemos compreender que ela implica não apenas em retirada de

capitais, mas no apagamento, desvalorização de seu próprio passado, sua versão

de história em comum. Nas palavras do autor,

Ao colonialismo não basta encerrar o povo em suas malhas, esvaziar
o  cérebro  colonizado  de  toda  forma  e  todo  conteúdo.  Por  uma
espécie de perversão lógica, ele se orienta para o passado do povo
oprimido,  deforma-o,  desfigura-o,  aniquila-o.  Essa  tarefa  de
desvalorização da história de período anterior à colonização adquire
hoje sua significação dialética de mundo. (FANON, 1968, p.175)

Portanto,  se  a  estabilidade  política  e  governabilidade  são  debilitadas  pela

desordem  social  causada  por  múltiplos  fatores  como  a  subjugação  das  etnias,

desagregação social, miséria e violência, é necessário se voltar para a História que

une a identidade do povo. É corrente minar o futuro com o apagamento de sua



24

própria História. Incluindo este ponto de vista, nos concentramos nas experiências

que  são  compartilhadas  à  parte  de  suas  diferenças  étnicas  e  nacionais,  ou  o

desmantelamento dessas por uma cultura fílmica exportada que os representa de

forma negativa, selvagem, brutal e como pouco civilizada. A diferença, assim, pode

ser vista em contraste às inserções ocidentais naquele meio, e a desigualdade de

forças nessa interação mesmo dentro do meio midiático.

Para pensarmos a definição do que é e tem sido o colonialismo e, por fim, o

neocolonialismo, trazemos do Seminário Sankofa, nas palavras de Wilson Barbosa,

uma apresentação do processo em breve histórico:

A colonização  assíria  da Palestina  foi  colonialismo;  a  colonização
grega no Mar Negro foi colonialismo; a colonização romana no Norte
da Itália,  na Gália,  na Espanha, na Alemanha, foi  colonialismo; as
cruzadas europeias na “Terra Santa” foram colonialismo; a conquista
e ocupação da África e da Índia foi  colonialismo;  a ocupação por
Espanha  e  Portugal  da  América  foi  colonialismo,  etc.  Agora,  têm
importância distinguir situações históricas, mudanças ocorridas que
modificam o conteúdo das coisas. Pode-se falar de um colonialismo
velho, anterior à chamada revolução industrial, e de um colonialismo
novo, ligado às necessidades da revolução industrial. (BARBOSA,
2011, p.8)

Isto  é,  o  neocolonialismo,  sendo fruto do imperialismo,  funciona como um

sistema de práticas sociais, políticas, econômicas e culturais para a manutenção de

tutela e consequente subjugação de certos povos por outros. A princípio, podemos

tratá-lo como reverberações contemporâneas do colonialismo, a expansão de alguns

países com o objetivo de exploração de terras e mão-de-obra, sob a premissa de

levar  desenvolvimento,  educação  e  religião  a  estes  outros,  os  “selvagens”  -  ou,

como  o  autor  coloca,  o  que  seja  ligado  às  necessidades  do  Industrialismo (em

fornecimento de matérias-primas,  mão-de-obra e escoamento de consumo dessa

produção).

Por isso revela-se que ele também é dinâmico, absorvido pelas identidades

às quais é empurrado e transformando-se a conforme as contestações o impelem.

Ou  seja,  dinâmico,  o  neocolonialismo  específico  da  África  passou  por

transformações  desde  as  Grandes  Guerras  e  movimentos  de  independência,  se

concentrando no presente em dominação de mercados, política e cultura de forma



25

velada. O novo colonialismo trata da manutenção dos mercados consumidores, e

das legislações que possibilitem e expandam esse consumo.

Tendo que os colonizadores se vêem e agem como colonizadores, tutores,

senhores  sobre  o  outro,  colonizado,  carente  de  políticas  de  desenvolvimento

econômico,  de  ordem  e  educação  –  no  fim  das  contas,  aquele  considerado

selvagem e dependente – temos uma cisão. Isto se dá porque fundamentalmente as

identidades  são  relacionais:  o  eu  e  o  outro.  Sobre  a  construção  da  identidade,

Kathryn Woodward descreve da seguinte forma:

As identidades são fabricadas por meio da marcação da diferença.
Essa  marcação  da  diferença  ocorre  tanto  por  meio  de  sistemas
simbólicos de representação quanto por meio de formas de exclusão
social. A identidade, pois, não é o oposto da diferença, a identidade
depende da diferença. (WOODWARD, 2005, p. 39)

Então, além de as identidades se manifestarem e se construírem no meio

social,  são  espaço  da  formação  da  identidade  cultural  que  contesta  o

neocolonialismo. Historicamente, há marcas profundas do processo de colonização.

A exploração intensa e conflitos tiraram a possibilidade de aplicação de políticas de

desenvolvimento tecnológico, por exemplo, que agora resulta em defasagem quanto

à  competição  comercial,  e  mantem  essas  regiões  majoritariamente  como

fornecedoras de matéria-prima (muitas vezes a preços que o comprador determina)

e na compra dos produtos dessa matéria manufaturados, noutras palavras, muito

próximas da atividade colonial. Isso causa uma disparidade não apenas econômica,

mas de desenvolvimentos em outras áreas as quais Nancy Fraser pensa uma tríade

de áreas para a equiparação de status.

 Este conceito de Fraser trata a respeito do reconhecimento e é importante

para  este  trabalho  em  vista  de  afastar  da  subjetividade  a  percepção  de

desigualdades  nas  relações  abordadas,  trazê-las  para  o  campo  um  tanto  mais

concreto sobre o conceito de justiça social. A autora, oriunda da Teoria Crítica, tem a

sua  pesquisa  fundamentada  nas  reflexões  de  tensões  da  experiência  norte-

americana, contexto consideravelmente diferente da experiência africana para ler e

pensar a questão da identidade. Entretanto, é possível, através da perspectiva dela,

uma  abordagem  que  não  dependa  de  considerações  éticas  para  valorização

identitária. É fato ser inatingível a esfera de intenções e frustrações dos sujeitos,



26

entretanto, é possível ler o filme como sentidos do simbólico e, a partir de Fraser,

tirar  a  discussão  de  identidade  do  campo  de  equidade  entre  as  relações  e  de

liberdade para a possibilidade de um desenvolvimento autônomo político e cultural.

A  perspectiva  de  Fraser,  aliás,  considera  perigosa  a  autoafirmação  e

valorização  cultural  dada  dessa  forma,  já  que  incorre  em  uma  possível

essencialização das culturas e ignora as interações transculturais. Nas palavras da

autora,

Enfatizando  a  elaboração  e  a  manifestação  de  uma  identidade
coletiva  autêntica,  auto-afirmativa  e  auto-poiética,  ele  submete  os
membros individuais a uma pressão moral a fim de se conformarem
à cultura do grupo. Muitas vezes, o resultado é a imposição de uma
identidade de grupo singular e drasticamente simplificada que nega a
complexidade  das  vidas  dos  indivíduos,  a  multiplicidade  de  suas
identificações e as interseções de suas várias afiliações. (FRASER,
2007, p.107)

Esse  processo  fecha  os  grupos,  que  acarreta  em  pressões  externas  e

internas. Fraser ainda detalha que o modelo baseado na identidade de um grupo é

prejudicial, por não levar em conta a dinamicidade das identidades, sufoca as trocas

entre grupos e incorre nas disputas por representatividade. Prossegue a autora da

seguinte forma:

Além  disso,  o  modelo  reifica  a  cultura.  Ignorando  as  interações
transculturais,  ele trata as culturas como profundamente definidas,
separadas e não interativas, como se fosse óbvio onde uma termina
e  a  outra  começa.  Como  resultado,  ele  tende  a  promover  o
separatismo e  a  enclausurar  os  grupos  ao  invés  de  fomentar  as
interações entre eles .Ademais,  além de negar a heterogeneidade
interna, o modelo de identidade obscurece as disputas, dentro dos
grupos sociais, por autoridade para representá-los, assim como por
poder.  Consequentemente,  isso  encobre  o  poder  das  facções
dominantes  e  reforça  a  dominação  interna.  (…)  (FRASER,  2007,
p.107) 

Assim, negando a natureza mutável  que a identidade possui,  a petrificaria

para que possa ser definida. Ao contrário, ela assume que não é possível definir

uma identidade e nem cobrar por ela o respeito ou carisma, mas é necessário que a

diferença  seja  vista  nessas  interações  sociais.  Dessa  forma,  a  autora  retira  a

questão de reconhecimento de um campo ético e torna possível a sua discussão a

partir  das diferenças entre  status sociais.  Nas palavras da autora,  status sociais

seriam, então, uma perspectiva viável para a equalização na participação social:



27

Dessa perspectiva – que eu chamarei de modelo de status – o que
exige reconhecimento não é a identidade específica de um grupo,
mas a condição dos membros do grupo como parceiros integrais na
interação  social.  O  não  reconhecimento,  conseqüentemente,  não
significa  depreciação  e  deformação  da  identidade  de  grupo.  Ao
contrário, ele significa subordinação social no sentido de ser privado
de  participar  como  um  igual  na  vida  social. Reparar  a  injustiça
certamente  requer  uma política  de reconhecimento,  mas isso não
significa mais uma política de identidade. No modelo de status, ao
contrário,  isso  significa  uma  política  que  visa  a  superar  a
subordinação,  fazendo  do  sujeito  falsamente  reconhecido  um
membro integral  da sociedade,  capaz de participar com os outros
membros como igual. (FRASER, 2007, p.107, grifo nosso)

Esta  perspectiva que  a  autora  desenvolve  descarta  o  sentido  de

reconhecimento baseado apenas na identidade em sua forma subjetiva. Para haver

relações justas entre esses indivíduos ou entre esses grupos, não seria necessário

que obtenham carisma recíproco, mas a chave para o reconhecimento estaria na

participação de igual para igual entre eles – o câmbio para uma coletividade mais

participativa por via da equalização entre as relações.

A solução para esse viés de reconhecimento objetivo que a autora propõe,

estaria  então  fundamentado  então  em  superar  a  subordinação,  que  seriam  as

condições materiais  (econômica)  e  condições sociais  (cultural).  A terceira  via  de

exclusão, que complementa as duas bases, seria a política:

Afirmo que “pelo menos duas condições devem ser cumpridas” para
permitir  a  possibilidade  de  mais  do  que  duas.  (…)  Obstáculos
“políticos”  à  paridade  participativa  incluiriam  procedimentos  de
“tomada de  decisão”  que  sistematicamente  marginalizam algumas
pessoas,  mesmo  na  ausência  de  má  distribuição  e  falso
reconhecimento (...) A injustiça correspondente seria “marginalização
política” ou “exclusão”; o remédio correspondente, “democratização”.
(FRASER, 2007, p.119)

Essa ideia de reconhecimento remete para essa reflexão, apesar de não ser

situada  especificamente  ao  contexto  em  que  estamos  refletindo,  a  um

questionamento da neocolonialidade que influencia o campo cultural. Podemos fazer

alguma  ponte  com  o  conhecimento  da  área  dos  estudos  diaspóricos,

especificamente com Stuart Hall, no sentido de que este pode contribuir com o a

discussão sobre diferença na sua experiência. O avanço que Hall proporciona para o

que  pensamos aqui  para  o  reconhecimento,  dessa  forma,  parte  do  princípio  da

volatilidade das identidades, ou da sua “incompletude”, como descreve-a:



28

Assim, a identidade é realmente algo formado, ao longo do tempo,
através de processos inconscientes, e não algo inato, existente na
consciência  no  momento  do  nascimento.  Existe  sempre  algo
‘imaginário’  ou  fantasiado  sobre  a  sua  unidade.  Ela  permanece
sempre  incompleta,  está  sempre  ‘em  processo’,  sempre  ‘sendo
formada’. (…) Assim, em vez de falar de identidade como uma coisa
acabada,  deveríamos  falar  de  identificação,  e  vê-la  como  um
processo em andamento. (HALL, 2005, p. 38)

O autor perpassa em sua análise a dinamicidade das identidades, cambiáveis

e de certa incompletude. Nessas margens, nem sempre tão nítidas e, porventura,

inexistentes, o autor discute o argumento da autora Ella Shohat, em ainda outra obra

a questão específica sobre a colonização. Ele assim expõe:

Segundo Shohat, o pós-colonial é politicamente ambivalente porque
obscurece as distinções nítidas entre colonizadores  e colonizados
até  aqui  associadas  aos  paradigmas  do  colonialismo,  do
neocolonialismo e do terceiro mundismo que ele pretende suplantar.
Dissolve  a  política  de  resistência,  uma  vez  que  não  propõe  uma
dominação  clara,  nem  tão  pouco  demanda  uma  clara  oposição.
Como outros  “pós”  com os quais  se alinha,  o  pós-colonial   funde
histórias,  temporalidades  e  formações  raciais  distintas  em  uma
mesma categoria universalizante (HALL, 2006, p. 96).

Hall  ainda  completa  que  as  histórias,  temporalidades  e  formações  raciais

também são um meio para construir sentidos, porque são compostas de símbolos e

representações. Quando se pensa no nível coletivo da magnitude de uma nação,

podemos considerar a seguinte afirmação do autor:

As  culturas  nacionais  são  compostas  não  apenas  de  instituições
culturais, mas também de símbolos e representações. Uma cultura
nacional  é  um  discurso –  um  modo  de  construir  sentidos  que
influencia e organiza tanto nossas ações quanto a concepção que
temos de nós mesmos. (HALL, 2005, p.50)

Entretanto, o autor ainda evolui a discussão para a diferença, e não apenas a

identificação. Noutros termos, desconstroi o pensamento sobre a identidade nacional

como um coletivo absoluto e homogêneo. Ainda Hall:

Para  dizer  de  forma  simples:  não  importa  quão  diferentes  seus
membros possam ser em termos de classe,  gênero ou raça,  uma
cultura  nacional  busca  unificá-los  numa  identidade  cultural,  para
representá-los todos como pertencendo à mesma e grande família
nacional. Mas seria a identidade nacional uma identidade unificadora
desse  tipo,  uma  identidade  que  anula  e  subordina  a  diferença
cultural? (HALL, 2005, p. 59)



29

Para satisfazer a este questionamento, o autor recolhe argumentos, então,

que discutem a identidade coletiva, negando a sua homogeneidade – a condição de

uma identidade nacional  é,  assim,  cambiável.  Trata-se  de um processo.  Adiante

ainda do desenvolvimento do autor,  um dos argumentos que nos chama mais a

atenção para o assunto específico da discussão deste estudo é o simbolismo e

estruturas  de  poder  culturais.  Nas  palavras  de  Hall,  em resposta  à  sua  própria

pergunta:

(…) Essa ideia está sujeita à dúvida, por várias razões. Uma cultura
nacional  nunca  foi  um  simples  ponto  de  lealdade,  união  e
identificação  simbólica.  Ela  é  também  uma  estrutura  de  poder
cultural. (…) A maioria das nações consiste de culturas separadas
que só foram unificadas por um longo processo de conquista violenta
– isto é, pela supressão forçada da diferença cultural. (HALL, 2005,
p.59)

 Ao apontar para a diferença de relações culturais, percebemos uma estrutura

a  qual  institucionaliza  a  prevalência  da  versão  do  homem  ocidental  e  não  se

preocupa com a leitura do homem não-ocidental sobre isso, nem seus efeitos sobre

ele.

Apesar  de  essa  dominação  política,  econômica  e  cultural  perder  a

característica fundamental  do colonialismo,  que seria  a agregação do território  e

administração direta  de  um país  “metrópole”  sobre  outro  “colônia”,  o  fato  é que

essas formas consideradas como neocolonialismo mantem formas de subjugação

sobre esses países. No entanto, a não apenas uma metrópole, mas ao capital  e

acordos  comerciais  internacionais  –  por  isso,  difusa,  pois  segue  o  fluxo  de

investimentos financeiros. Segundo Ana Mónica Henriques Lopes, 

Todas  as  vezes  que  uma  revolta  ocorre  em  algum  ponto  menos
desenvolvido temos duas explicações públicas: conflitos étnicos ou
derrubada  de  regimes  autoritários.  Por  vezes,  a  esses  dois
argumentos agrega-se a questão religiosa, em especial nas regiões
habitadas por adeptos do Islã. O valor político da democracia torna-
se mais ou menos importante de acordo com as possibilidades de
abertura para o comércio internacional e da consolidação geopolítica
da guerra. A “liberdade” passou a ser definida, em especial após a
segunda guerra, pela possibilidade de exportação e importação de
bens; perdeu sua aura política e ganhou uma amarra econômica na
discursividade internacional. (LOPES, 2011, p.14)

Apesar da aparente transformação das práticas, a sua estrutura se mantem.

Ainda  que  não  haja  a  detenção  direta  do  sistema  político  desses  Estados



30

recentemente  independentes,  por  exemplo,  há  interferências  indiretas  com  o

financiamento  de  candidatos  e  derrubada  de  líderes  segundo  os  interesses

financeiros (LOPES, 2011). Como desenvolve ainda a autora,

Em paralelo aos condicionantes econômicos temos o peso impositivo
da “liberdade” que se tornou sinônimo de democracia, que por sua
vez tornou-se sinônimo de ocidente, que por sua vez exclui toda a
oposição.  Mas,  se  existe  uma exclusão  da  oposição  a  dimensão
democrática também se esvazia, não? O fato é que referenciais que
compõem  as  identidades  conceituais  de  expressões  como
democracia,  ocidente  e  oriente,  não  encontram  respaldo  político,
geográfico ou cultural. Sua construção pauta-se na organização de
imagens, discursividades, mitos e pares opositores valorativos como
racional/irracional,  fiel/infiel,  bom/mau,  liberdade/opressão  entre
tantos.  (LOPES, 2011, p. 14)

 Na transformação que os conceitos de liberdade e democracia passam ao

longo do capitalismo, o processo de minimização da soberania deste Estado não

determina a dependência do Estado. Entretanto, causa interferências, as quais são

complexas  de  se  diagnosticar.  Baseado  na  discursividade  sobre  a  liberdade  e

obedecendo  esses  interesses  financeiros,  sua  imagem  é  ligada  ao  progresso

(segundo o conceito ocidental), estabilidade econômica e política, e democracia.

Emergem  da  leitura  das  críticas  que  partem  dos  filmes  fatores  como  o

histórico de conflitos constantes da região do continente africano, o contexto pós-

colonial, as desigualdades na relação de forças e o homem branco que pensa estar

trazendo  uma  espécie  de  salvação.  A princípio,  essas  são  características  que

sobressaem à vista. Entretanto, trago aqui palavras de Boaventura de Sousa Santos

para nos ampliar a compreensão sobre a missão do homem branco nos dias atuais

de neocolonialismo: “O máximo de consciência possível do pensamento colonial é

lamentar que os povos colonizados sejam aquilo no que as políticas coloniais os

transformaram.”  (SANTOS,  2003).  Sobre  este  argumento  podemos  considerar  a

partir  da intervenção do “homem branco”  para ajudar  os africanos em um longo

processo de colonização, ou de reafirmação de uma cultura sobre a outra.

De fato, a afirmação das culturas tem sido uma questão disputada nos países

colonizados,  principalmente  aqueles  que  procuram  por  memórias  que  lhes

constituem como nação. Destas, o filósofo Achille Mbembe ressalta o fator simbólico:



31

O que é estimulante para nosso entendimento da história africana é
perceber  como,  numa  economia  de  supremacia,  as  sociedades
escravizadas  desenvolvem estratégias  de  sobrevivência  e  de  que
modo  o  campo  simbólico  participa  nesses  reajustes.  (MBEMBE,
2013, p. 26)

O autor prossegue, ainda, que esses reajustes são necessários tendo-se em

vista a deterioração social causada pela colonização, frisando a fundamentalidade

da memória – como também visto em Fanon. Nas palavras de Mbembe,

O debate ao qual se dedicam os intelectuais africanos ao longo da
última  década  da  colonização  incide  sobre  as  modalidades  de
recomposição  das  identidades  coletivas  que  julgamos  terem  sido
desestruturadas pela intrusão colonial. Perante a pretensão ocidental
de  supremacia  cultural,  científica  e  militar  no  mundo,  essas
modalidades consistem na reconstrução de lógicas de sentidos e na
organização de novas significações da existência, reportando a uma
memória. (MBEMBE, 2013, p. 41)

Dessa forma, se tem que o apagamento de memórias e versões dos povos

dominados foi uma estratégia colonial de desmantelamento social. Em se pensando

sobre filmes e a forte influência de um determinado nicho de cinema de Hollywood,

nos  lembramos  que,  muitas  vezes,  a  versão  fílmica  da  história  substitui,  no

imaginário, a versão própria do povo. Isso não quer dizer que a influência do cinema

norte-americano suprima as reais memórias das versões sobre os fatos, mas que

ela a enfraquece por meio da sua força. A alta qualidade técnica, somada à destreza

narrativa e a massiva distribuição e publicidade dão força para o filme de tal forma

que,  se  não  há  vigilância,  nos  deixamos  levar  por  ele  e  compramos  seus

argumentos – nisto ressaltamos o papel de legitimador da História que o cinema

norte-americano veio construindo.

Quando pensamos que não apenas no cinema, mas com o crescente avanço

das mídias digitais em todo o mundo, é quase irrastreável o fluxo audiovisual. Por

isso esses reajustes que Mbembe mencionou, que visam reparação da memória,

são  um  tópico  bastante  sensível  para  recuperação  e  fortalecimento  de  novos

projetos de nação. Temos um panorama em que ainda é pequena a participação

para  contar  as  suas  próprias  histórias  e  o  cinema  norte-americano  supre  essa

carência com as suas versões – sem se preocupar com os efeitos culturais da sua

hegemonia. Quando o outro é representado de uma forma diminuída e, afinal, eu me

reconheço nesse personagem “outro”, principalmente.



32

A projeção  espectador-personagem,  efeito  de  ligação  entre  o  público  e  o

herói,  ou  mesmo  coadjuvantes  que  nos  chamam  a  atenção  –  aquele  que,  na

narrativa, torcemos por ele, choramos e nos alegramos com ele, nos identificamos,

apesar de naquele momento poder ser reduzido a apenas entretenimento, não deixa

de  ser  uma  experiência  em  toda  a  sua  sinestesia.  Neste  efeito  de  ligação

proporcionado pela narrativa, o personagem que assume as dores de sua jornada é

reconhecido no interior da consciência humana à medida que o espectador acaba

projetando  a  si  mesmo  na  imagem  –  efeito  crucial  para  o  sentimento  de

representação, ou “se sentir contemplado” nas narrativas.

Para  pensar  neste  estudo  sobre  as  forças  dessa  interação,  temos  duas

frentes:  a  violência  física,  econômica  e  política  feita  através  da  colonização  em

séculos passados e a sua repercussão e manutenção agora, onde o próprio modelo

hegemônico  do  colonizador  consiste  em  intervir  para  ajudar  a  resolver  crises

desencadeadas,  muitas  vezes,  por  ele  mesmo há  séculos  atrás.  A outra  frente,

entretanto, consiste na violência cultural,  fruto e suporte também da colonização,

mas que se  estabelece através dos meios  de comunicação e  da linguagem, na

forma dessa indústria hegemônica – que, segundo Mbembe, é todo um aparato,

muito além do cinema, que absorve a dinamicidade da cultura local, intervindo no

seu âmago:

A imposição da hegemonia também passa pelo controlo dos meios
através dos quais uma cultura produz as definições de mundo para
os intervenientes, limita ou alarga a novos domínios as ferramentas
conceptuais disponíveis numa dada época, restringe os repertórios
emocionais ou tenta canalizá-los, subtraindo determinados issues do
espaço da interrogação. (MBEMBE, 2013, p. 46)

Entretanto, não fica vazio o lugar de onde é arrancada a memória e ruída a

identidade do colonizado. Da perspectiva de Homi Bhabha, existem estratégias a

serem efetuadas, ou melhor, esse vazio é tão dinâmico quanto a cultura que fosse

integral  e  própria,  e  o  autor  abre  para  possibilidades  de  resistência  quanto  às

pressões  do  campo cultural.  Nas  palavras  dele,  “(…)  A própria  possibilidade  de

contestação  cultural,  a  habilidade  de  mudar  a  base  de  conhecimentos,  ou  de

engajar-se na "guerra de posição", demarca o estabelecimento de novas formas de

sentido e estratégias de identificação.” (BHABHA, 1998, p. 228). 



33

Dessa  forma,  a  discursividade  do  neocolonialismo  pode,  porventura,  ser

massiva  e  englobar  os  discursos  não  hegemônicos,  colonizados.  Contudo,  a

dinamicidade das culturas e memórias não são estáticas e, por sua dinamicidade, se

reinventam. A dinâmica das identidades culturais é tratada por Kathryn Woodward de

forma  similar  a  Stuart  Hall.  A  autora  ressalta  o  caráter  dinâmico  e,  portanto,

inapreensível, delas.

Para  Woodward,  primeiramente  a  ideia  de  “identidade”  seria  prática  de

representação que se constitui  em processo (dialético)  com o outro.  Por  isso,  é

entendida como relacional. A dialética, entretanto, implica em posicionamento, no

caso da nossa pesquisa, tratamos do posicionamento da enunciação referente a

hierarquias. Porém, ainda que indicando estes conceitos a uma identidade nacional,

é  dado  pela  história  que  o  conceito  de  Estado-nação  é  recente.  Por  isso  é

necessário  aplicar  este  gênero  “nacional”  a  analogias  para  se  ter  um  padrão

consistente como, por exemplo, um grupo que partilhe uma dada comunhão num

período e espaço – ou seja, ter em consciência as divisões a níveis macro e micro

dos coletivos humanos.

Por isso, a autora há de dividir em dois caminhos para pensar a identidade

cultural, o essencialista e o não-essencialista. O primeiro é o sentido coletivo do que

há em comum, grupo que partilha uma unidade por  história,  ancestralidade,  um

sentimento de nação,  grupos grandes ou pequenos que se identificam unos por

gosto  musical,  político,  de  vestuário,  ideologia,  religião,  etc.  Para  nós,  nesse

momento, é fundamental pensar sobre a importância da memória para reparação da

cultura segundo os autores até aqui. A segunda visão de identidade cultural, não-

essencialista, enxerga o outro a partir das diferenças e peculiaridades.

Por mais que haja um estranhamento diante da sensação de contradição que

essa dicotomia apresenta, o fato é que o aspecto essencialista e o não-essencialista

se  complementam.  O  indivíduo  carece  de  um  convívio  e  também  de  sua

subjetividade,  e  não só  carece como existe  sua limitação fisiológica,  temporal  e

espacial, pois ambas são construções necessárias dentro da localização e afirmação

do  enunciado  do  sujeito,  abrangendo  o  seu  meio  e  coletividade,  e  as  suas

singularidades  no  sentido  individual.  Isto  se  trata  de  desenvolvimento  de  um

processo contínuo da vivência. 



34

Para esta pesquisa, entretanto, pesa que essas discussões identitárias são

consideradas a partir da Era da Informação, ou o que temos dito até então sobre o

espalhamento do audiovisual e a sua influência social e cultural. Esse espalhamento

da comunicação é de fato vital que não congelemos a cultura e a colonização a uma

identidade nacional. Dentro da nossa investigação, procuramos que seja possível

pensar em uma identidade coletiva abrangente ao se falar de neocolonialismo, visto

que é um processo que, tendo nascido como colonialismo, teve seu centro de ação

justamente no âmbito das nações – por isso que, naturalmente, utilizamos termos

como Estado,  nação,  países –  mas não negamos que os  sujeitos,  na  realidade

global de hoje,  tenham identificações até mesmo sobressalentes à de nação. Os

sujeitos  buscam  as  suas  identificações  a  partir  de  outros  grupos  que  não

necessariamente  fossem  locais  ou  fisicamente  partilháveis  (como  a  etnia,  as

concepções políticas,  o  hábito  religioso,  etc),  o  que acaba permitindo a ele  que

construa  uma  gama  complexa  de  suas  próprias  identificações,  alterando-as

conforme vive.

Entretanto, há de se ter em vista de que o lugar de fala também funciona

como  uma  afirmação,  por  meio  da  marcação  de  suas  crenças  e  valores  com

símbolos  e  rituais,  pauta  da  identificação  cultural  de  forma  genuína.  As

transformações globais marcantes dos últimos anos trouxe e traz a necessidade de

o indivíduo perseguir a manutenção de seus posicionamentos identitários, por meio

desses  símbolos  significantes,  quanto  à  política,  à  sua  história,  às  relações  de

trabalho e domésticas – principalmente por conta dos movimentos sociais, a vida

pessoal e o palco das discussões políticas. Segundo a autora,

Nós vivemos nossa subjetividade em um contexto social no qual a
linguagem e acultura dão significado à experiência que temos de nós
mesmos e no qual  nós  adotamos uma identidade.  Quaisquer  que
sejam os conjuntos de significados construídos pelos discursos, eles
só  podem  ser  eficazes  se  eles  nos  recrutam  como  sujeitos.  Os
sujeitos são, assim, sujeitados ao discurso e devem, eles próprios,
assumi-lo  como  indivíduos  que,  dessa  forma,  se  posicionam a  si
próprios. (WOODWARD, 2005, p.55)

 Por  isso,  o  desenvolvimento  dos  conceitos  apresentados  por  Woodward,

oriunda das primeiras teorizações de Hall, pode nos ajudar a pensar a cultura e a

resistência cultural como tendo o posicionamento e afirmação na sua construção.

Por isso também, ressaltar que Bhabha traz uma possibilidade tão vital, a de que,



35

ainda  que  a  hegemonia  sufoque  as  culturas  em  processo  de  fortalecimento,  o

homem naturalmente está disposto à afirmação de identidades e essas, por serem

relacionais,  não  se  solidificam. Mantendo  dessa  forma  coerente  o  parecer  de

Bhabha e Woodward, que evocam a necessidade de um despertar e de reflexão

sobre  o  exercício  das  interações  que  amarram ou  exaltam certas  identificações

culturais sobre as outras.

A autora demarca duas formas de marcação da diferença neste trecho: os

sistemas simbólicos e a exclusão social, noutras palavras, o ambiente simbólico e o

ambiente material. Não que seja necessário etiquetar as diferenças em apenas uma

das  duas  manifestações  possíveis,  mas  que  se  misturam homogeneamente  em

maiores  e  menores concentrações entre  elas.  Essas diferenças,  assim,  não são

sempre marcadas no sentido de diferentes que se completam, mas, muitas vezes, é

pautada por conflito e rejeição – como a autora usa o termo “exclusão social”.

Isto  é,  é  necessário  compreender  que apesar  de  o neocolonialismo (bem

como o colonialismo das primeiras investidas europeias no continente africano, Ásia

e  Américas),  tem  agência  direta  sobre  questões  materiais  como  estratégias

econômicas, militarização da ordem, estruturação burocrática dos sistemas políticos

implantados  sob  seu  domínio.  Entretanto,  as  ações  do  mundo  concreto

compartilham raízes nas ideologias, tanto políticas como religiosas, cujo fundamento

é, justamente, o modo de perceber este Outro. A seguir deste estudos, trataremos

da neocolonialidade mais especificamente – sendo que, para isso, descreveremos o

objeto antes. Desta forma, entendemos ser necessário analisarmos os filmes tendo

em mente os fatores citados: percepção do Outro e as ações do mundo concreto. As

narrativas selecionadas serão descritas e analisadas a seguir, no segundo capítulo,

incluindo o universo de produção de cada filme e as peculiaridades de cada forma

de expressão que eles possuem – as necessidades de mercado e as eruditas, e o

contexto de produção da ficção e da não-ficção. 



36

CAPÍTULO II: ENTRETECENDO OS FILMES

Neste capítulo, faremos uma primeira análise dos filmes, Suas conexões com

o  mundo  material  imediato  do  seu  contexto,  qual  o  propósito  de  produção,

linguagem e diretores. Também conta com a descrição básica das suas narrativas,

com a separação de alguns momentos que consideramos chave para observar a

teoria, e indicar alguns elementos segundo os quais queremos instigar a reflexão

sobre a neocolonialidade.

Começamos com War in peace e então Beasts of no nation, para que sejam

examinados separadamente nos seus pontos mais chamativos da narrativa. Sendo

os  dois  filmes  o  nosso  objeto  de  análise,  priorizamos  descrevê-los  e  detalhar

algumas das sensações e sentimentos despertados por eles antes da análise central

do  capítulo  consequente.  Trazemos,  dessa  forma,  a  possibilidade  de  fazer

cruzamentos entre as narrativas e os contextos de criação pela perspectiva teórica,

mas principalmente, teremos um espaço para pensá-las num contexto da História

ampliado para um maior período temporal e geográfico. 

2.1. Não-ficcional: War in peace (2007)

War  in  peace  (Wim  Wenders,  2007)  é  um  curto  documentário  que  está

inserido na antologia fílmica Cada um com seu cinema (Chacun son cinéma, Gilles

Jacob, 2007)5, produzida por demanda de Gilles Jacob para ser exibida em ocasião

da homenagem ao 60º aniversário do Festival de Cannes. O filme possui 120min,

constituído  por  curta-metragens  produzidos  por  36  dos  que  fossem os  diretores

convidados  por  Jacob,  cujo  tema  da  proposta  era  fazer  um  filme  coletivo  para

5 Ressalto aqui o título da antologia, Cada um com seu cinema, para explicitar a perspectiva da sua 
própria produção, que trata o cinema como uma prática socialmente peculiar.



37

expressar o seu amor pelo cinema em filmes de três minutos. Foram convidados os

diretores consagrados pelo meio erudito do cinema, tais entre eles nomes como

Roman Polanski, Abbas Kiarostami, Walter Salles, Lars Von Trier e David Lynch.

O  autor,  Wim  Wenders,  é  um  dos  principais  diretores  do  Novo  Cinema

Alemão. Dono de um estilo muito próprio de narrativa, é conhecido por filmes de

ficção densos, filosóficos (Paris, Texas, 1984; Cidade dos Anjos, 1998) e não-ficções

premiadas, tais como: Asas do desejo (1987),  Buena Vista Social Club (1999) e O

Sal  da  Terra  (2014).  O  projeto  do  filme  nasceu  na  experiência  de  gravar  na

República Democrática do Congo e faz parte do material visual do livro que publicou

em parceria com a filósofa australiana Mary Zournazi,  intitulado  Inventing Peace:

dialogues  of  perception  (I.B.  Tauris  &  Co.,  2013).  Segundo  a  matéria  do  The

Saturday paper, o filme trata-se de uma investigação:

(…)  Em  filmagem  na  República  Democrática  do  Congo  sobre  a
violência  contra  as  mulheres  para  o  Médicos  Sem  Fronteiras,
Wenders relembra se assustar pela ausência de homens e rapazes
na vila. Ele e sua equipe decidiram explorar e encontraram – velhos,
muito jovens e meninos – escondidos em uma cabana,  assistindo
filmes de guerra em um video-player antigo ligado por um gerador. O
seu  poderoso  curta  de  quatro  minutos,  War  in  peace,  é  um
comovente testemunho sobre o efeito vicioso e mortal na imersão em
ambas real – e cinematográfica – violência.6

O curta-metragem de Wenders retrata uma específica sessão de cinema feita

na pequena cidade de Kabalo, na qual é exibido o filme  Falcão Negro em perigo

(Black Hawk down, Ridley Scott, 2001). Dada a natureza de War in peace evocar,

anteriormente, o filme de Ridley Scott,  entendo ser necessário incluir uma prévia

análise deste. A partir disso, podemos compreender melhor o universo do argumento

que Wim Wenders propõe ao exibi-lo em Kabalo.

Falcão  Negro  em  perigo é  uma  ficção  baseada  na  Primeira  Batalha  de

Mogadíscio (1993), operação desastrosa de captura de líderes da milícia somali, em

ocasião da intervenção das Nações Unidas, em 1992, na guerra civil  da Somália

6 The Saturday paper, 12/4/2014. Entrevista de Paola Totaroa Wim Wenders: Wim Wenders and Mary
Zournazi’s peace mission. Tradução livre.



38

(1991-presente). A manobra, segundo Fabio Nigra7, foi o resultado de uma série de

equívocos anteriores das forças especiais norte-americanas:

Quando se produz o  incidente narrado pelo  filme,  não apenas se
omite essa sucessão de provocações político-militares.  Toma-se o
incidente como um fato individual e isolado, quando na realidade a
crise de 3 de outubro de 1993 foi uma a mais num conjunto de fatos
que levaram as coisas a um ponto sem retorno.  Na verdade,  não
somente  os  milicianos  de  Aidid  atacaram,  mas  também  todos  os
grupos dispararam contra as forças especiais norte-americanas para
vingar  os  civis  assassinados.  Para  coroar  sua  ação  brutal,  os
soldados cercados pelos somalis, a fim de preservar sua integridade,
se  fecharam  em  uma  casa  sitiada,  levando  consigo  mulheres  e
crianças como escudos humanos. (NIGRA, 2009, p.37)

Entretanto,  Falcão Negro em perigo achata o contexto complexo em tensão

amigo-inimigo,  heroi-vilão,  numa  clássica  estratégia  narrativa  do  cinema  norte-

americano.  Devemos  considerar  aqui,  também,  questões  sensíveis  a  interesses

governamentais  e militares do país e a própria  sujeição do projeto Ridley Scott,

depende da aprovação do Pentágono para realizar o filme. Assim, formula-se uma

polarização amigos-inimigos, omitindo a trama contestável do comportamento das

forças especiais norte-americanas dentro da operação. Ainda segundo o texto de

Nigra:

Essas forças especiais, como detalha Monhiot, (...) mal informadas e
demasiadamente  confiantes,  atacaram  os  quartéis-generais  do
programa  de  desenvolvimento  da  ONU,  o  programa  de  caridade
World  Concern  e  os  escritórios  do  Médicos  Sem  Fronteiras.
Capturaram,  entre  centenas  de  civis  inocentes  e  trabalhadores
sociais, o chefe de polícia da ONU. (...) Ataca-se um edifício onde se
encontravam reunidos os membros principais do clã de Aidid a fim de
discutir  um acordo de paz com a ONU,  e as  forças dos Estados
Unidos, tão mal informadas como sempre, os fazem voar pelos ares.
Morreram cinqüenta e quatro pessoas. (NIGRA, 2009, p.36)

Nesta operação são abatidos dois helicópteros norte-americanos na cidade

de Mogadíscio, e a missão de resgate deles deixou 20 mortos e 73 feridos entre

militares das forças da operação de paz e a estimativa  de 1000 mortos e 3000

feridos entre milicianos e civis somalis8. Este é o fato no qual a ficção se baseia,

7Professor de História dos Estados Unidos da América na Facultad de Filosofía y Letras, Universidade
de Buenos Aires.
8 Fonte: Jornal O Globo. Disponível em: http://oglobo.globo.com/mundo/exito-de-resgate-ajuda-
apagar-fracasso-de-1993-na-somalia-3763213 Acesso em 19 abr. 2017.



39

como se  fosse isolado,  e  induzindo o  espectador  a  abraçar  a  versão  de que o

“homem ocidental”  se voluntariou a limpar a bagunça e acabou acontecendo um

acidente, por acaso do destino, que precisava ser reparado.

Como a  narrativa  de  Ridley Scott  pertence a  uma linguagem clássica  do

cinema,  e  coloca  de  forma  objetiva  herois  contra  vilões  -  no  qual  discursos  e

relações de poder se manifestam subliminarmente, mesmo em uma esfera de dita

linguagem objetiva. Os herois, dois regimentos norte-americanos nas forças de paz

e, os vilões, a milícia somali e a desordem do país. Nesse momento, poderíamos

aqui  reduzir  os sentidos da obra do autor e,  em um instante do filme, de forma

simplista,  resumi-lo  ao  sofrimento  e  glória  do  homem ocidental  sobre  o  inimigo

estrangeiro.  Para  visualizarmos  a  mise-en-scène  do  filme,  seguem três  quadros

sequenciais do trecho de confronto na cena de abate do segundo helicóptero no

filme, quando um dos tripulantes que sobrevive na queda é cercado pelos inimigos

somalis e busca se defender até que seja resgatado:

Figuras 1, 2 e 3: Sequência de Falcão Negro em perigo entre 1:30:05 – 1:30:06.



40

Na análise feita por Fabio Nigra, o embate de deltas e rangers das tropas de

missão de paz contra os milicianos do ditador Aidid torna-se uma luta do bem contra

o mal. A intervenção do homem branco acontece para que a barbárie encontre a

ordem: (...)  A tensão civilização versus barbárie é o fio condutor de todo o filme.

(NIGRA, 2009, p.37). Entretanto, voltando ao elo que o longa possui com  War in

peace, há ainda outros males destacados por Wenders a respeito da inserção do

filme norte-americano (poderoso, influente) na comunidade de Kabalo (periférica, em

construção) além do achatamento das simbólicas questões na intervenção norte-

americana.  Isto  se  deve  ao  ato  de  exibição,  que  é  o  material  sobre  o  qual  o

documentário se fundamenta. No filme de Wenders nos é apresentada a reação dos

espectadores, eles assistem o filme e nós assistimos as suas reações:

Fig. 4 e 5: Quadros de War in peace, 01:35 e 01:47, respectivamente.

Para  War in peace, se faz necessário começar a análise fílmica a partir da

desconstrução do filme em peças como trilha sonora, porções de quadros e texto em

tela.  É  relevante  para  ele  a  investigação  da  pré-produção  e  do  contexto  de

produção,  documentada  através  do  projeto  que  Wenders  constrói  com Zournazi

sobre a temática da violência. Apenas então começaria a análise do produto em si

em  uma  decomposição  descritiva:  detalhes  de  montagem,  som,  objetivas,

movimento de câmera e inclusive fotogramas isolados. Esses componentes são a

primeira etapa de análise primordial em conta da natureza de “captura do momento”

que  Wenders  imprime  na  não-ficção  para  que  possa  passar  por  uma  análise

sociológica.

O  filme  se  desenvolve  em  basicamente  três  fases:  a  primeira  é  a

apresentação do lugar. Começa no rio Congo, com o som de cantos e tambores,

então vemos as pessoas na rua, uma criança brincando de metralhar o cinegrafista



41

com um cano, o lugar onde vai acontecer a exibição do filme e a placa com os filmes

a serem exibidos no dia9.

Na fase seguinte, cena interna à sala de exibição, sons do filme Falcão Negro

em perigo  e trilha dramática,  aparecem em câmera infravermelha as reações do

público, crianças sentadas à frente e alguns adultos mais no fundo, alguns saem no

meio da sessão. A terceira fase, de fechamento, é a saída das pessoas para a rua,

quando  as  crianças  saem  correndo  e  brincando  (logo  depois  de  apresentarem

expressões  de  horror  durante  a  exibição  do  filme)  ao  som de  risos,  música  de

percussão e canto. Em créditos finais, entram algumas telas com texto informativo

sobre o recente período de paz na região, que desde o início da colonização vem de

conflito em conflito.

O argumento, apresentado nas expressões faciais das pessoas, passa a ser

acentuado  pela  paisagem  sonora  de  tiros  do  filme  exibido e  trilha  instrumental

dramática. Dessa forma, em um sentido imediato, produz-se o mal-estar com base

na violência, na agonia de um resgate. Esses fatores na construção da linguagem

cinematográfica frisam intenção comovente para aqueles instantes, e emerge como

fala do diretor, que argumenta sobre a guerra, a paz, as demandas do povo e de o

que seria um cinema nativo. O que se pode questionar, além da plataforma, é o

modo de  discurso  deste  objeto.  Até  que  ponto  a  ideia  passada  por  Wenders  é

alternativa?  Precisamos  manter  em  mente  esse  ponto  do  objeto,  pois  mesmo

dissidente  da  corrente  das  narrativas  tradicionais  ocidentais  e  seu  argumento

comum, ele é construído sobre determinados sensos, e reproduzido em espaços de

ampla visibilidade – mesmo sendo um ponto de vista, aparentemente, “alternativo”,

atende  a  uma  demanda  de  mínimo  consenso  para  um  público  amplo.  Noutras

palavras, ele está falando ela África ou da África?

Me pergunto dessa forma no processo de examinar o filme por, justamente,

compreender  que  os  questionamentos  de  Wenders  no  filme  reforçam  algum

sentimento de incapacidade histórica do sujeito colonizado. Nesse ponto, bastante

similar à forma com que  Beasts of no nation transforma um drama duro sobre a

desumanização de uma criança em, na realidade dos fatos, um produto comercial.

9  Lista de filmes em sessão que constam no cartaz do cinema de Kabalo (entre outros):
15:00 - Shi mian mai fu (Clã das adagas voadoras. Dir. Zhang Yimou, 2004);
17:00 - Black Hawk down (Falcão Negro em perigo. Dir.Ridley Scott, 2001);
19:00 - Xi yang tian shi (So close/ União do Mal. Dir. Corey Yuen, 2002).



42

As  relações  de  poder,  sejam  dentro  ou  fora  dos  filmes,  enquadram  o  agente

colonizado, africano, negro, desenhados pelas mãos do estrangeiro.

Entretanto,  prosseguindo a análise,  opto pela perspectiva de uma tradição

documental marcada pelas ciências sociais no que diz respeito à cientificidade de

seu discurso para analisar o filme de Wenders. Noutras palavras, ao se utilizar de

métodos que valorizam o instante, como a gravação em condições não-ideias de

fotografia,  o filme incorpora a mímese de um cinema-verdade antropológico, que

porta algo da tradição de Jean Rouch e o  cinéma-vérité,  no entanto, trata-se de

apenas uma entre outras camadas de intenções da narrativa. Retiramos, portanto, o

documentário  da  sensação  de  experiência  direta,  testemunho,  para  uma

narratização dessa “fatia  de  vida”  (PRZYBYLSKI  apud CHARNEY,  2004).  Temos

assim uma comunicação estética fundada em propostas documentais (MARTINS,

2008), socialmente mais densa que o testemunho sem profundidade de camadas, e

que porta em si imaginários socialmente partilhados.

Ao  afirmar  uma  presença  estrangeira  contundente  no  contexto  do  curta-

metragem, mediante a simulação de uma presença observadora do real, o que o

autor exalta é uma eloquência narrativa no sentido de dar ênfase nas sensações. De

fato, a resposta subjetiva a esses estímulos por parte de cada indivíduo, segundo

Leo Charney, constitui uma realidade tão material quanto o mundo externo natural. O

autor inclui em sua investigação as definições para estudo do estético, partindo de

Walter Pater: 

O primeiro  passo  para  ver  o  nosso  objeto  como ele  é  de  fato  é
conhecer a nossa impressão dele como ela realmente é, discriminá-
la, perceber claramente […] O que é essa música ou esse quadro
para mim? Que efeito realmente produzem em mim? Eles me dão
prazer? E se dão, que tipo e que grau de prazer? As respostas a
essas perguntas são os fatos originais com os quais a crítica estética
tem que lidar; e, como no estudo da luz, da moral e dos números, é
preciso  que aceitemos estes dados primários  como fatos por  nós
mesmos ou de modo algum. (PATER apud CHARNEY, 2004, p.319)

Encarar War in peace como uma carta de instantes e sensações a ser lida e

experimentada, nos leva, assim, a pensar o que seria, para aquela comunidade de

Kabalo,  assistir  o  visual  extermínio  de  somalis  por  mãos ocidentais.  Existe  uma

identidade coletiva ressaltada pelo autor através das músicas do começo e do fim do

filme (relacionadas à musicalidade congolesa),  que nos sensibiliza à exibição do

filme norte-americano. Através dessa leitura da criação de Wenders, passamos pela



43

ideia de coletividades em choque. Por isso, entendo ser necessário olhar para os

estudos de Stuart Hall (2000) em representação, identidade e cinema, no qual ele

destaca um dos conceitos de identidade cultural, o seu aspecto de identificação do

que há em comum e o que se  compartilha  através das gerações e,  ao mesmo

tempo,  dos  contrastes  e  choques  proporcionados  pelas  diferenças  entre  os

indivíduos e grupos. Considerando, então, que as identidades culturais nos provêm,

por  um lado,  dos traços em comum de códigos culturais  e  históricos,  o  choque

dessas coletividades particulariza-se ao nível histórico e social em um contexto pós-

colonial. 

Para pensar sobre as forças envolvidas no campo explicitado pela narrativa

de sensações dos filmes, podemos considerar esta interpretação de Hall entre duas

frentes diversas sobre a dominação cultural. A mais evidente seria a violência feita

através dos estudos sobre a colonização em séculos passados e a sua repercussão

e manutenção agora, onde o próprio modelo hegemônico do colonizador consiste

em  intervir.  A outra  face,  em  camadas  onde  o  objeto  do  estudo  se  concentra,

consiste na violência cultural, fruto também da colonização, mas que se estabelece

através  dos  meios  de  comunicação  e  da  linguagem,  indústria  hegemônica

consumida comumente ao redor do planeta – o que seria, então, também argumento

principal de War in peace para crítica de Falcão Negro em perigo e o que ele vem

representando.

Então se,  por  um lado,  o filme de Ridley Scott  apresenta  a atribuição de

valores positivos, ou carisma, (FARIA e ALMEIDA, 2006) a determinado grupo, e

valores negativos, como descrédito, ao seu antagônico, entramos em uma inversão

desses termos a partir de War in peace. No curta-metragem o carisma é prestado à

comunidade Kabalo (e sua simbologia),  enquanto o crédito de  Falcão Negro em

perigo e o que ele representa (a violência do homem branco feita à cultura e ao povo

na missão militar e midiática) é desqualificado.

O simbólico aqui, entretanto, tem uma função um tanto mais densa do que

apenas  compor  narrativas.  Mesmo  em  meio  ficcional,  como  discutimos  antes  a

mediação  da  realidade  social,  o  simbólico  carrega  a  representação  de  alguma

responsabilidade. Segundo Woodward, 

A representação  inclui  as  práticas  de  significação  e  os  sistemas
simbólicos  por  meio  dos  quais  os  significados  são  produzidos,



44

posicionando-nos  como  sujeito.  É  por  meio  dos  significados
produzidos  pelas  representações  que  damos  sentido  à  nossa
experiência  e  àquilo  que  somos.  Podemos  inclusive  sugerir  que
esses  sistemas  simbólicos  tornam  possível  aquilo  que  somos  e
aquilo ao qual podemos nos tornar. (WOODWARD, 2005, p. 17)

Ou  ainda,  segundo  Eduardo  Restrepo,  as  identidades  são  também  como

figurações,  pois  “são  produzidas,  disputadas  e  transformadas  em  formações

discursivas concretas.” (RESTREPO, 2010, p. 64. Tradução livre). Noutras palavras,

consideramos  até  aqui  que  a  identidade  se  forma  em  relação  ao  outro,  e  se

manifesta ao outro, ambos processos através do meio simbólico, a comunicação. Se

existe  uma pressão exercida pela neocolonialidade sobre essa via,  é  necessário

olhar  com  atenção  para  seus  possíveis  efeitos  sobre  a  identidade,  no  caso

específico deste trabalho, aprofundada na identidade coletiva e nacional.

Então apesar de a “verdade” sobre os sentimentos despertados no público ser

inatingível, é um convite a ver o filme pelo filme que é, ou seja, como uma peça

fílmica,  não  portadora  da  “verdade”,  mas  que  efetivamente  age  no  meio  social.

Trata-se de obra do pensamento e esforço de um grupo de pessoas, na sua maioria

externas àquela comunidade, encabeçados por um representante do Cinema Novo

Alemão. Esta perspectiva  pode nos falar  mais a respeito  dos achatamentos das

identidades ao criticar o filme de Ridley Scott (bem como a sua simbologia).

Em  si  mesmo  e  à  parte  de  “compromissos  com  a  realidade”  o  filme  de

Wenders pode destacar a reconfiguração de um cinema tradicional  como prática

social.  Ler  os  sentidos  evocados  pelo  diretor  considera  a  montagem,  as  trilhas

alegres ou dramáticas e, ainda, o que ele está apontando ao produzir este curta-

metragem para uma antologia em homenagem a Cannes, a qual até mesmo o título

versa sobre diferenças: Cada um com seu cinema.

Podemos perceber, então, a oposição de  War in peace  ao estabelecimento

de  Falcão Negro em perigo  como uma possível  sugestão de quebra às versões

consensuais,  que são hegemônicas e colonizadoras,  para não perder  de vista  o

quanto  este  episódio  da  Batalha  de  Mogadíscio  não  é  apenas  um  fato

contemporâneo a nossos anos de vida, mas um processo gestado ainda em séculos

passados e que não termina de se desenvolver. 



45

Bem como comenta Nigra, a Primeira Batalha de Mogadíscio não foi fruto do

acaso, mas veio de reverberações de atitudes equivocadas anteriores, bem como a

batalha fictícia narrada por Beasts of no nation. Assim, também podemos perceber

que ela se insere em uma mentalidade de colonização, como uma forma de agir e

de interpretar a diferença cultural e racial que não teve ainda seu fim, como ilustra

bem o excerto de Santos (2003):

(…)  A colonização  efetiva  é  um  direito-dever.  Hegel  já  afirmara
peremptoriamente que a África, "terra da infância, oculta no escuro
da  noite",  "não  é  uma  parte  do  mundo  histórico".  Por  isso,  a
colonização constitui  para os Estados civilizados,  nas palavras  de
Ruy  Ennes  Ulrich  em  1909,  "um  dever  de  intervenção":  não  vá
"metade  do  mundo"  ficar  "no  seu  estado  natural"  e  "entregue  a
populações  selvagens".  Não  espantará  que  os  administradores
coloniais  sintam  que  esse  dever  não  pode  ser  cumprido  sem
violência. (SANTOS, 2003, p. 44).

Dessa  forma,  chegamos  a  que  a  intervenção  do  homem  ocidental  é

ingrediente da colonização velado. Sendo a identidade relacional, isto é, constituída

na interação com o outro  (WOODWARD, 2005),  o  colonizador  pode se  tornar  o

principal  convencido de sua posição de tutor  onde os seus laços não são mais

diretamente  violentos,  mas  tornam-se  de  tutoria  em  uma  trama  de  interesses

geopolíticos. Assim, começamos a olhar mais criticamente a intervenção estrangeira

no comentário dos filmes.

Segundo  texto  de  Pinheiro  e  Barcellos,  a  chegada  e  manutenção  dessas

intervenções diluem a soberania da nação. Os autores consideram essa reflexão

primeiramente  com base no processo do Minustah,  operação de intervenção no

Haiti. A ocasião teve repercussão em alguns anos de execução, com as denúncias

de violação de direitos humanos e opressão das tropas sobre a população local, e

concluem o pensamento sobre o papel das intervenções militares contemporâneas

de forma global. Pensar as intervenções de forma crítica, não apenas baseada na

experiência de Mogadíscio, nos auxilia a elaborar o pensamento sobre a situação da

neocolonialidade e intervenções estrangeiras na modernidade tardia. Na descrição

dos  autores,  as  intervenções negam a  autonomia  do povo e  têm sua presença

legitimada  como  se  executassem  o  papel  de  educadores  para  a  pátria  em

construção:

Ao mesmo tempo,  na África,  ao longo da história,  a  presença de
intervenções externas não é diferente, intercalando ações militares e



46

de ação humanitária. A cooperação internacional se mostra como a
faceta humanitária de uma relação de dependência, uma ferramenta
importante  na  legitimação  da  presença  dos  países  europeus,
asiáticos e norte americanos, bem como a entrada dos “emergentes”,
como  o  Brasil e  a  China,  nos  países  chamados  de
“subdesenvolvidos”,  “em  desenvolvimento”  ou  do  Sul.  (...)  Parte
essencial do jogo geopolítico, em que os países movem suas peças
de uma maneira que parece muito benevolente aos olhos do mundo,
a intervenção externa se materializa  por  uma série  de redes que
incluem governos e organizações da sociedade civil, com a presença
significativa de agências da Organização das Nações Unidas (ONU)
e ONGs internacionais. (SUL21, 17/7/2014)

A crítica se dá, neste ponto, não apenas à desastrosa intervenção militar e na

aparente  ajuda  humanitária.  Precisamos trazer  para  a  discussão  os  fatores  que

levam à  opressão  da  dependência,  mas  também à  de  tutela.  Noutras  palavras,

existe  uma  outra  face  que  é  protagonizada  pela  figura  de  tutor  admitida  pelo

interventor-colonizador. Especificamente neste estudo, vê-se de forma contundente

pelos  entremeios  da  máquina  cultural  norte-americana,  ou  melhor,  o  poder  do

cinema  hollywoodiano  na  construção  de  seus  próprios  consensos  sobre

acontecimentos  da história  –  os  quais  ele  exporta  para  o  mundo todo,  como já

tratamos brevemente. Reexaminando, então, a segunda fase que citamos do filme

War  in  peace,  quando  da  exibição  de  fato,  não  podemos  atingir  o  nível  das

compreensões e sentimentos dos espectadores. Só vimos seus rostos, rostos de um

público periférico que não participa dos grandes centros urbanos, fora dos grandes

eixos de fluxo cultural ocidental. Mas suas expressões são de horror, e por quais

motivos,  afinal?  Falcão  Negro  em perigo  é  pensado  para  trazer  expressões  de

angústia a “qualquer” espectador.

Visualmente,  porém,  Falcão  Negro  em  perigo é  a  diminuição  do  homem

africano diante a honra e missão salvadora do homem não-africano, um filme de alta

bilheteria  no  qual  majoritariamente  homens brancos matam homens negros.  Ou,

adicionando a influência do cinema pelas palavras de Nigra, imbrica-se à questão o

peso das narrativas:  “(…) A indústria  cinematográfica  norte-americana é  um dos

mais poderosos aparatos político-ideológicos do planeta, e por causa desse lugar de

preeminência, tem uma maneira que lhe é própria de observar e contar seu próprio

passado.”  (NIGRA,  2009,  p.14),  exercendo  a  pressão  que  lhe  é  cabível  como

perspectiva hegemônica. 



47

2.2. Ficcional: Beasts of No Nation (2015)

Na análise de Beasts of no nation, também parte-se do seu contexto de pré-

produção e produção no sentido de conhecer quais autores envolvidos, objetivo da

produtora, contexto de produção. Entretanto, na análise do produto em si, é um tanto

mais descritiva que War in peace, visto que não tem intenção de “realidade”, mas é

imaginativa.  Por  esse  motivo,  concentraremos  nossa  análise  na  linearidade  da

linguagem,  nos  campos  envolvidos  das  disputas  e  elementos  informativos  ou

simbólicos encontrados.

O  longa-metragem  de  ficção,  Beasts  of  No  Nation  é  um  filme  de  baixo

orçamento,  dirigido  e  roteirizado  por  Cary  Joji  Fukunaga,  sendo  produzido  e

distribuído  pela  Netflix,  serviço  de  filmes  e  séries  de  televisão  por  streaming.

Fukunaga, apesar de não ter o tempo de carreira tal qual Wim Wenders, vinha da

televisão com grande sucesso na direção da primeira temporada de True detective

(2014--),  entre  outros  trabalhos  de  direção,  a  maioria  de  séries  televisivas  nos

Estados Unidos com diversos prêmios – tendo dirigido no cinema Sin nombre (2009)

e mais recentemente participado como roteirista de It (2017).

O filme foi lançado simultaneamente no catálogo global da programação da

Netflix  e  em poucos cinemas dos Estados Unidos e  Inglaterra.  Ser  lançado  em

cinemas, entretanto, é apenas parte do requisito para competir em premiações de

cinema, principal objetivo da empresa produtora. Pioneiro nessa forma de inserção

no  mercado,  Beasts  of  no  nation polemizou  a  discussão  sobre  o  futuro  dos

exibidores e a  concorrência  com as novas plataformas de consumo audiovisual,

colocando em questionamento  os  paradigmas do  mercado  de exibição corrente.

Mesmo  evitado  por  alguns  exibidores,  conseguiu  se  inserir  nas  nomeações  de

notórias premiações como Globo de Ouro, Prêmios da Academia (Oscar), Festival

Internacional de cinema de Toronto e  London Film Critic’s Circle,  e premiado em

festivais como o Festival de Veneza,  Washington DC Area Film Critics Association

Awards e African-American Film Critics Association – marcando a estreia da Netflix

nos cinemas e nos festivais críticos.



48

Apesar do sucesso em espaços de erudição, seu hibridismo tende a ser em

maior parte pendente à cultura de massa, reproduzido e reconsumido quantas vezes

quisermos na plataforma Netflix. Por mais que o filme não seja de gosto popular

médio, e se trate de um filme denso e de cenas de muita violência e sofrimento, é

pensado para uma lógica industrial. O consumo, imediato e reprodutível, quebra com

toda a lógica do cinema tradicional, como a instituição do ritual: a grande tela, a sala,

as regras da sala, e as conversas depois do filme voltando para casa.

O filme de longa-metragem tem a sua origem no romance homônimo escrito

por  Uzodinma  Iweala,  escritor  norte-americano  de  ascendência  nigeriana,  em

ocasião da sua tese na área de escrita criativa na Universidade de Harvard. O autor

detalha que o romance foi escrito com base em notícias que ele recolhia sobre os

conflitos e o militarismo infantil na África – talvez seja esta uma das razões pelas

quais  o  filme,  apesar  de  ficcional,  trate  de  forma crua  uma dada  realidade que

sabemos que é presente.

Fukunaga, o diretor, em entrevista à Folha de S. Paulo, relatou: “É um tema

que ficou na minha mente no fim dos anos 1990, quando vi imagens de crianças

vestidas como militares. Somente quando li o livro senti qual história deveria contar.”

(FOLHA, 11/10/2015). O diretor participou, então, na adaptação do romance tendo

Iweala como co-roteirista, em realização do filme sob encomenda da Netflix. A frase

do diretor nos perpassa, também, a margem que ele teve para escolher a história

que  deveria  ser  contada  segundo  seu  julgamento  –  submetendo  a  decisão  à

produtora e distribuidora Netflix.

A história se passa em um país imaginário na África, de idioma Krio, sem

nome, e o fio condutor é o militarismo infantil. O protagonista e narrador do filme é

Agu (Abraham Attah), um garoto que é imaginativo e esperto, vê-se obrigado a se

juntar  à  milícia  quando  perde  sua  família  e  amigos  por  causa  de  um golpe  de

Estado,  que  ocasiona  o  abandono  do  local  pelas  tropas  que  garantiam  suas

seguranças (a ECOMOD, similar à real ECOMOG: Economic Community of West

African States Monitoring Group), e invasão da tropa rebelde à área de segurança

onde ele e sua família viviam até então.

O contexto da saga de Agu é de um colonialismo na sua versão pós-moderna,

forma de exportação de modelos governamentais ocidentais. Agu, então, foge do



49

massacre na sua cidade, se perde na mata e lá é encontrado por outra força rebelde

de  resistência,  a  NDF (Native  Defense  Force  –  Forças  Nativas  de  Defesa,  em

tradução  livre). O  conflito  entre  o  golpe  de  Estado  e  três  forças  rebeldes  que

disputam entre si pelo território. Quando a tropa NDF começa a treinar os novos

recrutas, entre eles, Agu, Two-I-C, o tenente, descreve a situação na qual estão em

um sucinto discurso da seguinte forma:

TWO-I-C

Como vocês podem ver, os colonos nunca deixaram a
África. Nossos próprios políticos estão roubando nossos
recursos e os entregando para outra gente por centavos,

em troca de pagamentos privados ... 

(…)

Eles cuspiram na constituição. Eles cuspiram em seus
direitos. Eles vem tentando cuspir no seu futuro. 

(FUKUNAGA, 2014, p. 40. Tradução livre).

O  tenente  Two-I-C  expressa,  de  forma  calorosa  como  discurso  para

motivação  dos  combatentes,  o  aspecto  latente  da  neocolonialidade  –  inclusive,

fazendo o uso próprio de termo:  “os colonos nunca deixaram a África”.

Esta forma de neocolonialismo é o pertencimento à ordem do local a mãos

estrangeiras,  assim como exploramos em  War in  peace.  O contexto  temporal  e

espacial do filme é pautado por um passado de exploração, o colonialismo na sua

forma  fundamental.  Este  não  aparece  de  forma  direta  na  história,  mas  que  se

desenrola  em  um  presente  de  colonização  encoberta,  velada,  que  sinaliza

perspectivas para transformação desse mesmo espírito em diferentes formas que

mantêm a sua essência de exploração.

Isso pode ser percebido,  primeiramente, pela implementação de estruturas

políticas baseadas nos modelos ocidentais brancos, ou seja, a ruptura entre colônia

e metrópole não significa a independência total, mas a metrópole não abandona a

sua  colônia  à  própria  sorte:  a  auxilia  a  estabelecer  uma  organização  política

burocrática, formar líderes e organizar suas estruturas institucionais, pois a colônia

por si só não tem condições para tal. Baseado neste pressuposto comum emergem

os relacionamentos entre metrópoles e suas colônias africanas que, com o pretexto

de auxílio, redunda na influência e tutela.



50

O filme inicia na vila de Agu em certa tranquilidade, então é invadida, ele se

vê só e foge para a mata. Perdido, é capturado por um grupo guerrilheiro de defesa

local, como citamos a NDF, onde, sob a proteção do Commandant (Idris Elba), torna-

se um combatente junto a outras crianças guerreiras. Ali ele se desenvolve como

vingador  da sua família,  marcado por  ameaças, fome, violência sexual,  violência

com armas  pesadas,  encorajado  pela  animação  do  grupo  em obter  vingança  e

cerimônias preparatórias com drogas.

Figura 6: Commandant captura Agu.

Depois  de  conquistar  uma  vila  a  mando  do  Supreme  Commander  Dada

Goodblood (Jude Akuwudike), Commandant vai até a sede do grupo de defesa local,

e em vez de ser recebido com honrarias, é ignorado. Dada Goodblood, o supremo

comandante, sofisticado e calmo, é servido por um Deputado (Brimah Watara), que

organiza a agenda deixando de lado o Commandant, e passando à sua frente um

homem estrangeiro, de feição asiática e em um terno alinhado – deixando claro que

a prioridade de Goodblood é a negociação política e econômica.

Em  seguida,  há  uma  reunião  onde  o  Commandant  é  rebaixado.  O  seu

imediato  é  promovido  comandante  em  seu  lugar.  Percebe-se  que,  apesar  de

carismático internamente e agregador do grupo, Commandant é sanguinário e não

entende  sobre  as  movimentações  políticas  e  econômicas  que  Goodblood  está

considerando. Suas práticas até mesmo se assemelham a grupos extremistas do

nosso presente real que procuram a formação de um Estado religioso por meio da



51

violência. Entretanto, Goodblood pretende um caminho político burocrático para a

formação desse Estado. O objetivo da milícia de Goodblood é a organização de um

Estado e ele procura, para tornar isso possível, patrocinadores

A isto toma-se em conta a presença de um investidor estrangeiro em reunião com o

supremo comandante e, depois, as suas falas em torno de que o julgamento por crimes de

guerra chegaria para todos. Commandant não aceita esse discurso e se sente desprezado pelo

supremo comandante em razão de este ter dado prioridade à reunião com o estrangeiro. Nesse

momento, tornam-se claras as disparidades de motivação entre um e outro, sendo o General,

político, e o Commandant, um líder que busca a justiça por meio da vingança e devastação

dos inimigos. Segue quadro da espera de Commandant a propósito de assuntos sobre força de

violência, e o contraste ao estrangeiro. Este estrangeiro, ressalte-se, escolhido a dedo. O

seu mais chamativo acessório, a pasta, é ligada ao dinheiro. Se há mesmo dinheiro

ou não, esse dado não é relevante: pastas contêm muito além de notas, contratos,

negociação, projetos. Por qualquer perspectiva, ela redunda em simbolizar dinheiro

e poder.

Figura 7: Espera de Commandant.

Entretanto,  o  mais  relevante dessa sequência de espera  é o  personagem

estrangeiro que, sem fala alguma, sintetiza o filme. Se apenas o dinheiro importasse,

poderia  ser  qualquer  um de  terno,  segurando  a  pasta:  um homem tão  africano



52

quanto  outro  personagem  bastaria.  Por  isso  podemos  perceber  que  a  etnia  do

homem  (possivelmente  chinês  pela  estrutura  física  e  pela  associação  ao  poder

econômico), é uma mensagem de virada, o que passa a ser a real política para a

guerra civil: os interesses políticos e econômicos internacionais. Recolhemos trecho

do roteiro original do filme para checagem dessa cena em particular, qual seria uma

possível primeira intenção de roteiro:

(…) Eles sentam. Desmoronam, com as suas roupas de campo contrastando 
estridentemente com o ambiente civil. As suas armas balançam em seus lados. Dois dos 
GUARDA-COSTAS acendem um baseado. Agu puxa a camisa deles. Ele nota o olhar 
distante no rosto de Commandant.

AGU (V.O.)

Eu olho para ele, e vejo que não está feliz em ter que
ficar esperando.

Agu ganha um trago do baseado. Ele também cai no chão, observando o relógio, um relógio
analógico de meados do século passado com ponteiros em forma de mãos que giram 
lentamente ao redor de um rosto.

AGU (V.O.)

E vejo essas pessoas entrando com mais coisas do que
quando saem, estou imaginando porquê estão deixando

suas coisas para trás, e se eu deveria avisar elas. 

Nós vemos HOMENS DE NEGÓCIO CHINESES entrarem no escritório, e então saírem, e 
então o Commandant se prepara como se fosse a vez deles, mas o Deputy se desculpa e 
lidera um grupo de HOMENS DE NEGÓCIO LIBANESES que entram com pastas e depois 
saem sem. 

AGU (V.O.)

E com todas as pessoas que estão chegando e com
todas as pessoas que estão saindo, vejo a raiva no rosto

do Commandant crescer. 

(FUKUNAGA, 2014, p.82. Tradução livre)

Contrastando com a cena de fato como produto final, o filme, notamos que ela

escrita é mais explícita. O roteiro escrito conta com o apoio da narração de Agu

(“V.O.”, ou Voice Over) expressando os sentidos das imagens, e não é apenas um



53

homem chinês, mas um grupo, bem como outro grupo, os libaneses, quais não são

presentes no filme. Pelo contrário, os cortes de elementos na cena entre o roteiro e

a elaboração do filme de fato torna este último um resultado de sutilezas – sem

narração  explicativa,  apenas  um  homem  chinês  e  sua  pasta,  ainda  que  não

tenhamos visto ele saindo para saber se saiu com ela ou sem ela, compreendemos

o suficiente. 

Este ponto da narrativa fílmica é importante ressaltar o esquema hierárquico

da organização. Goodblood, o supremo comandante, tem como secretário alguém

que  ele  trata  como  Deputy  (“Deputado”,  na  tradução  livre),  como  citamos

anteriormente.  Ali  ele  recebe  o  homem  estrangeiro  com  prioridade,  e  procura

distanciar  o  seu comandante sádico dos postos de confiança.  Ele mesmo se vê

limpando o seu rastro,  à medida que procura convencer  Commandant  de que a

batalha mudou de campo. O esquema e a prioridade da milícia representada pela

figura do próprio Dada Goodblood compõe uma imagem negociadora, que valoriza

as  relações.  Opõe-se,  porém,  à  figura  de  Commandant,  que  compreende  o

estabelecimento da justiça para si e para seu povo a partir do seu próprio esforço

em reconquistar. Segue trecho do roteiro com as linhas de fala:

COMMANDANT

O que é isso, chefe? Por que me fez esperar?

(...)

COMMANDANT (CONT.)

Nós não estamos tomando a capital?

GOODBLOOD

Proteger nosso povo continua sendo a prioridade. Como
você sabe, o mundo está se tornando consciente dessa
guerra agora. Quando acabar, ninguém vai escapar do

julgamento

COMANDANTE

Chefe, para proteger o nosso povo, temos a força e o
ímpeto, por que parar, por que esperar?

GOODBLOOD



54

Antes costumava ser a sobrevivência dos mais fortes, os
fortes dominando pela força bruta, mas agora é a

sobrevivência dos mais espertos e as decisões que
tomamos têm consequências muito mais profundas.

(…) 

(FUKUNAGA, 2014, p.85. Tradução livre)

Neste  momento,  o  imediato  Two-I-C  é  promovido  por  Goodblood  a

comandante, e Commandant é dispensado da liderança. Vemos a expectativa de

Two-I-C, ele aceita a proposta imediatamente e é contradito por Commandant, o que

nos faz lembrar de seu discurso: “Os colonizadores nunca deixaram a África”, em

contrapartida ao posicionamento de Goodblood, que negocia com estrangeiros, de

forma  que  nos  remete  ao  perfil  do  colonizador  que  ele  mesmo  anteriormente

descreve,  de  políticos  que  vendem seus  recursos  por  nada  a  estrangeiros.  Em

seguida, a narrativa sugere que Commandant ordenou a execução oculta do seu

imediato, Two-I-C que, com uma morte lenta, agoniza dizendo a Agu: “Tudo isso foi

em  vão?”  (FUKUNAGA,  2014,  p.  95.  Tradução  livre)  –  em  contradição  ao  seu

primeiro discurso.

Commandant debanda o grupo para lutarem sozinhos. Sem apoio e contra

todos, eles entrincheiram-se e mínguam sem comida e sem munição. O grupo se

rebela  contra  Commandant,  abandonando-o  e  busca  se  render  às  tropas  de

pacificação das Nações Unidas, onde as crianças e os homens são separados. As

crianças e os mais jovens são encaminhados a morar em um Lar para crianças.

Contudo,  as  crianças  marcadas  pelo  combate  não  são  mais  crianças,  e  há  um

choque de realidades entre eles e as outras crianças que não viveram a guerra

dentro de uma milícia combatente. Para Agu, ele é um homem. A professora de Agu

deseja o entrevistar e, para ele, ela é uma menina ainda: ela não sabe o que é a

guerra, não entenderia as histórias que ele tem para contar, histórias de que um dia

ele foi amado, mas no outro tornou-se um animal. O apelo emocional, por mais que

seja de um filme comercial, é pesado. No entanto, é preciso pensar também sobre

os interesses que envolvem a elaboração dessa temática na mira de premiações em

um formato totalmente novo de distribuição e exibição proporcionado pela Netflix.

Em outros termos, existe um contexto de interesses implicado na produção do filme



55

Como  abordamos  antes,  é  um  filme  pioneiro  nesse  caminho,  chamou  a

atenção para os paradigmas do consumo de estreias do cinema mundial  e abriu

espaço para discussão sobre o futuro desse mercado – a contragosto de muitos

exibidores.  O filme traz questões em si  sobre o choque entre seu próprio  povo,

mesmo que de um genérico imaginário, na forma da guerra civil. Pode-se ter noção,

inclusive,  de choques entre projetos  de nação ali  sendo gestados.  Se olharmos,

porém,  um pouco  mais  atentamente,  começamos a  perceber  mãos  estrangeiras

envolvidas no conflito.Diretamente, há três interferências visualmente estrangeiras

em toda a narrativa: a primeira é um comboio de fotógrafos das Nações Unidas

passando rapidamente pela estrada, com vidros fechados, rapidamente tirando fotos

dos meninos guerreiros. Posteriormente, há um estrangeiro na sala de espera de

Dada Goodblood, o qual já mencionamos. Por último, a tropa de pacificação à qual

os guerrilheiros se rendem – sendo os soldados negros, mas estrangeiros.

Figura 8: Comboio da ONU passa por Commandant, que prepara emboscada para a tropa inimiga.

Porém, indiretamente, e fundamental para o contexto de desordem social e

política  daquela  região,  os  conflitos  principais  são  em  áreas  que  não  se  vê

explicitamente. Trata-se de rompimento de acordos internacionais e o desenrolar de



56

um colonialismo em que a metrópole nunca emancipou radicalmente a sua colônia,

sendo este ponto crucial para a análise do objeto em questão.

O cinema, quando trata do filme ficcional, constrói uma criação imaginativa

que,  apesar  de  suas  liberdades  sem  compromisso  com  fatos  e  desligada  de

responsabilidade informativa, é produto de um pensamento – uma ideia, uma fala,

um  discurso,  a  expressão  do  olhar  de  um  cineasta.  Ele  é  uma  manifestação

livremente criativa inserida dentro de um contexto histórico, emerge da formação

ideológica, cultural, temporal e geográfica dos seus criadores e realizadores. Há nele

intenções como há em quaisquer discursos, alguns, entretanto, mais explícitos que

outros. Porém, ele marca uma posição de fala e uma intenção, nascida da mente e

do esforço dos seus idealizadores que, por sua vez, são pessoas com um passado,

uma história, construções prévias, perspectiva peculiar.

Especificamente sobre o filme Beasts of no nation, sabemos que trata-se de

um filme reconhecido pelas instituições legitimadas para tal, e pensado para marcar

a  história,  construído  para  ser  pioneiro  na  nova  forma  de  consumo  do  cinema

proposta pela “Tv online” Netflix. É um projeto que pretende ser comercial, acessível

ao espectador-comum pois trata-se de uma manifestação cultural de linguagem de

massa, com potencial amplo alcance mas, ao mesmo tempo, tensiona ser arrojado e

abrir o campo para ainda mais acesso. Existe nesse ponto uma complexa rede de

intenções externas e internas à produção do filme, entre mercado e criadores que

permeia  o  produto  final,  e  este,  como  objeto  do  mundo,  é  documento  sobre  a

humanidade – documento que expressa a marca de uma época, localidade, classe,

gênero,  ideologia,  aspirações,  envolvimentos,  contextos  de  interesses  políticos,

econômicos e culturais.

Contudo, ainda existem as questões da criação prévia do filme, ou melhor, da

sua origem literária, concebida por Uzodinma Iweala que, ao focar na história sobre

as  crianças-soldado,  contempla  um  contexto  de  implicações  profundas.  Ao

descrever  esse  excerto  de  realidade  (ainda  que  ficcional  na  obra  em si,  porém

objetiva no mundo exterior), descreve o produto de uma conjuntura histórico-social.

Essa  conjuntura  é  proporcionada  por  interesses  geopolíticos  antigos,  processos

colonizadores que se mantêm ainda hoje. As relações entre colônia e colonizador

apenas  se  transformaram  em  cooperações  internacionais  de  intervenção



57

humanitária  e  militar,  ações diretas  ocultas sob a intenção de auxiliar  os  países

“subdesenvolvidos” na trilha para tornar-se estável e desenvolvido, na dependência

de  que  se  instaure  uma  lógica  ocidental  de  desenvolvimento  para  aquela  dada

realidade.

Considerando as intervenções estrangeiras das quais a obra trata e,  além

disso,  as  tensões  internas  e  estratégias  dos  personagens  equiparadas  às

estratégias de movimentos presentes na nossa própria realidade, podemos perceber

que o filme costura realidades diversas do nosso mundo presente. Para além disso,

Beasts of no nation  (em tradução literal, algo como “bestas sem nação”), como o

nome provoca, não é apenas uma alusão à pátria desmantelada na qual se passa o

a narrativa, mas é uma projeção de que eles podem ser, na verdade, de qualquer

lugar. As bestas de nação nenhuma são, afinal, de todas as nações. Por isso, há

alguma  “generalidade”  da  trama  pode  nos  mostrar  que  o  grande  trunfo  das

neocolonialidades cotidianas a nós é ser uma estratégia que funcionou e funciona,

agora ainda, em nações e povos diversos.



58

CAPÍTULO III: NARRATIVAS E O NEOCOLONIALISMO

Ambos os filmes estudados neste trabalho exploram a temática da violência

na  África  segundo  as  perspectivas  que  lhes  são  inerentes  por  serem,  também,

influenciadas pela forma de consumo a qual foram projetados para atender. Antes de

aprofundar as análises de cada um, passamos pela discussão das características do

que pode se denominar neocolonialidade. A princípio, os processos de colonização

e,  portanto,  as  neocolonialidades  decorrentes  desses  processos,  tem

especificidades  para  cada  população  colonizada.  Temos,  portanto,  múltiplas

colonialidades para múltiplas realidades. De certa maneira,  há características em

comum, intenções similares para o que se possa entender como neocolonialismo, e

procura-se descrevê-las em contraponto aos filmes no decorrer do capítulo.

Como principais definições das características do neocolonialismo, podemos

começar descrevendo um primeiro termo usado pelos estudos que o precedeu: o

campo que se propôs a estudar o pós-colonialismo – do qual citamos Boaventura de

Sousa Santos. Há alguma ênfase no aspecto temporal, e tem dadas características,

segundo o autor:

O pós-colonialismo deve ser entendido em duas acepções principais.
A primeira  é  a  de um período histórico,  aquele  que se sucede à
independência das colônias,  e a segunda é a de um conjunto de
práticas e discursos que desconstroem a narrativa colonial  escrita
pelo colonizador e procuram substituí-la  por narrativas escritas do
ponto  de  vista  do  colonizado.  Na  primeira  acepção  o  pós-
colonialismo  traduz-se  num  conjunto  de  análises  econômicas,
sociológicas e políticas sobre a construção dos novos Estados, sua
base  social,  sua  institucionalidade  e  sua  inserção  no  sistema
mundial,  as  rupturas  e  continuidades  com  o  sistema  colonial,  as
relações com a ex-potência colonial e a questão do neocolonialismo,
as  alianças  regionais  etc.  Na  segunda  acepção,  insere-se  nos
estudos culturais, lingüísticos e literários e usa privilegiadamente a
exegese textual e as práticas performativas para analisar os sistemas
de representação e os processos identitários. Nessa acepção o pós-
colonialismo contém uma crítica, implícita ou explícita, aos silêncios
das  análises  pós-coloniais  na  primeira  acepção.  (SANTOS,  2001,
p.99)



59

O termo neocolonialismo, cunhado posteriormente aos primeiros estudos do

tema carrega muito de seus primeiros sentidos. Algumas vezes se ocorre de usar os

termos como sinônimos, mas desenvolverei de forma específica cada um em seus

sentidos.  Ao  tratar  do  pós-colonialismo,  a  ênfase  do  termo  destaca  um período

temporal,  uma aproximação teórica  sobre  a  situação imediatamente  posterior  às

independências das colônias pelo mundo,  e  a forma pelas quais os colonizados

lidaram com a herança colonial após o rompimento. Este rompimento ocorreu de

forma acentuada no século XX, coincidindo com a grande agitação causada pela

Grande Depressão e as guerras. Segundo Maria Yedda Linhares,

Por outro lado, as dificuldades militares por que estavam passando
as até  então poderosas  metrópoles  foram muito  importantes  para
enfraquecer  a  imagem  das  potências  colonizadoras  junto  a  seus
colonizados.  Começava  a  ficar  seriamente  abalado  o  mito  da
superioridade do homem branco. (LINHARES, 2000, p.45)

A  onda  de  movimentos  de  descolonização  da  África,  assim,  se  tornou

movimento  de  independência  com  maior  expressão  próxima  da  conjuntura  das

Grandes  Guerras  que,  entre  outros  motivos,  inflamava  os  movimentos  sociais  e

também  havia  enfraquecido  os  países  considerados  metrópoles.  Entretanto,  o

processo não obteve rompimento radical às antigas práticas. Se analisarmos trecho

de Jane Tutikian, poderemos perceber um pouco da atmosfera daquele período:

Interessante  observar  que  o  ciclo  descolonizador  tem  seus
antecedentes  já  no  início  do  século,  nos  anos  20,  quando,  em
Lisboa,  é  formada  a  Liga  Africana  que  entra  em  contato  com  o
Movimento Pan-Africanista fundado por Dubois nas Caraíbas. Mas
só depois de 1945,  com a vitória  aliada,  a luta pela libertação se
impõe de forma mais dinâmica, quando a Carta das Nações Unidas
obriga  as  potências  coloniais  a  desenvolverem  sistemas  de
autogoverno nas colônias, de acordo com as aspirações do povo. O
V Congresso PanAfricano, reunido no ano seguinte na Grã-Bretanha,
reforça a carta e conclama as colônias à luta pela independência.
(TUTIKIAN, 2006, p. 37. Grifo nosso)

Entre  a  formação  de  movimentos  pró-independência  e  anti-colonialistas,

percebemos a preocupação com a lacuna deixada pela possível retirada do aparato

colonialista: a obrigação das metrópoles, segundo a ONU, em preencher esse vazio

político e econômico, conforme as aspirações do povo. Sabemos que a parte que

parece mais delicada e intangível da sentença, que reflete a ideologia do que seria a



60

liberação dos novos Estados à época, é justamente “conforme as aspirações do

povo”. Segundo a autora Jane Tutikian,

A ausência  de  uma  sociedade  civil  desenvolvida,  o  domínio  do
Estado e  das suas  instituições burocráticas  colocaram as classes
profissionais formadas pelos portugueses em posições de chefia. E
elas,  frustrando  os  ideais  ou  sonhos  comunais,  “tomaram  do
Ocidente o modelo de nação cívica territorial e procuraram adaptá-lo
às suas comunidades.” (TUTIKIAN, 2006, p.38).

O termo neocolonialismo, assim, é o processo herdado de continuidades do

sistema colonial, exploração econômica, política e cultural para controle dos países,

em  geral  os  já  colonizados  anteriormente,  indicando  uma  nova  forma  de

colonização.  Kwame  N’krumah,  um  dos  fundadores  do  pan-africanismo,  ainda

diferencia-o  da  seguinte  forma,  utilizando  pelas  primeiras  vezes  o  termo

“neocolonialismo”  em  Neocolonialismo:  Último  estágio  do  imperialismo,  onde,

percebe-se,  enfoca  a  continuidade  dos  processos  coloniais,  remodelado  às

necessidades de um novo tempo:

O neocolonialismo está baseado no princípio de dispersar grandes
territórios coloniais, anteriormente unidos, em numerosos pequenos
Estados  inviáveis,  que  são  incapazes  de  desenvolvimento
independente e precisam depender da antiga potência imperial para
a  defesa  e  mesmo  para  a  segurança  interna.  Seus  sistemas
econômico e financeiro são ligados, como nos dias coloniais, aos do
antigo dominador colonial. (…) Nos territórios neocolonialistas, uma
vez que a antiga potência teoricamente cedeu o controle político, se
as  condições  sociais  provocadas  pelo  neocolonialismo  causarem
uma revolta, o governo neocolonialista local pode ser sacrificado e
outro,  igualmente  subserviente,  posto  em seu  lugar.  (N’KRUMAH,
1965, p.VI)

Portanto, a manutenção de determinada estrutura é um ponto fundamental

para a dominação e, um dos meios pelos quais se mantem a desestruturação dos

novos Estados, segundo N’krumah descreve, se dá da seguinte maneira:

No  final,  acaba  acontecendo  que  o  único  tipo  de  ajuda  que  os
senhores  neocolonialistas  consideram  seguro  é  a  "ajuda  militar".
Quando um território neocolonialista é levado a tal estado de caos
econômico e miséria que a revolta chega a se desencadear, então, e
somente  então,  não  há  limite  para  a  generosidade  do dominador
neocolonial, desde que, evidentemente, os fundos fornecidos sejam
utilizados  exclusivamente  para  fins  militares.  A  ajuda  militar  na
realidade marca o último estágio do neocolonialismo e seu efeito é
autodestruidor.  Mais  cedo  ou  mais  tarde,  as  armas  fornecidas



61

passam  às  mãos  dos  oponentes  do  regime  neocolonialista  e  a
própria guerra agrava a miséria social que a provocou originalmente.
(N’KRUMAH, 1965, p. IX)

Sobre  a  violência,  entretanto,  os  dois  filmes  que  analisamos a  tratam de

formas  diferentes.  A princípio,  podemos  distinguir  que  há  inúmeras  formas  de

manifestação  da  violência,  tendo  que  a  violência  física  é  apenas  uma  de  suas

ramificações.

Assim, destacamos aqui a violência simbólica. Bourdieu descreve a violência

simbólica  como  sendo  aquela  coerção  que  não  é  física,  mas  uma  força

desempenhada pelos  poderes simbólicos,  hierarquias  invisíveis,  para  as  quais  é

necessária relação de forças. Nas palavras dele,

“A violência simbólica consiste em uma violência que se exerce com
a cumplicidade tácita dos que a sofrem e também, com freqüência,
dos que a exercem, na medida em que uns e outros são  inconscien-
tes de exercê-la ou de sofrê-la”. (BOURDIEU, 1997, p.22)

Essa relação de dominação se dá, então, de forma que o dominado dispõe apenas

do conhecimento que se tenha em comum com o dominante, de forma que pareça

natural essa relação. A violência simbólica, desta forma, abarca as expressões da

violência no contexto neocolonial na dimensão de ambos os filmes.

Mas em se falando da violência física propriamente dita, Beasts of no nation

preconiza a guerra de forma direta. O filme se passa nos conflitos causados por um

golpe de Estado, o que destacamos como atmosfera neocolonialista da narrativa:

como vimos nas palavras de N’krumah, “Estados inviáveis”, que ainda pioram de

situação à medida que a violência é fomentada – e, como violência simbólica, é

imersa  numa  impressão  de  naturalidade  essa  rivalidade.  Alimenta,  assim,  a

dimensão  espetacular  de  forma  que,  pensando  naquela  analogia  da  vitrine,  os

reflexos do real sobressaem à imagem do espetáculo. É incômoda a prevalência do

real que emerge do filme, uma ficção que, apesar de ser alimentada pelo imaginário,

expõe coisas que sabemos que são reais.

Mesmo cientes  do conteúdo ficcional,  existe  uma realidade que sobressai

dali, não há nomes de lugares e os personagens não são uma pessoa – mas várias

pessoas e vários lugares. Noutras palavras, não existiu de fato um Agu, mas muitos

Agus  existiram.  O  filme  proporciona,  talvez  por  se  originar  de  um  romance



62

construído à base de recortes jornalísticos, uma visão sóbria sobre o tema, ainda

que genérica.

O discurso da não-ficção,  War in peace, ao contrário, fala sobre a violência

por meio da paz. Na verdade, uma relativa paz, já que mesmo estando num período

sem guerras, Kabalo tem um cinema cujos filmes em exibição têm unanimemente a

violência explícita em tema central. Algo que não é possível afirmar com certeza e

que  de  certa  forma  é  um  nó  para  a  pergunta  que  fazemos  aos  filmes  nessa

investigação, é a crítica que Wenders realiza. Por certo é um filme crítico pelo título e

pelo depoimento que ele mesmo deu sobre as motivações de filmar através de seu

livro. Mas a crítica vai pelos dois lados: tanto a cena embaraçosa que é, na nossa

mentalidade imbuída de um estigma de racionalismo ocidental, a sessão de Falcão

Negro em perigo para Kabalo, quanto a sensação que ao eles saírem da sessão

como se a violência fosse um fato dos mais corriqueiros, o letreiro sobre a tela me

diga que aquele é um povo que mal chegou a conhecer tempos de paz. Justamente

Kabalo e o que ela representa, tantas outras Kabalo, que luta há gerações pela sua

estabilidade  e  paz.  Faz-se  parecer  uma  dificuldade  do  povo  em se  entreter  ou

ocupar  de  algo  que  não  seja  a  violenta  derrota  de  um adversário  (esta  seria  a

maneira pela qual é possível escrever sua própria história?).

O choque emotivo apresentado pelos dois filmes é, de fato, uma saída para

pensar esse problema interpretativo para a obra de Wenders. Na construção do filme

o  choque  de  trilhas  sonoras  entre  dramática  e  alegre  pode  nos  levar  por  uma

mudança brusca de sensorialidades, mas que, de certa forma, nos dá paz porque é

como se nos dissesse: há violência, mas no final lidamos com isso de uma forma

leve.  A violência  não  é  apenas  o  horror,  dela  surgem  paixões,  expectativas,  a

esperança por uma vitória e, talvez até mesmo, propósitos.

Entretanto, na forma dos próprios filmes lidarem com essa violência,  War in

peace funciona de forma muito diferente atrás da vitrine que se propõe para análise.

De fato, a lógica do filme sobressai aos reflexos do real, porque a sua linguagem de

não-ficção  nos  convence,  como  vimos  por  Napolitano,  à  adesão  imediata.  Para

quem  assiste  pela  primeira  vez,  de  forma  descompromissada  a  questionar  o

discurso do filme, ele por si, como espetáculo, chama mais a atenção do sujeito para

uma situação dada na realidade a qual ele está narrando – daí que desligamos os



63

processos  de  ligação  do  simbólico  do  filme  com a  nossa  subjetiva  perspectiva.

Deixamos de  perceber  o  que  do  neocolonialismo emerge  dali  da  narrativa  para

pensar naquela realidade como se fosse de fato um reporte. Apenas depois, nas

revisitações ao material, que ele começa a se tornar espetáculo e nos desfazemos

da ilusão de que seja uma janela entre nós e a cidade de Kabalo.

Ambos os filmes nascem da literatura prévia ao roteiro. Diferentes entre si

porque um livro é teórico-filosofico, e o outro trata-se de uma ficção baseada em

recortes jornalísticos. O berço literário dos filmes não apenas nos mostra que é um

recorte do recorte – fragmentos quase fractais por tantas distorções já – mas que

tiveram tempo de amadurecimento das questões e a partilha de certos fundamentos

valorativos como, por exemplo, maneiras de pensar a alteridade. Se  Beasts of no

nation alimenta, então, a dimensão espetacular, War in peace questiona, justamente,

a violência da dimensão espetacular. 

3.1. Do “exótico” Oriental e a generalidade da exploração neocolonial

A dimensão  espetacular,  como  viemos  descrevendo  que  atende  a  certas

expectativas, também envolve outros critérios de produção os quais mencionamos e

agora desenvolveremos um pouco mais. Neste nicho também talvez resida uma das

principais  diferenças  entre  os  filmes,  que  é  o  planejamento  da  sua  forma  de

consumo. War in peace foi pensado para o “cinema dos cinemas”, já Beasts of no

nation fez o mundo se perguntar se as plataformas de streaming iriam acabar com o

cinema. A dimensão da erudição e do comércio – frisando aqui que o segundo filme

fez alguma carreira erudita – fazem deles contrapontos fundamentais para pensar a

emergência de realidades. Entre a filosofia e erudição, e a exposição de brutalidades

da guerra, emergem as diminuições e exaltações do sujeito africano em tudo o que

lhe seja associado ao exótico, e como categoria de análise, oriental.

Para entrar nessa perspectiva de análise, pontuamos, a princípio, o que pode

se entender da divisão entre oriente e ocidente, não tão geográfica quanto cultural.

Nas palavras do teórico sobre Orientalismo, Edward Said,



64

A relação entre o Ocidente e o Oriente é uma relação de poder, de
dominação,  de graus variados  de uma complexa hegemonia,  e  é
indicada com total precisão no título do clássico de K. M. Panikkar,
Asia and Western dominance  [A dominação ocidental  na Ásia].²  O
Oriente  foi  orientalizado  não  só  porque  se  descobriu  que  ele  era
"oriental"  em  todos  aqueles  aspectos  considerados  como  lugares
comuns por um europeu médio do século XIX, mas também porque
podia  ser  –  isto  é,  permitia  ser  –  feito  oriental.  Há  muito  pouca
anuência, por exemplo, no fato de que o encontro de Flaubert com
uma  cortesã  egípcia  tenha  produzido  um  modelo  amplamente
influente  da mulher  oriental;  ela  nunca falou de si  mesma,  nunca
representou suas emoções, presença ou história, Ele falou por ela e
a representou. (SAID, 1990, p.17)

Para ilustrar a relação, o autor traz a figura da cortesã egípcia sucumbida ao

comportamento  machista  do  que  se  esperava  dela,  coadjuvante  da  sua  própria

história.  Entretanto,  útil  enquanto  belo,  exótico,  espetáculo.  Da  mesma  forma,

podemos começar a utilizar  a categoria  de análise orientalista  para examinar  os

filmes à medida que os próprios filmes em si, de uma forma ou de outra, se põem

como produto de um tempo. Podemos interpretá-los como denúncia, como choque

de realidade, como vários sentimentos que a força que eles possuem nos tocam e

nos sensibilizam, de fato, para as questões às quais chamam a atenção. Entretanto,

antes de tudo isso, foram feitos para distribuir e circular.

Isto nos leva a entender que antes que nos perguntemos, como já visto nessa

pesquisa, “quem fala pela África?”, devemos nos perguntar porquê. Por que se fala

pela África? A isto, chamamos a atenção para a densidade da noção de criadores de

sua própria História, agentes plenos e efetivos, pelo que lhes foi tirado. Nos termos

de Linhares,

No seu nascedouro, a palavra descolonização já vem carregada de
ideologia,  parecendo  definir  um  destino  histórico  dos  povos
colonizados:  depois  de  ter  colonizado,  o  europeu  descoloniza,
estando, pois implícita a vontade do país colonizador de abrir mão de
pretensos  direitos  adquiridos  em  determinado  momento.  A
generalização do termo implica, de certa forma, uma interpretação
eurocêntrica da história, ou seja, a noção de que só a Europa possui
uma História ou é capaz de elaborá-la. Os outros não têm História:
nem  passado  a  ser  contado  nem  futuro  a  ser  elaborado.
(LINHARES, 2000, p.41)

Por  isso,  os  campos  de  luta  pela  descolonização  e  efetiva  autonomia  e

equiparação dos povos são múltiplos, no qual um dos principais é escrever por suas



65

próprias mãos a sua História.  Com o aumento das discussões sobre identidade,

cultura, etnicidade, grupos minoritários e raça, o tópico se tornou debate frutífero, e

até  mesmo os  processos  midiáticos  ampliaram a  acessibilidade  ao  consumo de

literatura,  teoria,  artes e cinema produzidos por  africanos de diversos países.  E,

talvez hoje mais do que antes,  devido ao acesso à informação para que outros

desses debates se retroalimentassem – formulando novos desses produtos a partir

da absorção das críticas, comentários e releituras promovidos.

No entanto, falar pela África e falar da África, quando se confundem dessa

forma, pode significar cair em uma posição colonialista, de tutela ou mesmo pena?

Ou, antes, percebemos que ambos os filmes que discutimos nesta pesquisa são

universais?  Podemos  não  perceber  por  serem  histórias  tão  peculiares  a  uma

geografia,  um jeito  de se vestir,  personagens marcantes,  de pele negra que,  na

minha experiência pessoal, não é da mesma cor, pois em primeira instância não me

vi representada em sua geografia, cor de pele, vestes.

Antes, com um olhar um pouco mais atento, é possível perceber que tanto

War in peace quanto Beasts of no nation falam sobre realidades comuns a inúmeras

culturas que experimentaram da subjugação e que ainda passam pelo processo de

subalternização e o dito sentimento de incapacidade histórica. Se aproximam, de

forma  evidente,  dos  países  africanos  e  dos  demais  tidos  como  “orientais”  que

passaram pelo esquartejamento do imperialismo. Mencionamos antes esse caráter

universal  da narrativa que explicita,  em certo modo, a generalidade também dos

processos neocoloniais.

O que se tem em análise dessas inter-relações de ênfase neocolonial é uma

síntese de forças que não são de igual para igual, mas mantêm a sua característica

de dominação, na qual certas versões prevalecem sobre outras em desigualdade de

poderes e,  portanto,  disparidade nessas interações.  Isso  inclui  de  forma séria  o

cinema a partir do momento que o tiramos do espaço de apenas entretenimento ao

qual é reduzido. Não é “só um filme”, visto que antes de entreter, os filmes têm voz

que soa no mundo, têm a sua cota de realidade, um local e data de nascimento, e a

paternidade de seu autor.

Dessa  forma,  quando  percebemos  que  as  negociações  da  área  de

entretenimento obedecem um padrão de interesses, os outros interesses fora desse



66

padrão, marginalizados, compõem uma figura subalterna mesmo que em sua própria

história. O que se pode observar é o marginal que, ao ser representado em um filme,

não  é  protagonista  nem  de  sua  própria  história,  principalmente  quando  essa

narrativa  reconstrói  interpretações  de  mundo  que  não  o  ocidental,  branco,

masculino, de classe média ou alta.

A princípio, War in peace cultiva duas formas de abordar a neocolonialidade. A

primeira tem em conta a inserção do filme no ambiente erudito, pois foi concebido

para comemoração do 60º Festival de Cannes, ou seja, a sua estreia foi mesmo o

seu apogeu,  pensado e trabalhado para  aquele  momento  de festejo.  No ato  de

estreia, o filme foi intensamente aplaudido, e no encerramento da noite, os diretores

foram novamente aplaudidos na celebração, segundo a descrição do próprio Festival

na cobertura da comemoração10.

O debate que Wim Wenders propõe ao circular pelos meios eruditos mais

altos do cinema é contundente. A sua forma leve de nos contar algo pesado e a

primazia  técnica  é,  de  fato,  para  proporcionar  um  filme  que  seja  equiparado

tecnicamente a qualquer outro filme que esteja em meios exigentes. Wenders, que é

presente em muitos festivais e, só no de Cannes, participa desde 1975, entende

como funciona a arquitetura do debate: O filme não acontece apenas na situação de

exibição. Ele é comentado e reverberado pós-sessão e no jantar comemorativo que

o sucedeu.

Aquele jantar,  entretanto,  talvez tenha sido o ambiente mais propício  para

debate e reflexão sobre a sessão, mais do que o próprio  momento de exibição,

efêmero e único. As discussões sobre a miserabilidade dos países escanteados do

círculo erudito de cultura, na sua forma violenta e aculturada na pequena Kabalo que

consome tantos  filmes comerciais  estrangeiros,  Wenders pode ter  proporcionado

que  se  desenvolvessem sobre  a  mesa do –  delicado  –  jantar  comemorativo  de

Cannes.  É  possível  mesmo  pensar  nessa  continuidade  entre  exibição  e  jantar

comemorativo em vista da recepção de público: diretores aplaudidos pelo sucesso

de sua homenagem no fim da sessão fílmica; Diretores também aplaudidos pelo

mesmo motivo no início do jantar.

10 Fonte: Cobertura do evento para a noite de gala do 60º Aniversário. Soirée du 60e anniversaire. 
Disponível em: https://www.festival-cannes.com/fr/69-
editions/retrospective/2007/actualites/articles/soiree-du-60e-anniversaire Acesso em: 13 mai. 2018.



67

De certa forma é uma feita crítica ao próprio cinema que se produz e que se

consome  globalmente.  Se  a  proposta  de  Gilles  Jacob  para  os  curtas  que

compunham Cada um com seu cinema era a expressão do amor pelo cinema, War

in peace nos faz experimentar o limiar  da angústia a respeito  deste.  Ao mesmo

tempo que o cinema pode ser tão proveitoso, para deleite, ele pode ser distribuído

massivamente  por  uma  indústria  contra  a  qual  não  se  compete,  sem  ter

necessariamente compromisso com qualquer responsabilidade social ou cultural a

respeito  da mensagem e sentidos que veicula.  Noutras palavras,  ali  em Kabalo,

independente  do  histórico  da  relação  humana  com  a  violência,  os  filmes  para

entretenimento  são  sobre  a  violência  –  e  está  tudo  bem:  As  crianças  saem da

sessão e vão brincar na rua.

Por isso, há um contraste entre o que se vê de fato na tela e sobre o que se

sabe sobre o diretor, os meios que circula, e as entrevistas que deu a respeito do

seu livro em parceria  com Mary Zournazi.  O que se vê na tela são as crianças

saindo e brincando depois da sessão de  Falcão Negro em perigo,  não importa a

violência gráfica, as tensões, as cores de pele representadas. Ao mesmo tempo, a

partir do contexto de produção do filme, sabemos que Wenders critica a banalização

da violência, e fala sobre a guerra dentro da paz (modo de dizer próximo à tradução

literal para o título, War in peace).

Nesses dois pontos de vista, podemos pensar sobre um outro ainda: O autor

chega a falar pela África? Talvez seja impossível chegar a qualquer resultado para

essa questão, mas ele fala da África. Algumas interpretações sobre o filme podem

sugerir que, de certa forma, incorra num posicionamento tutelar. Não é quantificável

ou verificável,  são interpretações possíveis,  mas é necessário manter em vista a

possibilidade  de  contradições  nesses  termos,  à  medida  que  discutimos  a

neocolonialidade em aspectos culturais.



68

3.2. Sobre violência e resistência

Os estudos de outras áreas do conhecimento podem abordar a relação do

homem com o gosto pela violência, mas neste ponto nos cabe realizar apenas a

desconstrução de que tudo ligado à violência seja detestável; nos cabe apontar que

existem, mas não submeter a juízo neste momento. Há pontos de vista para isso

ainda mais numerosos quanto numerosas são as formas pelas quais a violência se

manifesta.  Por  isso  aqui  é  necessário  trazer  a  discussão da violência dentro  do

entretenimento, especificamente a violência gráfica e a temática do conflito bélico,

qual  a  relação  deste  tipo  de  violência  com  a  violação  política  e  processos  de

aculturação promovidos pelo colonialismo e mantidos pelo neocolonialismo?

Temos  que,  primeiramente,  antes  de  expor  o  entretenimento  à  base  de

imagens  violentas  e  da  guerra  em  uma  realidade  imediata  marcada  por  essas

mesmas  coisas,  Wenders  expõe  a  massiva  entrada  de  filmes  estrangeiros  em

Kabalo. De certa forma, uma ocupação de espaço que é promovida e promove a

apropriação  e  rearranjo  de  culturas  do  setor  cinematográfico,  tendo  em  vista  a

lacuna da filmografia congolesa em relação às demais. Então se, por um lado, se

assiste ao filme porque a qualidade técnica é boa, também há uma margem para se

pensar que, ao mesmo tempo, é o que se tem, devido a esse estrangulamento da

produção nativa. Não que não possa se constituir como um campo para resistências

como, por exemplo, dentro da linguagem tradicional do cinema norte-americano nas

grandes franquias, pode-se destacar em sucesso de bilheteria o filme Pantera Negra

(Ryan Coogler, 2018).

O  outro  filme,  Beasts  of  no  nation,  apesar  de  ser  mais  comercial  que  o

primeiro,  não  entrou  no  mercado  pela  distribuição  tradicional.  Como  tratamos

anteriormente, foi o primeiro filme on-demand da Netflix, isto é, pensado e produzido

para o modelo de distribuição por  streaming  em encomenda da própria empresa

para Cary Fukunaga. A natureza do filme pode acarretar tanto em alguma liberdade

por  não ter  necessidade de distribuidoras  convencionais  e  lotação das salas  de



69

cinema e, por outra forma, é uma responsabilidade e risco da Netflix na sua primeira

experiência com filmes.

Apesar de ser um filme ficcional, os recortes jornalísticos de Uzodinma Iweala

que o compõe entregam uma realidade ampla e bruta do nosso próprio presente.

Entretanto, há que se pensar que é um produto, e por isso não é apenas uma voz

(talvez até soando como denúncia), mas espera o retorno de público, tratando de um

tema  que,  mesmo  sendo  uma  ferida,  chama  o  público  a  partir  da  polêmica.

Esbarramos aí nas questões éticas sobre a possível comercialização de um tema de

discussão  delicada,  que  é  o  militarismo  infantil.  Há  argumentos  que  possam

condenar,  há  outros  argumentos  que  possam defender  que  é,  sim,  um legítimo

espaço para ampliar e popularizar o debate do tema.

O debate do tema, aliás, deslocado. Ao mesmo tempo em que se fala pela

África e da África, a realidade fílmica ultrapassa as fronteiras do oriental. Isto porque

o  país  do  qual  o  filme  reporta  não  tem  nome,  ele  é  país  nenhum  e,  ao

acompanharmos, pode ser qualquer país – dentro ou fora da África. É a colônia, na

sua versão presente, cotidiana. Expor a temática específica do militarismo infantil

como  centro  do  filme  não  é  apenas  abrir  espaço  de  discussão,  podemos

compreender como uma chamada a adentrarmos a realidade do filme e vermos ali,

representada, a nossa própria – até além do militarismo infantil.

Dentro do universo do filme, os homens de Commandant e ele próprio não

percebem que, não importando o seu esforço, virilidade e força, a guerra que lutam

não virá a conquistar aquilo que procuram – seja um novo projeto de país, ou que

ser guerreiro seja mesmo a sua ocupação principal. A guerra se desenvolve e tem os

interesses  estipulados,  na  verdade,  no  nível  da  diplomacia,  do  comércio  e  das

relações internacionais. A eliminação ou subjeção do adversário não é um objetivo

frutífero,  e  sequer  é  alcançável,  já  que  sempre  haverá  conflitos  em  razão  de

conquista da hierarquia. por mais que Commandant e a milícia tenham intento de

participação ativa na construção da História, os combates de fato decisivos se dão

no  campo  das  negociações  políticas  e  econômicas.  O  tabuleiro  de  ação  para

interesses de comércio pesado e em disputa de forças resultam de conflito entre

projetos de nação aos quais aspiram as milícias e as intervenções estrangeiras para



70

ajuda humanitária. Em outros termos, a diplomacia suga a força dos combatentes,

destrói as aldeias, consome as vidas da família de Agu.

Por isso, a guerra que tira a inocência dos combatentes mirins é também uma

guerra, de certa forma, ingênua, quando não enxerga o nível político de negociações

que determina todo o curso das demais organizações sociais. Dada Goodblood, o

supremo comandante, intenta deixar os velhos métodos de combate, porque sugere

que  o  tribunal  de  crime de  guerras  virá  para  todos.  Ele  deseja  desvincular  sua

imagem  do  sangue  derramado  por  sua  milícia,  e  negocia  com  os  mercados

internacionais  –  haja  vista  o  homem de  negócios  chinês.  A neocolonialidade  ali

representada  não  sujeita  o  colonizado  a  apenas  o  interesse  de  uma  nação

colonialista, mas ao interesse múltiplo de um mercado neocolonialista.

Ademais,  o  desfecho  dos  dois  filmes  apontam  para  algo  de  otimista:  Há

espaço para desenvolvimento de suas próprias histórias. Temos o retrato de grupos

de  crianças  nos  dois  filmes,  sendo  que  em  Beasts  of  no  nation,  a  cena  que

concentra grande parte da força do filme é, justamente, a final: Agu no abrigo para

crianças, julgando a sua conselheira e, por fim, quando decide reabraçar a infância e

vai para o mar brincar com as demais crianças apesar de toda a sua dor. Em War in

peace, as crianças, mesmo numa comunidade com ausência dos homens adultos

por  conta  das  guerras,  assistem  as  sessões  de  temática  bélica  e  saem  dali

brincando. Se há espaço para interpretações muito próprias sobre o que os valores

ocidentais consideram mazelas de forma genérica, há espaço para resistência. A

neocolonialidade  é,  também,  um  espaço  de  resistências,  de  estratégias  de

sobrevivência cultural e política, para manutenção da coesão dos grupos.

Os  espaços  de  resistência  são  formados  em  resposta  às  opressões  e

limitações  impostas  pela  ordem  dominante.  Entretanto,  o  que  compõe  a  ordem

dominante  não  é  apenas  alguma  popularidade  social,  mas  é  um  espaço  de

estratégias  políticas,  comerciais-econômicas,  jurídicas  e  sociais.  O  autor  Achille

Mbembe  sugere  essas  resistências  a  partir  do  campo  de  estudo  teológico  e

filosófico, mas que trata da dimensão simbólica e cultural. Segundo o autor, 

(…)  O  que  é  estimulante  para  o  nosso  entendimento  da  história
africana  é  perceber  como,  numa  economia  de  supremacia,  as
sociedades escravizadas desenvolvem estratégias de sobrevivência
e de que modo o campo simbólico participa nesses reajustes. (…)



71

Consequentemente,  as  classes  populares  fazem  empréstimos  e
transformam tanto os produtos culturais quanto o poder que impera
sobre os mesmos. (MBEMBE, 2013, p. 26)

Apesar  de  nos ser  contada e recontada da passiva  cedência africana,  na

verdade, as investidas para subjugação de um povo são um campo de disputas que

é preenchido por resistência, luta e ressignificação. A necessidade de se reinventar é

pressionada  pelo  colonizador,  afinal,  é  como  se  ter  como  matéria-prima  para

reconstrução de si apenas as verdades que a metrópole oferece, o que originou todo

um campo de novas significações de mundo a partir  das reinterpretações que o

colonizado efetuou. A reação ao colonizador inclui a absorção e reinterpretação dos

seus costumes impostos, sem compromisso de mantê-las intactas.

Podemos  pensar  também  sobre  a  ausência  ou  a  supressão  do  espaço

doméstico (nos dois filmes), e a constante relação de oposição e dominação entre

os sujeitos. Esses dois aspectos apontam que o assunto é abordado de forma a se

concentrar no aspecto de  pólis11 do espaço dramático, no sentido de frisar a vida

pública, e algum desconforto da falta do espaço de si. Em outros termos, traz à tona

a intensificação da coletividade e as disputas que acontecem nesse espaço, onde a

intimidade é apenas de si para si – característica afirmada também pela narração de

Agu, manifestando seus próprios pensamentos. 

Talvez por isso, o tema dos dois filmes, a violência, possa ser tratada como

por si só um sujeito fílmico. Se tomarmos ela como um sujeito fílmico presente nas

duas abordagens, percebemos que é imbuída de significados e de ação. A partir

disso, temos que a violência não significa o mesmo para o colonizado e que para o

colonialista – dividimos em papeis binários dessa forma apenas pela ilustração das

perspectivas sobre a violência nos dois filmes. Se, para  War in peace, os sujeitos

sociais ali  representados não repudiam ela da forma que se esperaria do nosso

ponto de vista, é um indicativo de que a sua própria história como povo em relação

com  a  violência  tem  um  universo  de  significados  que  difere  do  que  seria  a

convenção do lado de cá do globo.

De forma similar, Beasts of no nation tem a sua posição de mundo demarcada

pelo contraste entre a forma que aborda o tema, e a forma que os personagens
11Polis ou poleis, origem grega do que é o modelo de civilização ocidental baseada nas cidades, nas 
quais se desenvolveu a consciência de um ambiente político no ocidente (polítikoi).



72

abordam a violência. A partir de um processo de perda de inocência do protagonista,

Agu, a naturalização é apenas uma parte no universo fílmico, porque fora daquele

universo,  nos diz  que a  violência  não é  natural  e  é  repudiável  –  sem entrar  na

discussão da relação entre violência e natureza,  mas os chamando de “bestas”,

“Beasts-”.

Todos  esses  processos  que  comentamos  significam  e  ressignificam  a

violência.  O  foco  do  estudo  não  é  a  violência  por  si,  mas  as  estratégias  de

significação  e  ressignificação  no  seu  funcionamento  nos  filmes.  Isto  porque  as

reinterpretações de mundo por parte do indivíduo colonizado, mesmo o ficcional, nos

interessam  para  compreender  a  forma  que  o  neocolonialismo  perpassa  as

narrativas, e a forma que impacta socialmente o nosso mundo presente.

Já mencionamos algumas das faces do neocolonialismo nas duas narrativas,

cruzando  as  informações  extra-universo  fílmico,  que  seria  a  forma  do  filme,  e

também o conteúdo, o neocolonialismo que está imbuído dentro do universo dos

personagens – sejam os atores sociais ou sejam os ficcionais. Este processo nos

permite perceber que o caráter construtivo dos filmes expressa na sua forma e no

seu  conteúdo  os  seus  fundamentos  valorativos.  Algumas  vezes,  até  mesmo

colocando propositalmente as perspectivas da forma e do conteúdo em contradição,

mas  mantem-se  concernente  com  a  distribuição  nos  campos,  como  tomamos

anteriormente de Bourdieu: seja o erudito, seja o amplo, pautados pela aceitação de

seus pares dentro do ambiente que se põe a circular.

3.3. Construção ativa da História de si e a decolonialidade

O processo ativo de construção da história pode ser alcançado de diversas

formas. Podemos ver dentro do universo fílmico de Beasts of no nation a tentativa do

Commandant e também de Dada Goodblood, cada um a seu modo, de alcançar os

projetos de nação que pensam ser adequados. Entretanto, isso revela a introjeção

de valores  de um neocolonialismo em potência,  noutras  palavras,  uma projeção



73

interna  de  o  que  se  quer  para  o  país  sem  nome,  a  partir  de  pontos  de  vista

particulares – disputas pela autoridade, internas e contraditórias.

Nos dois  filmes,  a  falência  de  um sistema burocrático  da democracia e a

ausência das instituições governamentais de forma que fossem soberanas, deixam

um  vazio  marcado  pela  lógica  europeia  que  corria  anteriormente,  estratégia

neocolonialista que descrevemos anteriormente. Segundo Maria Yedda Linhares,

Que caminhos o Ocidente poderia mostrar aos povos conquistados?
Necessariamente  aquele  por  ele  mesmo  trilhado:  o  liberalismo
político e econômico, o código civil, o capitalismo e as suas leis de
mercado, a ganância e o lucro a qualquer sacrifício. (...) Tal caminho
não poderia ser trilhado pelas sociedades asiáticas e africanas pré-
coloniais,  como bem advertia  Jean Chesneaux,  ao lembrar  que o
estudo da burguesia asiática não se inscrevia diretamente na história
da burguesia dos países industrializados. (LINHARES, 2000, p. 62)

 Elas  não  aparecem ou,  se  aparecem,  passaram por  um golpe  e  já  não

existem mais de forma coesa e ativa. Entretanto, a ausência de soberania de um

Estado não é indicativo para bem-estar social e autonomia dos indivíduos, que seria

uma das características do pensamento decolonial: a escrita da história por si. 

Na  verdade,  a  relativa  autonomia,  soberania  e  estabilidade  política  não

podem indicar efetivamente o sucesso do sistema democrático e burocrático dentro

de  uma  sociedade.  É,  de  certa  forma,  confortável  pensar  que  um  Estado

consolidado  seja  índice  de  uma  sociedade  sadia  e  autônoma,  mas  não  é.  Não

apenas. Segue a descrição da pesquisadora: “(…) Na realidade,  como processo

histórico de grande envergadura, a descolonização não foi ainda concluída no que

ela poderia significar em termos de bem-estar e autodeterminação dos povos que

viveram  na  órbita  do  colonialismo.”  (LINHARES,  2000,  p.42).  Este  parecer  se

assemelha  com a  descrição  de  Boaventura  de  Sousa  Santos,  no  que  condiz  à

neocolonialidade  de  inserção  dos  estudos  culturais,  os  quais  se  concentram na

produção de significâncias e saberes da população.

Este se tornou um campo de lutas tanto explícitas quanto veladas (LISSONI,

2008). O princípio do processo de descolonização da África não se deu como um

corte  radical  entre  metrópole  e  colônia,  mas  o  afastamento  da  metrópole  em

condição  de  deixar  a  colônia  sob  regência  de  postos  indicados  e  instala,  ali,  o

sistema burocrático de forma a tutelar a independência da colônia. Não há apenas



74

uma colonização e uma descolonização, há diversas tanto quanto há colônias, em

processos complexos.

Entre os relatos de processos similares nas colônias francesas, as colônias

portuguesas  também  mantinham  as  estruturas  coloniais  hierárquicas  d’antes  e,

especificamente no caso deles, mantendo próprios portugueses em altas posições

hierárquicas – que viriam a ser confrontados e retornariam a Portugal no período da

Revolução dos Cravos. Por isso, temos que a emancipação da colônia é apenas um

dos processos de descolonização. A tutela da metrópole para que houvesse alguma

participação  política  (muitas  vezes  de  seus  indicados),  e  o  desenvolvimento

econômico próprio são apenas alguns passos, em um movimento que foi e tem sido

global.  Entretanto,  a  autora  segue  o  desenvolvimento  da  ideia  do  processo  de

descolonização de forma a entendermos a sua temporalidade:

A independência política e econômica, historicamente, precedem a
independência  cultural  e,  nela,  ao  mesmo  tempo  em  que  tais
literaturas  acabam  realizando  um  inventário  desses  ideais
perseguidos – igualdade, justiça e solidariedade – ao longo da luta
independentista,  fazem  a  história  ideologicamente  exposta  dos
acontecimentos das últimas décadas (…) (LISSONI, 2008, p.40)

O processo ativo de construção da história, a resistência e a reinterpretação

dos  significados  e  das  transformações  sociais  podem  ser  vistas,  assim,  como

processos de leitura de mundo e, também, inventário. O registro dos autores, do

movimento cultural,  da literatura, cinema, música e artes africanas compõem até

aqui e ainda comporão o histórico processo pelo qual perpassam. Entretanto, friso o

primeiro  trecho  da  autora  para  discussão:  De  fato,  a  independência  política  e

econômica precedem a independência cultural?

Ao  que  indica-se  dos  estudos  até  aqui,  percebemos  que  não  há  tantas

divisões nos campos. Isto é, há faces, mas eles não estão divididos como nos possa

parecer vagões à frente e outros ainda por chegar. Entretanto, podemos perceber

que se, por um lado, não é possível a estabilidade política, também não é possível a

estabilidade  econômica  e,  em  todos  os  casos,  as  manifestações  culturais  e

desenvolvimento deste campo não pode ter força.

Antes  de  ter  segurança  de  vida  e  poder  comer,  é  naturalmente  difícil

desenvolver outras atividades que não as de condições necessárias à vida. Não



75

impossível,  mas difícil.  Por  isso,  a  consolidação de um Estado,  como vínhamos

discutindo, não se mostrou índice de uma sociedade autônoma de fato – como se

refere  Linhares  (2000).  Mas  seria  possível  interpretar,  portanto,  a  manifestação

cultural independente como sendo sinal de uma independência política e econômica

suficientemente maduras e sadias.

Ao submeter as populações colonizadas a gerações de exploração para servir

à Industrialização e, ainda agora, explorá-las extraindo a matéria-prima para que

consumam  os  bens  produzidos  delas  na  frequência  exigida  pela  pós-

industrialização,  veio  a  se  tornar  a  nova  forma  de  tutela.  Se  não  foi  suficiente

consumir os bens e as vidas no período do Imperialismo e partilhar o seu território, a

nova  forma  do  colonialismo  descobriu  que  manter  os  povos  sob  a  defasagem

educacional, tecnológica é mantê-los dependentes. Escantear a sua própria cultura,

portanto, é apenas um processo de muitos que perpassam as populações africanas,

como pode-se perceber no universo interno a  War in peace,  e que revelam que o

processo de descolonização na verdade é a mudança para a neocolonização.

Conforme  os  processos  de  transição  do  velho  colonialismo  para  o

neocolonialismo se desenvolveram, vimos que, de forma genérica, foi deixada uma

hierarquia  social  que  beneficiava  os  colonialistas.  Os  seus  costumes,  as  suas

posições na sociedade e o racionalismo trazido do Ocidente eram fatores de não

apenas valorização da sua própria cultura europeia, mas diminuição das locais – em

vista da racionalidade em contraposição ao mito do selvagem africano, devido ao

entendimento de que nem todos os saberes eram válidos, especificamente os não

metodologicamente  científicos.  Segundo  Bhabha  considera,  essa  diferenciação

acarreta, além da discriminação, a desarticulação do colonizado, subalternizando-o:

A analítica da diferença cultural intervem para transformar o cenário
de  articulação  -  não  simplesmente  para  expor  a  lógica  da
discriminação  política.  Ela  altera  a  posição  de  enunciação  e  as
relações de interpelação em seu interior; não somente aquilo que é
falado,  mas  de  onde  é  falado;  não  simplesmente  a  lógica  da
articulação,  mas os topos da enunciação.  O objetivo  da diferença
cultural é rearticular a soma do conhecimento a partir da perspectiva
da posição de significação da minoria, que resiste a totalização - a
repetição que não retornará como o mesmo, a menos-na-origem que
resulta em estratégias políticas e discursivas nas quais acrescentar
não soma,  mas serve para perturbar  o cálculo de poder  e saber,
produzindo  outros  espaços  de  significação  subalterna.  (BHABHA,
2013, p. 228) 



76

Os  espaços  culturais,  e  digamos  especificamente  aqui,  a  valorização  da

criação  africana  em  literatura,  artes  e  cinema,  correspondem  a  um  índice  de

autonomia.  Por  ser  reflexo  do  amadurecimento  da  independência  política  e

econômica, a valorização cultural  e espaço de produção de um povo podem nos

indicar em que desenvolvimento está a sua consolidação e coesão como grupo.

Retomando  aqui  Nancy  Fraser,  esse  índice  pode  nos  informar  sobre  a

equiparação  corrente  daquela  nação  em relação  a  outras.  Isto  é,  não  que  seja

necessariamente danosa a entrada de culturas e indústrias culturais estrangeiras no

mercado nacional – pelo contrário, é natural, isso se dá dessa forma no presente,

seja bom ou ruim – mas perceber se, ao ocupar os espaços, ela suprime o fôlego da

produção  local.  Aliás,  o  fluxo  de  informação  no  contexto  do  nosso  presente  é

captado por War in peace dessa forma, expressão fílmica local absente. Se um dia

os homens se juntavam para contar e ouvir as histórias à volta do fogo, agora se

reúnem para ouvir histórias de outras realidades em outras línguas, processadas de

forma industrial.

Talvez  “industrial”  seja  a  palavra  que  melhor  nos  sirva  nesse  momento,

porque não se trata apenas da questão de inserção estrangeira, a simples inserção

dessa forma seria naturalmente troca entre culturas, dinâmica de mundo. Mas os

filmes  da  sessão  são  estrangeiros  e  industriais,  não  apenas  Falcão  Negro  em

perigo,  por  isso  não  ocorre  troca,  apenas  entrega. Mais  do  que  isso,  a

caracterização da sessão de cinema que passa em Kabalo é de que os filmes não

são filmes tão novos já na data de sessão, mas que são consumidos com ânimo,

mesmo  diante  à  velocidade  com  a  qual  a  globalização,  a  informação  e  o

entretenimento são consumidos e distribuídos no presente contexto – principalmente

o  ocidental.  Isso  nos  mostra  a  lacuna  deixada  pela  produção  de  suas  próprias

histórias – fossem violentas ou não.

A dominação cultural não é apenas um sinal da defasagem em outros campos

da sociedade.  Na verdade,  é traço fundamentalmente colonial  e neocolonial  que

desvela  ainda  outros  processos  de  dominação  colonialista.  No  texto  de  Wilson

Barbosa, temos um histórico da estratégia de dominação:



77

Os romanos tinham este hábito de distribuir lotes de terra no território
conquistado – ou de seus inimigos – criando no meio  deles  uma
camada  camponesa  pertencente  ao  Estado  romano.  Isso  era
instrumento de sua dominação e de sua aculturação do outro. Os
romanos  herdaram  semelhante  política  dos  antigos  gregos.  Os
gregos  formavam  colônias  em  territórios  alheios,  para  impor  sua
população e seus interesses ali. Os gregos aprenderam tais práticas
dos  assírios.  Os  assírios  apertavam  tanto  a  vida  dos  povos
dominados que definiam até que tipo de atividades as suas vítimas
podiam praticar.  Temos, portanto,  algo aqui.  O colonialismo não é
coisa nova. É coisa velha. Já existia há três mil anos atrás. Ele não é
algo ao acaso.  Trata-se de uma política de um Estado. (BARBOSA,
2011, p. 7. Grifo nosso) 

No  entanto,  não  podemos  nos  esquecer  que  a  contínua  expansão  de

mercados exigida para escoar as produções pós-revolução industrial também são

fatores importantes no processo – como vimos em trecho anterior de Barbosa -, o

que torna ainda evidente a fluidez entre dependência ou autonomia dos campos

político, econômico e cultural. Como política de Estado, os costumes valorizados são

cultivados  a  fim  de  permanecerem,  e  os  desvalorizados  para  que  findem,

ressaltando  a  desequiparação  entre  povos,  como  citamos  anteriormente  Nancy

Fraser (2007).

Os  reflexos  dessa  desequiparação  colonialista  e,  especificamente,

neocolonialista, podem ser percebidos sinteticamente em dois modos. Retomamos

aqui  a  analogia  da  vitrine  para  observação  da  composição  artística,  os  filmes:

conforme os assistimos, sobressaem à narrativa traços de realidade. As pressões e

exploração de mercado massivas sobre os povos colonizados, especificamente, são

expressas através das narrativas e, ao mesmo tempo, os filmes expressam por si

uma  voz  que  deseja  falar  sobre  o  assunto  –  que  desejam promover  o  debate,

segundo as suas esferas de circulação. Incorrendo ou não em falar pela África, se

propõem a que o assunto seja lançado, dentro das delicadas mas fortes tensões que

já discutimos (já que uma autonomia ideal que a descolonização almeja é que se

tenha própria voz em alcance equiparado às demais) e as possíveis contradições às

quais eles estão sujeitos. Um modo, interno à narrativa, e o outro metalinguístico em

certa perspectiva.

Em  outros  termos,  podemos  colocar  que  as  características  da

neocolonialidade podem ser descritas na forma como os filmes se apresentam, seria



78

essa a possibilidade metalinguística. Por outro lado, as duas peças trabalham com a

exposição de neocolonialidades daquela dada realidade – intencionalmente ou não.

A desorganização política e instabilidade econômica presentes do começo ao fim de

Beasts of no nation a que o país sem nome foi levado a estar poderia ser um dos

pontos-chave. Na verdade, a desesperança pós-independência é constante, houve

um choque entre o sonho e ilusão da independência desses novos Estados e o

resultado real.

Esse sentimento, segundo Tutikian, é o sentimento de impotência quando,

independentes, os países colonizados da África (em seu estudo, especificamente a

Angola) se viram como agentes da própria história, porém defasados nos sentidos

econômicos,  políticos  e  mercadológicos  que  a  competitividade  internacional  de

mercados e nações projeta. Segundo a autora,

Entre o que se quis fazer e o que se fez, se descobre a corrupção, os
mandos  e  os  desmandos,  o  abuso  do  poder  de  angolanos  que
haviam  pertencido  à  geração  da  utopia,  o  que  evidencia  uma
descrença não apenas em relação à nação que se queria construir,
mas,  também,  como  conseqüência,  embora  uma  espécie  de  luta
contrária, na humanidade. (TUTIKIAN, 2006, p.40)

Ao se mencionar da nação que se queira construir, a autora evoca o sentido

da  coletividade  dessas  decisões.  Na  nossa  análise,  isso  reflete  na  questão

específica de  Beasts of no nation, com os projetos de nação que se almejam e o

conflito de métodos para alcançá-los e, em se pensando tanto este filme quanto War

in  peace,  a  ênfase  do  espaço  não-doméstico.  Ao  trazer  essa  reflexão,  também

retomamos outro pensamento sobre a questão que é justamente a desesperança do

pós-independência. O neocolonialismo não apenas precisa de consumidores para a

nova frequência de produção e consumo da época industrializada, mas podemos

perceber aqui, também, a diminuição da cultura política e a introjeção do sentimento

de incapacidade histórica.

Emergem das duas narrativas, assim, marcas de uma sociedade colonizada e

neocolonizada na sua forma presente. A modernidade tardia e os conflitos da queda

do  imperialismo apenas  transformaram o  seu  objeto  de  desejo  e  a  abordagem,

porque  a  estratégia  segue  similar.  Agora,  a  nova  necessidade  passou  a  ser  de

exploração  dos  mercados  consumidores  mais  do  que  de  extensão  de  terras  e



79

extração  de  matérias-primas  –  que  ainda  existem,  mas  competem  na  relativa

importância.

Se, como Barbosa declara, trata-se de uma política de Estado a introjeção e

valorização de costumes do colonizador, a desvalorização de si é intimamente ligada

ao  sentimento  de  incapacidade  histórica  e  esse,  entretanto,  combatido

violentamente pela imagem de Commandant em Beasts of no nation, por exemplo.

O perfil do personagem pode se tornar uma metáfora para um tipo de tentativa de

criação da História por si, peculiar sim, mas nem por isso menos efetiva. Contudo o

próprio supremo comandante, Dada Goodblood completa, este já foi o principal meio

de  construção  da  História:  a  lei  do  mais  forte,  mas  não  é  mais.  Perdeu  a  sua

efetividade.  É  como  se  Commandant  ainda  estivesse  preso  ao  colonialismo,

enquanto Goodblood estivesse atento às realidades econômicas e políticas de um

neocolonialismo.  Para  War  in  peace,  essa  face  da  política  de  Estado  de

desmantelamento  dos  costumes e  saberes  locais  tem outro  enfoque  que  não  o

político e econômico. A questão perpassa o panorama dos sujeitos sociais, sim, mas

de  enfoque  no  campo  cultural,  explicitando  dessa  forma  as  consequências  da

instabilidade econômica e política.

Por fim, tratamos da essencialização das identidades. Em ambos os filmes há

manifestações bastante particulares de sua identidade étnica e pessoal – mesmo

para os sujeitos sociais assim como para os personagens fictícios. Os cantos, a

música, são presentes na sua forma peculiar pelas crianças e a trilha de  War in

peace,  e  alguns  momentos  de  ritos  e  pré-combate  de  Beasts  of  no  nation.

Entretanto,  este  tópico  nos  faz  abordar  a  questão  da  essencialização  das

identidades à qual  Nancy Fraser,  que discutimos anteriormente,  procura evitar  e

entendemos ser  a  principal  colaboração da autora com este trabalho –  por  isso

fazemos questão de retomar.

De  forma  até  mesmo  contundente,  o  filme  de  Cary  Fukunaga  traz

personagens em busca de estabelecer a “ordem” (seja qual almejem) por meio da

dominação, um cerco de disputas entre milícias, forças de intervenção internacionais

e um Estado que acaba de passar por um golpe – isto fora a possível crise étnica

nas partilhas colonialistas que a Europa empreendeu no território africano, tudo isso

como  pano  de  fundo  para  que  chegássemos  a  esse  ponto.  A estratégia  para



80

construir um Estado, então, seria o forte apelo nacionalista da Native Defense Force,

a bandeira sob a qual Commandant deseja escrever uma História. A íntima ligação

entre a fixidez das identidades e o nacionalismo captam, de certa forma, o espírito

do  tempo  que  preenche  Beasts  of  no  nation. A resposta  encontrada,  ali,  para

desobstruir  o  caminho  em direção  à  autonomia  e  soberania  seria  a  (mais  forte

possível) coesão social na forma de união, pela identificação comum a um povo.

A fixidez das identidades, entretanto, não podem levar a um caminho para a

justiça, como discutimos anteriormente. O autor Stuart Hall completa:

As  pessoas  que  moram  em  aldeias  pequenas,  aparentemente
remotas, em países pobres, de “Terceiro Mundo”, podem receber na
privacidade de suas casas, as mensagens e imagens das culturas
ricas, consumistas, do Ocidente, fornecidas através de aparelhos de
TV ou  de rádios  portáteis,  que  as  prendem à “aldeia  global”  das
novas redes de comunicação. (HALL, 2005, p.76)

Ao  abordar  a  globalização,  Hall  identifica  uma  dispersão  de  costumes  e

hábitos  que levantariam uma “aldeia  global”,  como se  refere  a  essa  partilha  de

identificações. Ainda que distribuída de forma desigual pelo globo, já que está sujeita

a estratos da população e em geral toda ela é afetada pelo “global”, esta caracteriza

uma  relação  de  poder  entre  o  Ocidente  e  o  que  não  represente  o  Ocidente.

Entretanto, o autor também identifica contratendências. Apesar do impacto global

introduzir novas formas de identificação nos mais remotos centros, constata-se o

interesse à cultura local, formando uma nova dinâmica de relação entre o global e o

local, mas não a substituição de um pelo outro (HALL, 2005).

As identidades são dinâmicas, no entanto, como proporcionar que a fluidez

das identidades prevaleça sobre o desmantelamento de um povo? Até que ponto os

aspectos em comum, costumes e modos de interpretar e significar o mundo são

suficientemente similares ou compreensíveis entre si para que haja concordância e

união?  Talvez  esteja  na  convocatória  dos  pan-africanistas,  em  que  o  complexo

passado de exploração já é um primeiro e suficiente motivo para se levantar contra,

em  coesão  e  unidos.  Entretanto,  reside  aí,  por  final,  a  matéria  mais  dura  da

discussão. Assim como as narrativas acompanham a violência e o desespero nas

suas diferentes abordagens, elas também acompanham a segurança e vontade de

vida.



81

Os finais dos filmes, memoramos, trazem a expectativa de novo amanhecer.

O pôr-do-sol de War in peace com tumulto festivo na saída do cinema, e a surpresa

de Agu com o seu próprio ímpeto em Beasts of no nation:

(…) Os olhos de Amy molham.

AGU (CONT.)

Se eu contar para você, vai fazer você pensar que eu sou
algum tipo de animal ou demônio. Eu sou tudo isso. Eu

sou tudo isso, mas também já tive mãe, pai, irmão e
minha pequena irmã uma vez, e eles me amaram.

EXT. PRAIA - DUSK

Dezenas de crianças correm para a água, gritando, contorcendo-se, jogando bola em um 
círculo.

De longe, Agu observa-os brincar, uma parte dele ansiando por se juntar a eles, uma parte 
dele se sentindo como se essa versão de si mesmo estivesse longe.

Mas, surpreendendo até mesmo a ele, ele não pode deixar de ir, primeiro caminhando, 
então correndo em direção à água, pulando nas ondas espumosas para se juntar a eles.

Nós o vislumbramos pela última vez enquanto ele mergulha debaixo d'água.

FADE BLACK.

(FUKUNAGA, 2014, p. 113)

A  humanidade  e  ímpeto  para  escrever  sua  História,  dali  em  diante,  é

fomentada pela memória de quem ele foi, ou é, ele foi amado. Isso humaniza-o. O

final  do filme espelha-se, dessa forma, a  War in peace,  apontando para sujeitos

detentores de uma agência efetiva no mundo, com capacidade de ação histórica –

na sua vida pessoal e comunitária – a partir das memórias.

Ao  evocar  que  ele  é  uma  “besta”  mas,  que  também  é  amado,  ele  se

ressignifica.  Traz  à  memória  um  passado  que,  mesmo  que  ele  se  veja  neste

presente irreconhecível diante dele, é sua testemunha, não é possível desmanchar a

sua memória por mais longe que ele se sinta dela no seu momento atual. Dessa

forma,  podemos  compreender  que  a  narrativa  expressa,  apesar  de  múltipla  e

irreversível, que as colonizações (e neocolonizações) têm alcance limitado. Tanto



82

mais frutífera podem ser  as diferentes formas de interpretar  e  se ressignificar.  A

humanidade possui desejo de ação, resistência, luta, reinterpretações de si e, se de

si,  do  seu  grupo.  Podemos  contar  com  filósofos,  escritores,  historiadores,

pesquisadores  e  dos  mais  criativos  artistas  nos  diferentes  países  africanos  que

resistem e contam as suas próprias histórias, segundo sua linguagem, propósito e

instrumentos. Elaborar a história e História de si por si, e confrontar as versões de si

vindas dos outros tem sido um espaço profícuo para essas resistências, as quais

ocupam lugar  em competição e também vantagem quanto  aos demais  produtos

culturais  estrangeiros  –  como,  por  exemplo,  a  chamativa  indústria  fílmica  de

Nollywood, na Nigéria.



83

CONSIDERAÇÕES FINAIS

A análise que funde cinema e sociologia pode nos trazer entendimento em

um primeiro nível de forma, ou de método pelo qual foi construída, que se mostrou

como uma articulação entre as percepções teóricas dos autores da sociologia e o

universo externo e interno dos filmes. Chamo aqui a atenção para o universo interno

aos filmes, que traz densos significantes para análise. Isto é, conforme o filme é

assistido, exercitamos capacidades desde as mais mecânicas como reconhecimento

de expressões faciais até as mais complexas, que seria sair do nível evidente de

compreensão e mapear os sentidos, estão ali como nuances, espírito da cena, dos

personagens, de escolha de palavras para as falas.

De fato,  foi  necessário  não apenas assistir  War in  peace  e  Beasts  of  no

nation, mas reavaliá-los, pausar, voltar, anotar. Depois de ter visto e ouvido várias

vezes, revisitar algum tempo depois e pôr em xeque o que já se sabia sobre. Sujeitá-

los, ainda que nos escapem, à perspectiva dos autores, e ser confrontado com as

realidades de dentro do filme e as de fora as quais ele menciona. Por certas vezes,

encurralar os filmes e perceber que criticam suas próprias práticas e, outras, ser

encurralado por eles como pesquisador e como espectador na tentativa hipócrita de

capturar a totalidade de seus possíveis sentidos – a especulação do pesquisador a

que Napolitano se refere, mas em palavras mais simples é conhecida como “achar

chifre em cavalo”.

Analisar esses filmes é analisar o ser humano sob diferentes lentes. Algumas

vezes,  durante  esse  trabalho,  foi  necessário  olhar  para  a  história  de  vida  dos

homens  pelos  quais  os  filmes  existiram.  Eles  por  si  estão  instalados  em  um

contexto, e têm expectativas em torno deles, fazendo dali uma origem para o seu

ponto  de  agência  sobre  o  mundo.  Entretanto,  também  observamos  os  próprios

personagens, cada um deles com a sua história prévia e os seus momentos de vida

durante o tempo de tela – tanto personagens quanto sujeitos sociais.



84

Por isso, a Sociologia do Cinema tem estudos metodológicos de certa forma

densos, já que é necessário desenvolver, para analisar os sentidos dos filmes dessa

forma, não apenas conhecimento nas áreas de ciências sociais, mas conhecimento

sobre o próprio ser humano. Este ser tem paixões, se move no mundo, é denso,

está sujeito a condições pré-estabelecidas antes de seu nascimento, etc. E sobre os

sentimentos, visto que para analisar teoricamente os sentidos e significantes dentro

de  um  filme,  é  preciso  analisar  teoricamente  um  sentimento:  O  que  as  trilhas

musicais nos instigam? Qual intenção do criador em que eu esteja triste ou animado

nesse momento de narrativa? O que as cores querem dizer: vividez ou tédio? Para

analisar, pôr essas coisas no papel e pensá-las sob a teoria é necessário, antes,

sentir. Não apenas sentir, mas deixar-se sentir e, claro, anotar tudo depois.

Ambos os filmes deixam marcas. Isto é, em assistindo uma vez, é possível

que eles nos persigam posteriormente. Lembrar e sentir, de novo. Talvez essa seja

uma marca fundamental de ambos que, mesmo sem falar explicitamente sobre a

memória, estejam tratando dela. As categorias de análise as quais mencionamos

durante  a  discussão  entre  as  peças  e  o  que  se  emergia  delas  relativo  à

neocolonialidade construíram, por diversas vezes, pontes com a História. Tanto a

que passou, quando a que é desejada. 

Por isso, percebemos que mesmo nos sugerindo possíveis contradições, as

narrativas  trouxeram para  ambientes  de  relevante  discussão  a  reflexão  sobre  a

condição conflituosa à qual submetidos foram as colônias citadas – ora, às vezes

soa de forma estranha a nós a habilitação para os do Ocidente colonizador falarem

sobre a África ou quaisquer outra ex-colônia em processo de reconstrução.  Mas

falaram. Entre todos os que falaram e ainda falam dela e por ela, expuseram por

meio de um olhar atento. Entretanto, ainda não é uma voz própria de todo.

As análises perpassam as necessidades de comunicar que cada filme possui,

e,  o  que  foi  possível,  o  que  se  pode  apreender  do  que  comunicaram.  Ambos

descrevem uma atmosfera bélica. Se Beasts of no nation está imerso em um golpe

de Estado e milícias fratricidas,  War in  peace  ainda cheira  a pólvora.  Das duas

maneiras, muito particulares de comunicar, falam sobre a violência. Deles emergem

sinais  de  uma  colonização  e  neocolonização  que  se  confundem  à  medida  que



85

desenvolvem-se as narrativas: Não há paz. Ainda nos momentos de ausência de

conflitos, o ambiente é marcado pela guerra.

Essas marcas, como pudemos enxergar através da perscrutação sociológica,

são  fruto  de  uma herança que os  sabota.  O fato  de  haver  intencionalidade em

manter  a  dependência  e  inviabilidade  dos  novos  Estados  que  o  movimento  de

independência e descolonização sugeriu é evidente na literatura consultada. Noutras

palavras,  o  subdesenvolvimento  que  faz  esses  novos  países  terem  lapso  na

educação,  tecnologia,  industrialização  e  tantas  outras  áreas  valorizadas  para

desenvolvimento  nacional  neste  momento  da  história  é,  no  seu  fundamento,

planejado.

Entretanto, ainda que independentes, essa herança não apenas sabotou os

novos  Estados  impossibilitando  o  seu  desenvolvimento  e  soberania,  mas  vimos

segundo a literatura que implantou até mesmo o gosto pela exploração entre os de

um mesmo povo – deixando nas colônias aristocracias brancas e, mesmo quando

nativas,  autoritárias  e  aproveitadoras.  Conforme vimos,  líderes  muitas  vezes em

harmonia com a ex-metrópole. Ainda assim, tanto a literatura que preenche a análise

quanto os filmes analisados nos apontam que mesmo sendo espaço de opressão e

exploração, é também de luta,  resistência e ressignificações. A que nos chamou

atenção mais vezes durante a análise, porém, estas últimas, que sintetiza as outras

duas. 

A ressignificação  sintetiza  a  resistência  porque  trata-se  de  um  modo  de

recepção de mundo. A resistência elétrica, por exemplo, ressignifica a corrente de

energia elétrica em calor ou mesmo luz. De forma similar, a ressignificação é luta. É

um posicionamento efetivo, pleno de ação. Como um desses efeitos, que existiu e

está entre a nossa sociedade, sobrevivendo há gerações, podemos citar o próprio

sincretismo  religioso.  São  estratégias  das  populações  que  foram  submetidas  a

processos que arrancavam e diminuíam seus costumes e foram obrigadas a acatar

ou valorizar o costume que lhe era estranho.

A resistência cultural e, portanto, a História que quanto mais escrita por si

poderia ser, assim se esforçaram em fazer, reflete dessa forma a vontade de vida e

de ação do indivíduo. Como citamos no final do capítulo anterior, a literatura aponta

para  o  desvelamento  de  processos  que  se  deram  nos  últimos  séculos  que,



86

atualmente, estão em nova formulação com os mesmos objetivos. Porém, as formas

de resistência  a toda essa multiversa  emergência da neocolonialidade tanto  nas

narrativas quanto factual se mostra, também, reconstruindo-se e empoderando-se.

Apontam,  em  ambas  narrativas,  para  superação  à  medida  que  possível;  e  à

reconstrução, conforme se tem alcance.

Nas narrativas também encontramos pontos em comum da neocolonialidade

além das marcas deixadas que dizem respeito às estratégias de manutenção da

dependência dos novos Estados. Em um sistema altamente globalizado e capitalista,

tem sido  necessário  manter  esses povos subdesenvolvidos e armados contra  si

mesmos, afim de que não se estabeleçam autônomos e páreos. Assim, mantem-se

mercados consumidores de produtos (feitos com suas próprias matérias-primas) e

serviços, e os privam de participação de mercado como um possível concorrente.

Em outros termos, percebemos que majoritariamente a neocolonialidade se

manifesta nas narrativas por meio da guerra. A guerra desorganiza, enfraquece e é

dispendiosa.  Sendo  cara  e  criando  ambientes  impropícios  para  vida  cotidiana

segura, não há meios para educação, e sem nenhum tipo de qualificação, não há,

assim  conhecimento  ou  mão-de-obra  especializada  para  a  industrialização,  nem

desenvolvimento  tecnológico  e  social.  Dessa  forma,  o  país  fica  à  mercê  das

decisões  de  mercado  e  políticas  internacionais  de  parceiros  comerciais  fortes  e

independentes, que os exploram.

É  por  isso  que,  entre  outras  coisas,  acarreta-se  uma  desfiguração  da

equiparação entre esses países. O diálogo não tem falas de mesmo peso, mas uma

delas é subserviente, e não possui relação de paridade. Dessa forma, o colonizador

de hoje não se traduz em apenas um país, mas em uma rede de exploração, sendo

sempre  os  mesmos a  aplicar  suas  condições de negociação,  seja  comercial  ou

política. Sem condições mínimas de desenvolvimento deste modo, os países que

foram colônias e hoje lutam para se reerguer têm a sua cultura, saberes e costumes

desvalorizados ainda, desassociados do valor europeu de racionalidade e de versão

oficial da História.

Assim,  ao  ter  a  sua  cultura  sem  espaço  de  circulação,  desvalorizada  e

subalternizada  por  produtos  estrangeiros  e  versão de  sua  História  pelo  outro,  é

introjetada à ex-colônia o sentimento de incapacidade histórica, que se deduz levar



87

ao empobrecimento ou esvaziamento de sua identidade coletiva. O que podemos

concluir, dessa forma, é como esboçar um ciclo que se retroalimenta: Enquanto não

há  estruturas  mínimas  para  vida  segura  (como  soberania  política  e  economia

competitiva),  a  cultura  é  ainda  a  última  etapa  de  desvencilhamento  do

neocolonialismo,  permanecendo  diminuída  em  relação  à  versão  de  História  do

colonizador  e  sua  cultura  imposta.  Isso  faz  com  que  seja  muito  mais  difícil  o

sentimento de capacidade história e, portanto, o de efetiva ação. Assim se mantem.

Por outro lado, se a cultura pode ter espaço de circulação e valorização, se é

priorizada  a  escrita  autônoma  da  História  por  si,  o  sentimento  de  capacidade

histórica é fomentado. Dessa forma, neste estudo, o que emerge das narrativas é

que a capacidade de ação parte de um prévio empoderamento, valorização cultural.

Isto  seria,  então,  antagônico  à  neocolonialidade  como  a  conhecemos.  Nas

narrativas, é possível ter a ressignificação de si como o maior exemplo disso: ver-se

e  ver  o  mundo  de  uma  forma  reinventada  abarca  a  possibilidade  de  luta  e

resistência.

Consideramos  até  aqui  que  as  neocolonialidades  são  diversas  e  se

expressam de formas diversas, explicita ou implicitamente. Entretanto, entre as suas

similitudes, traçamos até aqui um panorama com as que nos chamaram a atenção

pelo meio dos filmes – que foram mapeados e analisados. Como são tão diversas,

assistir  os  filmes  a  cada  vez  nos  permite  pensar  sobre  conhecer  ainda  outras

manifestações da neocolonialidade, pensar sobre elas tanto nas narrativas, que nos

levam para além-mar, e também conseguir enxergar as duas mesmas histórias se

passando, por que não, no meu bairro. No meu contexto latino-americano e também

na Ásia, devido a amplitude, antiguidade e multiplicidade do neocolonialismo.

Entre todas as características que intentamos considerar e refletir sobre elas

no nosso mundo imediato e nos filmes, também nos deparamos com a outra face

dessas relações, que não é a de submissão prestativa mas antes a de resistência

por meio da ressignificação. Entretanto, há ainda muitas outras faces a se perceber

dessa relação, e tantas características para se debater e identificar. É preciso ainda,

pensar sobre os próximos acontecimentos das novas formas de neocolonialidade

que vem se adaptando ao modelo de mercado global e extensivo. Temos que é uma

relação que não foi e ficou no passado, nem é uma antiguidade que se arrastou até



88

aqui  –  não,  é  uma relação  ainda  em pleno  desenvolvimento  e  que  precisa  ser

acompanhada, pensada e debatida.

Há ainda outras e demais questões a serem refletidas sobre o estudo da

imaginação, criatividade e artes junto à sociologia de forma que sejam consideradas

as possibilidades geradas pela múltipla interpretação que possuem. Aliás, essa é

uma  das  delicadezas  deste  estudo,  um  assunto  difícil  de  lidar.  A multiplicidade

informativa  de  um  filme  é  já  complexa  e,  devemos  levar  em  conta,  a  sua

interpretação  pelos  sujeitos  é  ainda mais  derivada  e  múltipla;  Constato  isso  até

mesmo pela minha própria experiência em análise: nas diversas vezes que vi e revi

os filmes, tive elementos novos – e ainda teria se assistisse os filmes agora mesmo

– que  gostaria  de  selecionar  para  analisar  dentro  deste  estudo.  Cada momento

diferente, cada dia diferente, pude eu mesma interpretar novidades entre as falas,

músicas,  gestos  e  elementos  de  cena  de  cada  um dos  filmes.  A imaginação  e

criatividade  não  partem  apenas  de  diretores  criadores  dos  filmes,  mas  do  seu

público também.

As  formas de  interpretar  a  realidade,  entretanto,  não contam com menos

criatividade. Ao olhar para o curso da História, a cada momento podemos ter novas

reflexões sobre.  Nenhum dos  assuntos  abordados  por  este  estudo  poderiam se

esgotar  em  apenas  um  trabalho,  mas  como  vimos,   são  inúmeros  trabalhos,

investigações,  estudos,  em um curso  histórico  do  qual  fazemos parte  com uma

contribuição, que pode ainda ser mais profunda nos diferentes aspectos a que se

propõe refletir. Noutros termos, as questões aqui planteadas são sementes de uma

cultura  prévia  de  ainda  outras  investigações  sobre  o  assunto,  e  não  foram

esgotadas.  Uma,  das  que  particularmente  me  chamam  a  atenção,  ainda  é  a

dinâmica  entre  o  simbólico  e  o  social,  especificamente  a  respeito  do  campo do

cinema nos países em processo de descolonizações. Assim, entendo que abrimos

algumas janelas para ainda outras questões até aqui, que podem não ser totalmente

esgotadas, mas que proporcionam o exercício da reflexão, sem pressa para chegar

ao fim (que talvez nem seja possível), mas desfrutando o percurso.



89

REFERÊNCIAS

AUMONT, Jacques; et al. A estética do filme. Tradução de Marina Appenzeller. São 
Paulo: Papirus, 1995.

BARBOSA, Wilson do Nascimento. Neocolonialismo: Um Conceito Atual?. Sankofa 
(São Paulo), v. 4, n. 8, p. 7-11, 2011.

BERNARDET, Jean-Claude. O que é cinema. Brasiliense, 1980.

BEASTS of no nation. Direção: Cary J. Fukunaga. Gana, 137min. Produção Origi-
nal Netflix, 2015.

BHABHA, Homi K. O local da cultura. Trad. Eliana Reis. Belo Horizonte: Editora da 
UFMG, 1998.

BOURDIEU, Pierre. A economia das trocas simbólicas. São Paulo: Perspectiva, 
2005.

________________. O poder simbólico. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 1994.

________________. Razões e Práticas. Sobre a teoria da ação. Capítulo 1. Espaço
social e espaço simbólico. Campinas, SP: Papirus, 1997.

________________. Sobre a televisão. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editora, 1997.

CAETANO, Kati E. Práticas documentais e estética na tradição de ‘separar o joio do 
trigo’. Revista da Associação Nacional dos Programas de Pós-Graduação em 
Comunicação, v. 12, n. 2, 2009.

CAMPBELL, Joseph. O heroi de mil faces. São Paulo: Cultrix/ Pensamento, 1997.

CHARNEY, Leo. Num instante: o cinema e a filosofia da modernidade. In: CHAR-
NEY, Leo; SCHWARTZ, Vanessa R. O cinema e a invenção da vida moderna. São
Paulo: Editora Cosac Naify, 2004.

COOPERAR verbo infinito? Algumas facetas da cooperação internacional na atuali-
dade. BARCELLOS, Sérgio Botton; PINHEIRO, Patrícia dos Santos. In: Sul21, 17 
jul. 2014. Disponível em: http://www.sul21.com.br/jornal/cooperar-verbo-infinito-algu-
mas-facetas-da-cooperacao-internacional-na-atualidade-por-patricia-dos-santos-
pinheiro-e-sergio-botton-barcellos/ Acesso em: 28 mai. 2017.

FALCÃO Negro em perigo. (Black Hawk down). Direção: Ridley Scott. E.U.A, 
184min. Jerry Bruckheimer, 2001.



90

FANON, Frantz. Os condenados da Terra. Rio de Janeiro: Editora Civilização Brasi-
leira, 1968.

FARIA, Margarida L; ALMEIDA, Renata. A problemática da “identidade” e o lugar do 
“património” num mundo crescentemente cosmopolita. Comunicação e cultura. nº1.
2006. 

FRASER, Nancy. Reconhecimento Sem Ética? Lua Nova, São Paulo, 2007. p. 
101-138.

FUKUNAGA, Cary Joji; IWEALA, Uzodinma. Beasts of No Nation. 2014.

HALL, Stuart. Cultural Identity and Cinematic Representation. In: STAM, Robert; 
MILLER, Toby. Film and theory: an anthology. Oxford: Blackwell Publishers, 2000. 
Parte XII - Permutations of Difference, cap. 39, p. 704-714.

HALL, Stuart. Da Diáspora: Identidades e Mediações culturais. Belo Horizonte: 
Editora UFMG, 2006.

__________. A identidade cultural na pós-modernidade. Rio de Janeiro: DP&A 
Editora, 2005.

JARVIE, Ian. Sociologia del cine. Madrid: Guadarrama, 1974.

LINHARES, Maria Yedda Leite. Descolonização e lutas de libertação nacional. O sé-
culo XX: o tempo das crises, revoluções, fascismos e guerras. Rio de Janeiro: 
Civilização Brasileira, v. 2, p. 35-64, 2005.

LISSONI, Arianna. The South African liberation movements in exile, c. 1945–1970. 
PhD., University of London, 2008.

LOPES, Ana Mónica Henriques. Neocolonialismo na África. Sankofa (São Paulo), v.
4, n. 8, p. 12-21, 2011.

LOPES, João Teixeira, “Razão, corpo e sentimento na teoria social contemporânea.” 
Revista da Faculdade de Letras: Sociologia, série I, vol. 12, 2002.

MARTINS, José de Souza. Sociologia da fotografia e da imagem. São Paulo: Edi-
tora Contexto, 2008.

MATTELART, Armand. Teorias da Comunicação uma introdução. Lisboa: Campo da
Comunicação, 1996.

MBEMBE, Achille. África Insubmissa: Cristianismo, poder e Estado na socieda-
de pós-colonial. Edições Pedago, 2013.

MENEZES, Paulo. Sociologia e Cinema: aproximações teórico-metodológicas. Teo-
ria e Cultura, v. 12, n. 2, 2017.



91

NICHOLS, Bill. Introdução ao documentário. Papirus Editora, 2007.

NIGRA, Fabio. Falcão Negro em Perigo: A versão imperial do conflito somali. Tradu-
ção: Geni Rosa Duarte. Tempos Históricos. Vol. 13, p. 13-43, 2009. Disponível em: 
http://e-revista.unioeste.br/index.php/temposhistoricos/article/view/4312/3319 Acesso
em: 20 abr. 2017.

N’KRUMAH, Kwame. Neocolonialismo: último estágio do imperialismo. Rio de 
Janeiro: Civilização Brasileira, 1965.

PRYSTHON, Angela. Stuart Hall, os estudos fílmicos e o cinema. Matrizes, v. 10, n. 
3, p. 77-88, 2016. 

PRZYBYLSKI, Jeannene M. Imagens (co)moventes: fotografia, narrativa e a Comu-
na de Paris em 1871. In: CHARNEY, Leo; SCHWARTZ, Vanessa R. O cinema e a 
invenção da vida moderna. São Paulo: Editora Cosac Naify, 2004.

RESTREPO, Eduardo. Identidad: Apuntes Teoricos y metodológicos. In: Castellanos,
Gabriela; Grueso, Delfín; Rodríguez, Mariángela. Identidad, cultura y política. 
Perspectivas conceptuales, miradas empíricas. Série Antropologia y Etnologia. 
Universidad del Valle. México, 2010. 

ROVAI, Mauro Luiz. Imagem-movimento, imagens de tempo e os afetos Alegres 
no filme O Triunfo da Vontade, de Leni Riefenstahl: um estudo de sociologia e 
cinema. 2001. Tese de Doutorado. Universidade de São Paulo.

SAID, Edward. Orientalismo: o Oriente como invenção do Ocidente. Trad. Tomás
Rosa, 1990.

SANTIAGO, Silviano. Literatura e cultura de massa. Novos Estudos Cebrap, São 
Paulo, n. 38, p. 89-98, 1994

SANTOS, Boaventura de Sousa. Entre Próspero e Caliban: colonialismo, pós-coloni-
alismo e inter-identidade. Entre ser e estar: Raízes, percursos e discursos da 
identidade, p. 23-85, 2001.

SOIRÉE du 60e anniversaire. Disponível em: https://www.festival-cannes.com/fr/69-
editions/retrospective/2007/actualites/articles/soiree-du-60e-anniversaire Acesso em:
13 mai. 2018.

SORLIN, Pierre. Sociologia del cine. Cidade do México: Fondo de Cultura Econo-
mica, 1985.

TABORDA, Maria João. Sociologia e Cinema: Conhecimento, além da Ciência e da 
Arte. XXVII Congreso de la Asociación Latinoamericana de Sociología. VIII Jor-
nadas de Sociología de la Universidad de Buenos Aires. Asociación Latinoameri-
cana de Sociología, Buenos Aires, 2009.



92

TUTIKIAN, Jane. Velhas identidades novas: o pós-colonialismo e a emergência 
das nações de língua portuguesa. Editora Sagra Luzzatto, 2006.

VANDENBERGHE, Frederic. A teoria dos campos. Trecho de _________. “O real é 
relacional”: uma análise epistemológica do estruturalismo gerativo de Pierre Bourdi-
eu. Publicação original: Vandenberghe, Frédéric “The real is relational”: an epistemo-
logical analysis of Pierre Bourdieu's generative structuralism. Sociological Theory v.
17, n.1, 1999.

WAR in peace. Direção: Wim Wenders. Congo, 3min. Disponível em: http://www.-
dailymotion.com/video/xjsqcv_war-in-peace-wim-wenders_creation. Último acesso 
em: 21 abr. 2017.

WIM Wenders and Mary Zournazi’s peace mission. Paola Totaro. In: The Saturday 
paper, 12 abr. 2014. Disponível em: 
https://www.thesaturdaypaper.com.au/culture/books/2014/04/12/wim-wenders-and-
mary-zournazis-peace-mission/1397224800 Acesso em: 18 abr. 2017.

WOODWARD, Kathryn. Identidade e diferença: uma introdução teórica e conceitual 
in SILVA, T. T. da (org.). Identidade e diferença: a perspectiva dos estudos cultu-
rais. Petrópolis: Editora Vozes, 2005. 


