
 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PELOTAS 

Instituto de Filosofia, Sociologia e Política 

Programa de Pós-Graduação em Sociologia 
 

 

Dissertação 

 

 

 

 

 

 

Gênero e sociabilidades no Café Aquários:  

um estudo sobre as mudanças dos fluxos femininos em um espaço historicamente 

masculino 

 

 

 

 

 

 

Juliana Lima Castro 

 

 

 

 

Pelotas, 2017 



 

 

Juliana Lima Castro  

 

 

 

Gênero e sociabilidades no Café Aquários:  

um estudo sobre as mudanças dos fluxos femininos em um espaço historicamente 

masculino 

 

 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de 
Pós-graduação em Sociologia do Instituto 
de Filosofia, Sociologia e Política da 
Universidade Federal de Pelotas, como 
requisito parcial à obtenção do título de 
Mestre em Sociologia.  

 

 

 

Orientador: Prof. Dr. Fernando de Figueiredo Balieiro 

Coorientador: Prof. Dr. Marcus Vinicius Spolle 

 

 

 

 

 

 

 

 

Pelotas, 2017 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 



 

 

 
 
 

Agradecimentos 

 

Agradeço a minha família, meu namorado, amigos e colegas, pelo apoio 

incondicional, pois foram fundamentais para que eu chegasse até aqui. 

Agradeço a Universidade Federal de Pelotas, especialmente aos Professores 

do Programa de Pós Graduação em Sociologia pela oportunidade de concluir este 

Mestrado de excelente qualidade e propiciando esta realização pessoal. 

Agradeço ao meu orientador Fernando de Figueiredo Balieiro e meu 

coorientador Marcus Vinicius Spolle por toda compreensão, aprendizado, paciência, 

apontando as falhas e contribuindo de forma fundamental para a construção desta 

dissertação. 

Agradeço a Capes pelo apoio financeiro fundamental e essencial a 

viabilização desta pesquisa. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

Resumo 
 
 
 
CASTRO, Juliana Lima. Gênero e sociabilidades no Café Aquários: um estudo 

sobre as mudanças dos fluxos femininos em um espaço historicamente masculino. 
2017. 152f. Dissertação (Mestrado em Sociologia) - Instituto de Filosofia e Ciências 
Humanas, Universidade Federal de Pelotas, Pelotas, 2017. 
 
 
 

A presente dissertação visa compreender como as mulheres passaram a fazer parte 
dos fluxos internos do Café Aquários situado no centro da Cidade de Pelotas e suas 
percepções acerca dessa inserção. O referido questionamento se justifica pela 
característica de masculinidade inerente ao espaço durante muitos anos, sendo por 
isso denominado neste trabalho como um espaço de homossociabilidade masculina. 
Os objetivos específicos que nortearam o trabalho foram: identificar como se deu a 
inserção das mulheres como participantes dos fluxos internos da Cafeteria; 
compreender se a inserção feminina originou uma reconfiguração das relações 
hierárquicas de gênero e se foram criadas tensões a partir disso; analisar como 
essas relações hierárquicas de gênero variam nas lógicas relacionais dentro do 
espaço social do Café Aquários considerando as interseccionalidades de: classe 
social, raça e geração; inferir as ambiguidades, contradições e paradoxos presentes 
no espaço social em decorrência das mudanças do público frequentador ao longo 
dos anos, ou seja, a partir da inserção de mulheres, negros, jovens entre outros 
frequentadores; avaliar se diante do fato de frequentarem um ambiente de caráter 
histórico masculino, as mulheres se sentem numa situação de dominação pelo 
gênero masculino, ou seja, se percebem assimetrias de gênero no ambiente. A 
pesquisa foi viabilizada através da combinação de diversas técnicas metodológicas, 
quais sejam: análise documental de fotografias, reportagens e um documentário 
acerca do Café; observação não participante para uma maior aproximação com a 
dinâmica da Cafeteria bem como a realização de entrevistas semi estruturadas com 
oito mulheres, divididas em categorias ao serem analisadas que foram consideradas 
a partir da posição que cada uma delas se situava em relação aos fluxos internos do 
Aquários. A análise dos dados empíricos apontaram as lógicas familiares como um 
dos fatores preponderantes como porta de entrada das mulheres no Café, bem 
como a relativização da homossociabilidade masculina pois de certa forma as 
mulheres estiveram presentes desde muitos anos nas dinâmicas sociais do espaço. 
 
 
 
Palavras-chave: café; espaço social; fluxos; gênero; mulheres. 
 

 

 



 

 

 

Abstract 
 
 
 

CASTRO, Juliana Lima. Gender at sociabilities in Café Aquários: a study on the 

changes of female flows in a historically male space. 2017. 152f. Dissertação 
(Mestrado em Sociologia) - Instituto de Filosofia e Ciências Humanas, Universidade 
Federal de Pelotas, Pelotas, 2017. 
 
 
 
The purpose of this dissertation is to understand how women have become part of 
the internal flows of Café Aquários located in the center of the City of Pelotas and 
their perceptions about this insertion. This questioning is justified by the inherent 
masculinity characteristic of space for many years, and is therefore called in this work 
as a space of masculine homossociability. The specific objectives that guided the 
work were: to identify how the insertion of women as participants in the internal flows 
of the Cafeteria took place, to understand if female insertion led to a reconfiguration 
of hierarchical gender relations and if tensions were created from that, Hierarchical 
relations of gender vary in the relational logics within the social space of Café 
Aquários considering the intersectionalities of: social class, race and generation, to 
infer the ambiguities, contradictions and paradoxes present in the social space due to 
the changes of the public attending over the years, That is, from the insertion of 
women, blacks, young people among other regulars, to evaluate whether, in view of 
the fact that they attend a masculine historical environment, women feel in a situation 
of domination by the masculine gender, that is, if they still perceive asymmetries Of 
gender in the environment. The research was made possible through the 
combination of several methodological techniques, namely: documentary analysis of 
photographs, reports and a documentary about Coffee; Non-participant observation 
for a closer approximation to the Cafeteria dynamics as well as the semi structured 
interviews with eight women, divided into categories when analyzed that were 
considered from the position that each of them was in relation to the internal flows of 
the Aquariums . The analysis of the empirical data pointed the family logics as one of 
the preponderant factors as the entry point of the women in the Café, as well as the 
relativization of the masculine homossociability since somehow the women have 
been present for many years in the social dynamics of the space. 
 
 
 
Keywords: coffee; social space; flows; gender; women. 
 
 

 

 

 



 

 

 

Lista de Figuras 

 

Figura 1 

Figura 2 

Figura 3 

Figura 4 

Figura 5 

Figura 6 

Figura 7 

Figura 8 

Figura 9 

Figura 10 

Figura 11 

Figura 12 

Figura 13 

Figura 14 

Reportagem sobre o Café Aquários.................................................... 

Imagem externa do Café Aquários...................................................... 

Reportagem sobre o Café Aquários.................................................... 

Reportagem sobre o Café Aquários.................................................... 

Mapa sobre a localização do Café Aquários....................................... 

Imagem atual externa do Café Aquários............................................. 

Reportagem sobre o Café Aquários.................................................... 

Imagem atual interna do Café Aquários.............................................. 

Imagem interna das janelas de vidro do Café Aquários...................... 

Reportagem sobre o Café Aquários.................................................... 

Reportagem sobre a importância do Café Aquários............................ 

Imagem interna da charutaria do Café Aquários................................. 

Imagem interna da das funcionárias do Café Aquários....................... 

Imagens interna do Café Aquários...................................................... 

37 

39 

40 

42 

43 

43 

44 

45 

47 

48 

49 

51 

51 

52 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

Sumário 

 
 

 

 

 

1.1 

1.1.1 

1.2 

 

1.3 

 

 

 

2.1 

2.2 

2.3 

 

2.4 

2.5 

 

 

 

 

3.1 

 

3.2 

 

 

4.1 

 

4.2 

4.2.1 

4.2.2 

Introdução............................................................................................. 

 

Capítulo 1 - Os espaços sociais e seus desdobramentos a partir 

de uma perspectiva sociológica.......................................................... 

Sociedade, espaços sociais e sociabilidades.................................... 

As categorias de gênero e branqueamento nos espaços sociais... 

As dinâmicas sociais nos Cafés enquanto espaços de 

sociabilidade......................................................................................... 

O Café Aquários.................................................................................... 

 

Capítulo 2 - Construção de conceitos e categorias fundamentais 

na análise sociológica do espaço....................................................... 

Do movimento feminista aos estudos de gênero.............................. 

Emergência do conceito de gênero e sua construção...................... 

Gênero como categoria de análise da Cafeteria................................ 

Articulando gênero, classe e raça: a interseccionalidade no 

Aquários................................................................................................ 

Da construção das masculinidades aos estudos sobre 

homossociabilidade masculina........................................................... 

 

Capítulo 3 - O Café Aquários no contexto da Cidade de 

Pelotas/RS............................................................................................. 

Representação social do Café através de um viés fotográfico e 

documental............................................................................................ 

Documentário Vitreo Habitat: Café Aquários e suas histórias......... 

 

Capítulo 4 - Análise dos dados empíricos.......................................... 

Considerações sobre a observação não participante realizada no 

Café........................................................................................................ 

Relatos e análises das entrevistas semi estruturadas...................... 

Entrevista 1 ........................................................................................... 

Entrevista 2............................................................................................ 

9 

 

 

14 

14 

21 

 

28 

33 

 

 

36 

38 

47 

52 

 

53 

 

57 

 

 

66 

 

67 

84 

 

87 

 

87 

91 

92 

96 



 

 

4.2.3 

4.2.4 

4.2.5 

4.2.6 

4.2.7 

4.2.8 

4.2.9 

 

 

 

 

 

 

Entrevista 3............................................................................................ 

Entrevista 4............................................................................................ 

Entrevista 5............................................................................................ 

Entrevista 6............................................................................................ 

Entrevista 7............................................................................................ 

Entrevista 8............................................................................................ 

Síntese................................................................................................... 

 

Considerações Finais........................................................................... 

 

Referências............................................................................................ 

100 

105 

113 

117 

122 

131 

138 

 

142 

 

145 

 

 

 

 



11 

 

Introdução 

 

O tema da presente dissertação é compreender a construção dos fluxos 

femininos no interior da Cafeteria Aquários situada na Cidade de Pelotas/RS. A 

compreensão dos fluxos comporta a rede de relações que se desenvolve no espaço 

desde suas sociabilidades, dinâmicas sociais, lógicas relacionais, e as interações 

entre os agentes sociais.  

O Café Aquários foi escolhido como objeto de pesquisa por ser um espaço 

social considerado tradicional no contexto pelotense há muitos anos. Encontra-se 

localizado no centro da Cidade em uma zona privilegiada e diversificada, de modo 

que os fluxos exteriores a Cafeteria são formados por pessoas que transitam em 

função de comércio, trabalho, lazer. 

O estabelecimento foi criado em um contexto histórico e social em que as 

mulheres eram invisíveis frente a muitas questões, sendo a participação nos 

espaços públicos uma delas. Dessa forma, não era comum que se vissem mulheres 

circulando pelo seu interior, muito embora desde sempre elas estavam presentes na 

Cafeteria como funcionárias. 

Os homens se reuniam diariamente no Aquários para tratar especialmente de 

negócios de modo que por algum tempo ficou conhecido como a bolsa de valores da 

Cidade de Pelotas. 

Com o passar dos anos o espaço foi se ressignificando e alterando inclusive 

em relação aos seus frequentadores. Assim, pela singularidade e particularidade do 

Café, bem como pela importância dele para a Cidade e ainda pela atualidade e 

expansão dos debates acerca da categoria gênero optou-se por realizar um estudo 

generificado deste espaço para compreender a construção dos fluxos femininos na 

Cafeteria, sendo este o objetivo geral desta dissertação. Assim o ponto de partida e 

 



12 

 

a indagação que surgiu foi: de que forma as mulheres passaram a fazer parte dos 

fluxos internos da Cafeteria? 

A partir do mencionado questionamento o objetivo geral da pesquisa então foi 

compreender de que forma as mulheres passaram a frequentar e fazer parte das 

sociabilidades e fluxos internos do Aquarios a partir de um estudo generificado do 

espaço social. Para tanto, visando analisar essa inserção feminina bem como as 

percepções das mulheres sobre seu papel dentro do espaço, focamos nas 

entrevistas de 8 mulheres com indicadores sociais variados. 

A fim de viabilizar a estruturação do presente estudo, temos como objetivos 

específicos que nortearam o trabalho: identificar como se deu a inserção das 

mulheres como participantes dos fluxos internos da Cafeteria, compreender se a 

inserção feminina originou uma reconfiguração das relações hierárquicas de gênero 

e se foram criadas tensões a partir disso, analisar como essas relações hierárquicas 

de gênero variam nas lógicas relacionais dentro do espaço social do Café Aquários 

considerando as interseccionalidades de: classe social, raça e geração, inferir as 

ambiguidades, contradições e paradoxos presentes no espaço social em 

decorrência das mudanças do público frequentador ao longo dos anos, ou seja, a 

partir da inserção de mulheres, negros, jovens entre outros frequentadores, avaliar 

se diante do fato de frequentarem um ambiente de caráter histórico masculino, as 

mulheres se sentem numa situação de dominação pelo gênero masculino, ou seja, 

se ainda percebem assimetrias de gênero no ambiente. 

Como suporte teórico que viabilizasse a construção da pesquisa alguns 

conceitos e categorias foram utilizados, conceituados, aprofundados e 

contextualizados com o objeto de estudo, e estruturados em quatro capítulos. 

O primeiro capítulo trata das questões referentes à sociedade, espaços 

sociais, sociabilidades e seus desdobramentos. Neste item são apresentados os 

fundamentos teóricos centrais de cada uma das categorias relacionados ao Café 

demonstrando a importância de compreender os espaços sociais enquanto espaços 

que originam as dinâmicas e interações sociais e que vão além de espaços apenas 

físicos e geográficos. São questionados ainda acerca do papel de gênero e do 

branqueamento como fatores importantes na sua construção, pois definem o papel 

que cada agente social vai desempenhar no espaço. 

Assim, embasado nas ideias defendidas por Simmel e Goffmam 

principalmente, temos que a sociedade é a soma dos indivíduos em interação entre 



13 

 

eles e com o meio através de impulsos e finalidades, impulsos estes que formam 

uma totalidade, uma rede complexa que é formada pela interação recíproca dos 

atores sociais (Simmel, 2006). A sociedade é, portanto o espaço onde as 

experiências dos agentes sociais ocorrem. A partir do conceito de sociedade há o 

desdobramento de outro conceito central que é o da sociabilidade, representando a 

união de indivíduos para satisfação de suas conveniências. 

O segundo capítulo trata de uma abordagem dos movimentos feministas por 

ser na segunda onda do movimento que a emergência do conceito de gênero se 

deu. Assim após elencar os principais aspectos relacionados ao movimento, 

tratamos da categoria gênero enquanto categoria de análise, problematização de 

algumas abordagens conceituais bem como sua imbricação com outras categorias 

como classe e raça que muito embora não sejam aprofundadas nesta pesquisa 

estão presentes na configuração das sociabilidades do Café. Em seguida, devido a 

predominância do público masculino do Café tratamos da questão da 

homossociabilidade masculina como é caracterizado neste trabalho. 

Vale dizer, que a homossociabilidade masculina é um conceito importante 

neste estudo,  e que se configura como laços exclusivos entre homens nas mais 

diversas relações sociais que podem se estabelecer entre eles. Todavia, nesta 

dissertação a homossociabilidade se verificou de forma matizada, não estanque e foi 

utilizada como conceito importante, pois embora o espaço não se fechasse ao 

público feminino totalmente, a tônica das relações sociais são e eram masculinas e é 

neste sentido que empregaremos o referido termo.  

O terceiro capítulo versa sobre uma análise documental feita através de 

reportagens e fotografias que foram retiradas do site da Cafeteria retratando alguns 

aspectos históricos da mesma, sua construção e a importância para o contexto da 

Cidade de Pelotas. Além disso, é analisado um documentário feito por um grupo de 

estudantes de uma das universidades da Cidade, demonstrando através da fala dos 

próprios clientes do Café, suas histórias, e o papel que representa nas suas vidas e 

na dos pelotenses em geral. 

Por fim, o quarto e último capítulo refere-se à análise dos dados oriundos da 

observação não participante realizada no Café para que fosse possível uma 

aproximação com o objeto de trabalho e o entendimento de algumas lógicas 

fundamentais do espaço. Em seguida são analisadas as entrevistas semi 



14 

 

estruturadas, elaboradas e norteadas a partir de um tópico guia, realizadas com oito 

mulheres que se dispuseram a contribuir com esta pesquisa.  

  Assim, os dois últimos capítulos remetem as questões metodológicas que 

viabilizaram esta pesquisa de cunho qualitativo, em relação a historicidade do 

espaço social, o percurso da coleta de dados e análise de materiais que auxiliaram 

na compreensão de fatos importantes sobre a Cafeteria desde a análise das 

imagens até a análise oriunda das entrevistas relatadas pelas mulheres que foram 

entrevistadas. 

Por fim, a partir da compreensão de como se constituíram os fluxos femininos 

internos no Aquários, busca-se trazer a baila questionamentos sociológicos 

importantes e que além de não terem sido muito explorados no contexto de Pelotas 

são relevantes academicamente pela importância que o espaço social objeto deste 

estudo representa na Cidade e que ainda pode ocasionar e desdobrar outros 

questionamentos relevantes e oportunos em relação a diversos aspectos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



15 

 

 

Capítulo 1 – Os espaços sociais e seus desdobramentos a partir de uma 

perspectiva sociológica  

 

O Café Aquários, localizado no centro da Cidade de Pelotas, constitui o 

espaço social onde se desenvolve a presente pesquisa. Desse modo, por serem as 

cafeterias espaços sociais, convém realizar primeiramente, uma contextualização e 

breves comentários acerca dos espaços sociais, e suas sociabilidades em uma 

perspectiva sociológica. No sentido de o Café Aquários se configurar em um espaço 

de sociabilidade urbana, serão abordados em seguida, elementos para uma análise 

das sociabilidades urbanas nos Cafés, para então adentrar no objeto de estudo 

propriamente dito. 

A compreensão das dinâmicas sociais que se verificam no Aquários não 

poderia ser abordada sem antes situarmos esse espaço em um contexto que 

permita identificar como se formam essas lógicas relacionais, como são 

caracterizadas as sociedades e consequentemente as sociabilidades e a 

importância do contexto espacial e histórico do espaço a ser analisado. 

 

1.1 Sociedade, espaços sociais e sociabilidades 
 

Diante da prerrogativa de analisar as dinâmicas sociais da cafeteria Aquários 

é necessário que se compreenda o que são e como se constituem as sociabilidades 

urbanas nos espaços primeiramente. Vale frisar que não buscamos explorar a fundo 

essa questão, mas apenas trazer a baila como fio condutor aos aspectos centrais da 

pesquisa. 

Não há como falar em sociabilidade urbana na Sociologia sem abordar 

George Simmel, sendo necessário, portanto compreender primeiramente outros 



16 

 

conceitos analisados pelo autor, quais sejam o de sociedade e sociação/socialidade 

por estarem correlacionados. 

Segundo Simmel (2006), a sociedade se constitui pelas interações e trocas 

recíprocas entre os indivíduos orientadas por impulsos e finalidades comuns, que 

através dessas práticas constituem e dissolvem-na continuamente. A sociedade é, 

no seu ponto de vista, o espaço onde as relações e experiências humanas ocorrem 

e se organizam formando uma rede em um local e tempo específicos. Assim a 

sociedade é uma formação geral e ampla e também formada pelos processos 

particulares que se formam pelas interações entre os indivíduos que dela fazem 

parte (SIMMEL, 2006). 

Ainda na visão de Simmel (2006) a sociedade é uma rede complexa formada 

pela interação recíproca dos atores sociais por diversos motivos como paixão e 

desejo. Isto significa que a sociedade é constituída por diversas ações e reações 

desenvolvidas pelos indivíduos cotidianamente em suas vidas e formadas pelos 

mais variados conteúdos. Os indivíduos se influenciam mutuamente, 

reciprocamente, de modo que a sociedade passa a ser o produto dessas interações 

e desses contatos sociais entre eles. Vale frisar que o elemento fundamental desse 

contato social se dá em virtude das experiências vividas pelas pessoas.  

Em suas palavras, Simmel (2006) define sociedade como: 

 
[...] a sociedade em geral significa a interação entre indivíduos. Essa 
interação surge a partir de impulsos ou finalidades que fazem com que os 
seres humanos entre, com os outros, em uma relação de convívio, atuação 
com referência ao outro, com o outro e contra o outro, em um estado de 
correlação com os outros. Isso quer dizer que ele exerce efeito sobre os 
demais e também sofre efeitos por parte deles. Essas interações significam 
que os portadores individuais daqueles impulsos e finalidades formam uma 
unidade, mais exatamente uma sociedade (SIMMEL, 2006, p.59). 
 

Diante do que foi mencionado, segundo Simmel (2006) vimos que a 

sociedade não pode ser vista apenas como uma composição de indivíduos, mas 

deles em interação entre si e com o meio. Para a organização das práticas sociais e 

sua conformação em sociedade é necessário o emprego do conceito de socialidade. 

Em suas palavras: 

 
O que é autenticamente “social” nessa existência é aquele ser com, para e 
contra os quais os conteúdos ou interesses materiais experimentam uma 
forma ou um fomento por meio de impulsos ou finalidades. Essas formas 
adquirem então, puramente por si mesmas e por esse estímulo que delas 
irradia a partir dessa liberação, uma vida própria, um exercício livre de 



17 

 

todos os conteúdos materiais; esse é justamente o fenômeno da 

sociabilidade (SIMMEL, 2006, p.64). 
 

Ainda em sua visão, a transformação da interação dos indivíduos que se 

agregam guiados por finalidades comuns Simmel denomina de sociação. Em suas 

palavras: 

 
Defino assim, simultaneamente, como conteúdo e matéria da sociação, tudo 
o que existe nos indivíduos e nos lugares concretos de toda realidade 
histórica como impulso, interesse, finalidade, tendência, condicionamento 
psíquico e movimento nos indivíduos, tudo o que está presente nele de 
modo a engendrar ou mediatizar os efeitos sobre os outros, ou a receber 
esses efeitos dos outros.  
As matérias com as quais a vida se preenche, as motivações que as 
impulsionam, não tem natureza social, não são em seu sentido imediato por 
si só sociais. São fatores da sociação apenas quando transformam a mera 
agregação isolada dos indivíduos em determinadas formas de estar com o 
outro e de ser para o outro que pertencem ao conceito geral de interação. A 
sociação é, portanto a forma (que se realiza de inúmeras maneiras distintas) 
na qual os indivíduos, em razão de seus interesses, se desenvolvem 
conjuntamente em direção a uma unidade no seio do qual esses interesses 
se realizam. Esses interesses sejam eles, sensoriais, ideais, momentâneos, 
duradouros, conscientes, inconscientes, casuais ou teleológicos, formam a 
base da sociedade humana (SIMMEL, 2006, p.60). 
 

Com o transcorrer do tempo as formas de comportamento humano foram se 

autonomizando e essa autonomia derivada da sociação originou o conceito da 

sociabilidade. Desse modo, para o autor a sociabilidade é o resultado de quando os 

indivíduos se unem para a satisfação de suas conveniências e o que interessa 

nessa perspectiva não é o motivo pelo qual determinado grupo se formou, mas sim o 

prazer e a satisfação que advém dessa união e o sentimento de pertencimento que 

os membros do grupo possuem (SIMMEL, 2006).  

Nesse sentido, Simmel (2006) entende a sociabilidade como uma forma 

lúdica de sociação, pois é revelada através de um jogo interativo, ou seja, é o modo 

pelo qual ocorre a interação entre os indivíduos ou grupos sociais em razão de 

interesses variados, e é a partir da reciprocidade entre os atores sociais que as 

interações se constituem no cotidiano. 

Sintetizando, para Simmel as modalidades de sociabilidades são assinaladas 

pela suspensão não definitiva das posições dos agentes sociais, mas ao mesmo 

tempo formam arranjos entre classes, pressupondo que determinadas interações e 

relações sociais somente poderiam ocorrer em determinados segmentos sociais. Em 

outras palavras, se ocorressem em estratos diversos essas relações seriam 

extremamente dolorosas devido à disparidade entre seus membros que necessitam 



18 

 

de um mínimo de valores culturais a ser compartilhado entre eles (FRÚGOLI 

JÚNIOR, 2007). 

Após essa noção desenvolvida por Simmel, o conceito de sociabilidade sofreu 

uma ressignificação com a Escola de Chicago, momento em que as cidades 

passaram a ser o campo empírico dos estudos sobre sociabilidade. A partir daí a 

cidade serviu de análise das mudanças sociais que iam ocorrendo, de modo que as 

concepções sobre o social passaram a ser mais bem contextualizadas no tempo e 

no espaço (FRÚGOLI JÚNIOR, 2007). 

Para Frúgoli  Júnior (2007) as cidades enquanto campos empíricos de 

estudos atribuíram ao conceito de social e sociabilidade mais concretude, pois as 

relações e interações passaram a ser questionadas sobre seus modos, seus 

padrões em contextos específicos. 

Daí surgem os estudos sobre as sociedades urbanas, que se estabelecem 

nas cidades, estas caracterizadas como sociedades complexas e centros dinâmicos 

e de práticas sociais mútuas e recíprocas entre os indivíduos (OLIVEN, 2007).  

Na ótica de Erving Goffman (2010), sociólogo que trouxe para o centro de 

suas reflexões as interações sociais em estabelecimentos fechados, aborda as 

questões espaciais com o foco nas interações sociais. Em outras palavras, para o 

autor, o espaço não seria somente um local físico que denomina como algo 

complexo, mas formado também pelas interações que nele ocorrem. Segundo 

Goffman (2010), esse espaço de interação é caracterizado por seus aspectos 

simbólicos através das práticas que os indivíduos nele realizam uns com os outros. 

Suas primeiras obras ao tratar o espaço físico possuíam traços simmelianos 

no sentido de que as condutas de cada sujeito individual constituem “símbolos de 

posições sociais” consequentemente “símbolos de status” podendo ser utilizados 

como instrumentos a fim de situar os indivíduos num dado espaço (GERHARDT, 

2003, p.146). Isso significa que para Goffman a noção simmeliana é aquela que se 

refere à distância dos indivíduos em consequência das sociações por eles 

realizadas, isto é, as práticas, determinações e influências realizadas de forma 

mútua, relacional e recíproca. 

Nesse mesmo sentido, o autor compreende que se a distância entre os 

sujeitos existe é porque se formam espaços implícitos também constituídos por 

interações. Isso permite a análise dos componentes responsáveis pela união e 



19 

 

separação dos indivíduos em determinados grupos. Desse modo, essa noção 

peculiar de espaço é denominada de espaço social. 

Goffman aborda também o espaço através do viés da interação denominando 

de espaço interacional, sendo por ele: 

 
[...] configurado simbolicamente através das regras de conduta nas quais os 
indivíduos se orientam, em copresença. Se tal espaço é atravessado por 
relações de “familiaridade simétrica” ou de “assimetria”, dependendo da 
“distância sociológica” respectivamente em questão (Goffman, 1967, p. 64), 
ele não se confunde com o espaço social – embora o revele (FREHSE, 
2008, p.157). 
 

 Assim, a partir da noção de sociabilidade urbana na visão de Simmel e 

Goffman temos que ambos percebem o conflito nas interações, mas defendem a co-

presença no espaço público. Em outras palavras, reconhecem demarcações de 

diferenças entre os atores sociais que realizam sociabilidades e interações, tais 

como gênero, classe, raça, entre outras. Desse modo, suas análises residem na 

fixação de lugares, enquanto espaços sociais, que permitam a visibilidade de todas 

essas formas de interação e diferenças onde elas potencialmente se intensificariam. 

Isso significa que suas análises refletem um espaço urbano onde convergem os 

diferentes grupos sociais. 

Segundo Fraya Frehse (2008), para Goffman é importante analisar além do 

espaço social e interacional, o espaço físico em que as práticas sociais e as 

interações ocorrem, pois são os cenários empíricos onde a vida social acontece. Em 

outras palavras, segundo o autor a importância de considerar esses espaços 

decorre do fato de que atividades específicas se relacionam diretamente com 

espaços específicos e ao mesmo tempo esses espaços físicos possuem atributos 

distintivos de reunir grupos sociais exclusivos, ou seja, ele é o lócus espacial dos 

sujeitos em interação (FREHSE, 2008). Assim: “Dependendo das condições 

espaciais, tais ou quais interações são possíveis. Então, além de mero cenário 

físico, o espaço interfere na vida social como condicionante físico de interações” 

(FREHSE, 2008, p.159) 

 Por isso para o autor não há como analisar e compreender as interações 

sociais sem levar em conta o espaço físico que elas ocorrem, ou seja, é necessário 

que o ambiente como um todo seja problematizado, pois:  

 
[...] o espaço físico não constitui somente cenário físico de interações. É 
condicionante físico, signo e idioma de interações que localizam, de 



20 

 

diferentes modos, os indivíduos interacional e, assim, socialmente 
(FREHSE, 2008, p.162). 
 

E no caso específico deste trabalho, por analisarmos as relações sociais que 

se desenvolvem no espaço social do Café Aquários, todos esses elementos foram 

considerados conforme será demonstrado mais adiante, pois é uma organização 

que abriga no seu interior diversos aspectos simbólicos, ambiguidades, tensões, 

sociabilidades e características próprias. Isso porque, a lógica interna e externa dos 

fluxos na Cafeteria não é separada, existe uma separação apenas relativa, pois o 

fluxo interno está de certa forma ligada com a externa e o contrário também ocorre 

já que as enormes janelas de vidro permitem essa comunicação com os espaços 

interno e externo. 

No sentido de compreender o espaço social explana Gomes e Cosia (1988, 

apud FANTINEL; FISCHER, 2012, p.46): 

 
[...] a espacialidade social compreende ao mesmo tempo uma dimensão 
concreta e uma dimensão simbólica que, em diferentes intensidades, 
convivem em um mesmo todo. O espaço jamais seria transformado a partir 
de uma intenção perfeitamente determinável e direcionada a uma "função" 
estanque, o que demanda leituras simbólicas suficientemente abertas para 
incluir a possibilidade permanente de criação de novos significados. 
 

De acordo com as ideias defendidas por Menezes (2009) para que seja 

possível compreender e analisar um espaço social se faz necessário analisar as 

práticas sociais e dinâmicas sociais do local, pois são elas que o caracterizam, 

configuram e ressignificam, dando sentido ao espaço através das interações que se 

dão entre privado e público, os jovens e os velhos, homens e mulheres, feminino e 

masculino. Essa ideia converge diretamente com a problemática desta pesquisa que 

é justamente compreender as lógicas relacionais do Café Aquários sob o viés de 

gênero, mas levando em conta, de forma interseccional, todos esses outros fatores 

como classe social, aspectos geracionais e de raça. Tudo isso imbricado forma as 

sociabilidades que ali ocorrem diariamente há muitos anos. 

Assim aduz Fernandes (1992 apud FANTINEL; FISCHER, 2012, p.45): 

 
Ao considerar o espaço sob o ponto de vista de uma perspectiva social, 
posso compreendê-lo como construído permanentemente pela atividade 
coletiva, campo de inter-relações sociais no qual estão estreitamente 
associados ao lugar, o social e o cultural. Desta maneira, o espaço se 
configura como essencialmente relacional e construído de acordo com as 
interações que se dão entre os indivíduos. 
 



21 

 

Os espaços são vetores das interações sociais onde as identidades, e as 

experiências vivenciadas pelos indivíduos são colocadas como expoentes e ainda, 

as imagens que os espaços perpassam aos demais e à própria sociedade, ou seja, 

sua representação social (FANTINEL; FISCHER, 2012).  

Diante dessas breves explanações acerca do espaço social podemos 

compreender que eles são cenários complexos, marcados por aspectos muito 

variados, levando sempre em conta o caráter relacional já que são formados pelas 

interações, relações e sociabilidades que se estabelecem entre os indivíduos que os 

ocupam.  

Afora as questões acima suscitadas, é preciso considerar que as relações na 

cafeteria são demarcadas por ambiguidades, diversas questões simbólicas e a 

princípio não visíveis a um olhar não treinado que devem ser consideradas para que 

se possa analisar as dinâmicas sociais que ali se estabelecem. Assim, a 

complexidade está justamente na demarcação de fronteiras dos aspectos simbólicos 

o que segundo Gomes e Cosia (1988, p.54):  

 
[...] não é possível determinar as fronteiras do simbólico, ou mesmo 
associá-lo a uma lógica ou a uma rede simbólica geral. A leitura desse 
espaço não seria uma nova concepção que daria conta de toda a 
interpretação da realidade, mas sim um instrumento suficientemente aberto 
para dar margem à "imaginação produtiva ou criadora", capaz de ver 
através das significações bem mais do que a determinação e a causalidade 
puras, pois ao mesmo tempo que "determina aspectos da vida em 
sociedade" o simbolismo está "cheio de interstícios e de graus de 
liberdade”. 
 

Diante do exposto, é possível perceber a necessidade de analisar o espaço 

no que tange aos aspectos concretos, físicos, simbólicos e subjetivos, pois todos 

eles se relacionam e convivem juntos dentro do mesmo ambiente. 

Por fim, tendo como problema de pesquisa compreender como se deu a 

construção dos fluxos das mulheres no espaço do Café Aquários, e ainda considerar 

quais as percepções delas acerca dessa inclusão, englobando todas as questões 

simbólicas que fazem parte dessas transformações e os marcadores sociais de 

gênero, classe e raça, onde as interações se desenvolvem através de 

sociabilidades, torna-se necessário que se compreenda algumas questões acerca 

do espaço social através de uma abordagem referente a questões de gênero e raça 

feita no tópico seguinte. Em outras palavras, os espaços possuem uma dimensão de 

gênero, os fluxos também, daí a incorporação dessas categorias feitas a seguir. 

 



22 

 

1.1.1 As categorias de gênero e branqueamento nos espaços sociais 

 

Os sujeitos sociais são produtores dos espaços sociais que ocupam, e por 

muitos anos as relações de gênero eram invisíveis na conceituação desses espaços, 

pois não eram abordadas quando as dinâmicas sociais dos mesmos eram 

estudadas e analisadas. 

Os estudos dos espaços através do viés de gênero se justificam, pois 

segundo Joseli Maria Silva (2005) observa, as identidades e os papeis sociais são 

exercidos neles concretamente.  Ainda nesse sentido, mas expandindo a discussão, 

a autora consigna que as lógicas relacionais e dinâmicas espaciais sociais 

constroem e ao mesmo tempo são construídas pelas vivências e experiências dos 

agentes a partir de suas representações. 

Segundo Miriam Adelman (2016), a teórica inglesa Felski trata da saturação 

da teoria social moderna que utiliza metáforas de gênero para tratar de outras 

formas de hierarquia e disparidades como as de classe e raça. Nesse sentido, a 

teoria feminista e as questões relacionadas a gênero vão contribuir e auxiliar na 

desconstrução dos códigos de gênero utilizados na modernidade em que referido 

conceito se relaciona a hierarquia e a ordem social, de modo que sua compreensão 

passa a ser essencial para que as outras formas de desigualdades também sejam 

abordadas. Assim, segundo a autora a categoria gênero baliza um novo período da 

teoria social e possibilita a compreensão deste conceito na historia e a história dele. 

De tal modo, a partir do conceito de gênero há uma ruptura epistemológica em que 

as formas de pensar vários aspectos são modificadas, pois a criação dele e sua 

inclusão na teoria social significa que outros conceitos e categorias devem ser 

repensados, pois até mesmo o conceito de modernidade acaba por ser alterado 

(ADELMAN, 2016).  

A modernidade é uma época marcada pelas teorias e discursos no cenário 

acadêmico, incluindo as ciências humanas, em que o universo é masculino e 

masculinizado, em que as práticas e experiências masculinas são as dominantes e 

responsáveis pela teorização do social, ou seja, há a tendência de invisibilizar a 

feminilidade das mais variadas e diversas searas. Nas palavras de Adelman, a visão 

feminina da realidade ficou caracterizada como o “antimoderno” e as atividades 

sociais designadas como femininas foram naturalizadas e assinaladas como 

ahistóricas (ADELMAN, 2016). 



23 

 

Conforme Felski (1995), por ser a Sociologia uma ciência que surge tratando 

sobre a modernidade, as questões de gênero e generificação são discursos por ela 

abordados desde o início, em que tratando sobre a evolução histórica os discursos e 

a modernidade eram identificadas como masculinas, desde as atividades e atitudes 

sociais, bem como a esfera pública, mesmo que isso significasse excluir a 

participação das mulheres que desde já ia além do campo doméstico. Vale frisar que 

as mulheres que transitavam e participavam da esfera pública nessa época não 

eram consideradas como atores sociais desses cenários (FELSKI, 1995). 

Assim, a modernidade é identificada como masculina, perpassada por um 

discurso hegemônico em que o ator social (masculino) incorpora novas formas de 

subjetividade, de modo que nas palavras de Adelman: “o indivíduo moderno é o 

homem autônomo e livre de vínculos familiares ou comunitários” (ADELMAN, 2016, 

p.184).  

Partindo de uma perspectiva de gênero que englobe também outras 

assimetrias como classe e raça e buscando levar em conta as experiências 

femininas, a visão da modernidade se torna complexa. Diante disso, as esferas 

públicas e privadas, por exemplo, são repensadas, levando em conta as atividades 

que ocorrem no campo privado e doméstico assinalando que este também auxiliou 

no surgimento do sujeito moderno. Neste momento as mulheres que percorrem os 

setores públicos passam a ser consideradas, e suas exclusões e estigmatizações 

passam a ser problematizadas, mesmo que segundo Adelman: “torna-se importante 

identificar em quais circunstâncias as mulheres saíam às ruas e como se sentiam ou 

negociavam sua presença ali, assim como contemplar o sentido cultural maior 

dessas negociações” (ADELMAN, 2016, p.185). 

 Outro aspecto relevante para este trabalho que deve ser salientado é a 

questão do consumo, por também ser uma categoria que era atrelada a vida 

doméstica, e desse modo caracterizado como feminino, e por isso foi rejeitado pela 

teoria social, que levava em conta, por exemplo, os aspectos de produção de 

mercadorias e não do consumo das mesmas. Todavia, tanto a produção quanto o 

consumo fazem parte de uma mesma cadeia, de modo que se a produção não era 

uma forma alienada de trabalho o consumo também deve e pode ser pensando 

como uma categoria que carrega aspectos comunicativos e simbólicos e que 

contribui para as sociabilidades humanas. Pode se dizer então, que a partir de uma 

perspectiva feminista e atual o consumo pode ser analisado através do viés de 



24 

 

gênero, elemento que também constitui a modernidade e que “estrutura modos de 

vida e de pensamento, comportamentos, subjetividades e sociabilidades” 

(ADELMAN, 2016, p.188). 

 O consumo muito embora não fizesse parte dos hábitos de todos os 

segmentos sociais por questões, por exemplo, financeiras, foi uma prática que se 

expandiu no século XX e que contribuiu de forma significativa em mudanças sociais 

que desestabilizaram hierarquias de classe, raça e gênero. Isso significa uma 

ressignificação no espaço público que deixou de ser predominantemente masculino 

na medida em que as mulheres passaram a nele se inserir, seja como 

frequentadoras e consumidoras seja como trabalhadoras dos locais de consumo 

(ADELMAN, 2016). Nesse sentido Adelman (2016) propõe que:  

 
Se, como algumas teóricas corretamente apontam, isso certamente gera 
novos modos de controle sobre as mulheres, o novo cenário não se esgota 
no disciplinamento, pois a história generificada de diversas formas de 
consumo mostra que o acesso das mulheres aos “produtos da 
modernidade” tem um papel nada desprezível no desmantelamento de 
sistemas de autoridade social e familiar que exerciam controles muito 
diretos sobre a autonomia pessoal e sexual delas (ADELMAN, 2016, p.189). 
 

A partir disso, partindo de alguns aspectos centrais que as questões de 

gênero incorporam, podemos perceber que a teoria feminista contribuiu de maneira 

considerável principalmente de ordem metodológica para que as relações sociais 

sejam repensadas e reformuladas na teoria e no pensamento social. O viés de 

gênero e a contribuição das teorias feministas também são importantes para 

compreender que as questões e análises históricas possuem uma dimensão de 

gênero, pois é possível identificar que todas as relações e questões de ordem social 

são generificadas englobando também as instituições sociais modernas. Em outras 

palavras, a categoria gênero deve ser considerada como um dos eixos centrais para 

compreender a vida social moderna juntamente com os conceitos de classe e raça 

(ADELMAN, 2016) 

Essas mesmas teorias e teóricas feministas que contribuíram para 

demonstrar a importância das relações de gênero, e comprovar que essas relações 

são relações de poder que operam em todas as dinâmicas sociais e sociedades, 

buscaram explicar que a partir disso o próprio conceito de poder passa a ser 

repensado, pois através da conexão entre o público e o privado, por exemplo, 

defendiam que o permeava as relações humanas de forma abrangente e difusa e 



25 

 

por isso não poderia ser reduzido a um único polo ou uma única instância 

(ADELMAN, 2016). 

Simultaneamente ao surgimento da concepção pós-estruturalista e das 

teorias que originaram uma nova fase da modernidade ocorreu uma revisão do 

pensamento social ocidental inaugurado pelo movimento feminista. Neste momento 

as teorias feministas proporcionaram à academia e ao âmbito intelectual - da mesma 

forma que o movimento feminista para os movimentos sociais - um rompimento com 

a cultura de dominação masculina, inferiorização das mulheres, e com as ignoradas 

contribuições que tiveram em diversas searas. Essas rupturas e reformulações 

teóricas impactaram de forma muito profunda o campo acadêmico. Diante disso, 

importante sublinhar que tais perspectivas, seja a pós-estruturalista, a pós-moderna 

ou as feministas mais atuais, compreendem que a inserção dos indivíduos nas 

relações sociais que são permeadas por relações de poder levam em conta vários 

aspectos desse sujeito, ou seja, sua raça, sexualidade, geração, classe. Essa 

posição social, que vai definir sua forma de inclusão nesse jogo de poder e relações 

sociais (ADELMAN, 2016).   

Desse modo, compreender as relações e comportamentos dos sujeitos nos 

espaços possibilita a compreensão das hierarquias, ambiguidades, conflitos, 

construções e reciprocidades que neles operam. E no presente trabalho, estudar 

essas questões e a generificação dos espaços auxilia na compreensão da inserção 

das mulheres nos espaços sociais. Isso porque, segundo Adelman e Moraes (2008) 

a generificação dos espaços se constitui pelas questões de gênero que são 

configurações utilizadas para produzir identidades e reproduzir assimetrias, relações 

de poder e autoridade. 

Partindo da perspectiva de gênero temos então como na visão de Scott 

(1995) a ideia de que a categoria se relaciona com a construção simbólica de uma 

sociedade que tem a ver não apenas com homens e mulheres e seus corpos e 

subjetividades, mas também com a forma que a sociedade se classifica como um 

todo, como por exemplo, os próprios espaços sociais.  

Nesse contexto, as lógicas de gênero nos fluxos do Aquários foram se 

alterando historicamente, pois o espaço de poder em que ocorriam uma série de 

negociações econômicas e políticas e que se constituiu basicamente como um 

espaço masculino e seus fluxos se voltaram a isso, foi se modificando no decorrer 

do tempo.  



26 

 

A masculinidade inerente ao espaço originou assimetrias, ambiguidades, 

tensões e hierarquias caracterizando o Café espaço como um espaço de 

homossociabilidade masculina, conceito este que compreende as interações e 

sociabilidades estabelecidas entre homens nos espaços públicos, onde a construção 

desses espaços e dos discursos neles operantes são exclusivos dos homens e que 

deles excluem as mulheres. O que define e caracteriza a homossociabilidade é a 

exclusão das mulheres de todos os aspectos e lógicas do espaço sejam elas 

simbólicas ou não, sendo este o elemento central do conceito. Em outras palavras, a 

homossociabilidade é um conceito criado para compreender como dentro da 

sociedade por conta das suas relações de poder se criam espaços entre homens, 

espaços de partilha de poder que está reservado aos homens e que de alguma 

forma as mulheres ficam excluídas.  

Neste contexto, a categoria da homossociabilidade opera no Café Aquários 

no sentido de que até aproximadamente a década de 60 e 70 o público 

predominante do espaço era o masculino, situação que ensejava fronteiras invisíveis 

e simbólicas a presença da mulher no espaço (e que ainda se fazem presentes de 

certa forma). Vale dizer que muito embora a maioria dos frequentadores fossem 

homens e as fronteiras citadas existiam desde então, algumas mulheres de certa 

forma estavam presentes na Cafeteria, atentando para uma homossociabilidade 

relativa, o que será explorado e analisado oportunamente nos próximos Capítulos. 

Isso significa, que a homossociabilidade se mostra historicamente variável e que no 

presente estudo se justifica no sentido de a masculinidade do espaço ser a tônica 

das relações sociais e não pela exclusividade masculina e exclusão feminina. 

Dito isso, é possível constatar a importância das relações de gênero para que 

seja possível compreender as dinâmicas sociais que se estabelecem, entre outros 

aspectos, nos espaços sociais, nos espaços sociais públicos bem como na 

construção das sociabilidades nesses espaços. Como enfatiza Miriam Adelman 

(2016), para apreender a constituição das novas sociabilidades na modernidade e 

pós-modernidade, a diáspora passa a ser uma categoria fundamental, pois segundo 

ela:  

 
Não é uma visão sem alguns antecedentes nos discursos clássicos, pois os 
teóricos da vida urbana de Simmel a Sennett já enfatizavam a importância 
do espaço da cidade como lugar de “encontros entre estranhos”. Assim 
como a teoria feminista mostra que o espaço “público” da cidade é um 
espaço marcadamente generificado, que não deve ser analisado sem incluir 



27 

 

os sucessivos “deslocamentos” do sujeito feminino na sua conturbada luta 
contra o destino doméstico, a teoria pós-colonial insiste noutro aspecto: as 
sociabilidades reconstruídas a partir da diáspora (ADELMAN, 2016, p.206). 
 

A diáspora na visão de Adelman (2016), Hall (2003) e Appadurai (1996), é 

pensada como uma prática indispensável da modernidade pela sua sensibilidade, 

representação e interação. Ela também é responsável por novos arranjos sociais, 

culturais e econômicos, em que as relações sociais sob essas perspectivas ocorrem 

através de trocas díspares que ocorrem e se intensificam a todo o momento 

constituindo a pós-modernidade. Desse modo, as relações étnicas e raciais 

reaparecem, pois em tempos anteriores ocorrem em ambientes fechados 

(ADELMAN, 2016). Assim, essencial abordar para desenvolvimento desta pesquisa 

a questão do branqueamento a partir da perspectiva do que foi mencionado, pois 

são elementos que contribuem para que se possa compreender as relações sociais 

e sociabilidades que se construíram ao longo dos tempos e que foram constituindo 

os espaços sociais. Isso porque, a caracterização do público predominante do 

Aquários desde seu surgimento era a do homem, branco, classe elevada.  

Abordando um pouco a questão histórica, temos que o Brasil é um país 

caracterizado pela intensa miscigenação oriunda da diáspora africana juntamente 

com os aspectos portugueses e dos próprios nativos. Desse modo, as diferenças 

surgiram no próprio povo, pois este era visto como inferior pela elite de 

descendência europeia. A questão problematizada era então como se daria a 

constituição de uma nação com uma identidade unitária tendo em vista ser 

constituída por intensa mistura de raças. Desse modo, em 1870 com o prenúncio da 

abolição da escravatura e a problematização da questão racial já levantada por um 

grupo de intelectuais, a questão negra passa a ser fundamental no debate da nação. 

(ORTIZ, 1985; VENTURA,1991; SCHWARCZ, 2003 apud BALIEIRO, 2014). 

Todavia, entre diversas perspectivas e questões que surgiram em relação às 

questões raciais, a preponderante foi a de um branqueamento da população, 

buscando a modernidade através de um padrão baseado no europeu. Nas palavras 

de Richard Miskolci (2012 apud BALIEIRO, 2014, p.14): 

 
Uma república higienista e autoritária tinha como objetivo a busca pela 
modernidade, o que compreendia “estar em dia com a Europa”, impondo um 
ideal de brancura como conteúdo moral, rejeitando experiências outras que 
não as de ascendência europeia como distintivas da nacionalidade a se 
construir. Em síntese, a questão racial poderia ser compreendida a partir de 
uma chave temporal: à negritude caberia o passado e à branquitude, o 
porvir. 



28 

 

 

Assim, a elite brasileira e branca, baseada nos padrões europeus idealizava 

uma nação inspirada em princípios racistas que refletiu em diversos segmentos da 

vida social, como na política, educação e até mesmo nas diretrizes da reorganização 

das cidades. Para isso, era necessário romper com os vínculos bárbaros e 

ultrapassados da escravidão representada pelos negros e africanos de camadas 

populares (BALIEIRO, 2014) 

O ideal de branquitude baseado nas assimetrias e diferenças valorizadas 

entre a elite e as camadas mais pobres da população, se desenvolveu pelas elites 

entre final do século XIX e início do século XX. Nas palavras de Richard Miskolci 

(2012 apud BALIEIRO, 2014, p.16): 

 
[...] a branquitude era um ideal presente em vários discursos, dos políticos 
aos médicos e literários, os quais encontravam nela um denominador 
comum do desejo da nação, valor fundamental que guiava as demandas 
elitistas de branqueamento de nosso povo. Branquear não era apenas ou 
exatamente um projeto de transformação demográfica, mas também – e 
principalmente – de moralização coletiva. A despeito de seu foco em toda a 
população, tratava-se de um desejo das elites dirigentes, esmagadoramente 
formada por homens, e que interpretavam a branquitude como um valor 
próprio que a caracterizava e distinguia do povo. 
 

A branquitude e a modernidade convergiam no sentido de que as dimensões 

materiais e simbólicas de ambas eram responsáveis por selecionar e definir quais os 

atores sociais tinham acesso a determinados campos e produtos sociais, que 

consequentemente ocasionavam as desigualdades sociais (BALIEIRO, 2014). 

A questão da branquitude, tal como a de gênero abordada anteriormente 

também foi associada à noção de consumo e, portanto servindo como nivelamento 

social, pois não são todos que tem acesso aos bens consumíveis. Dessa forma, 

essa hierarquia que se estabelecia oriundas dos parâmetros de classe e raça 

associadas ao consumo também auxiliaram na constituição do novo modelo de 

modernidade. E novamente, vale dizer que as diferenças não existem de forma 

isoladas, logo as questões de raça assim como as de gênero, classe social e 

sexualidade são recíprocas e relacionadas (BALIEIRO, 2014). Segundo PRECIADO 

apud Balieiro (2014, p.33): 

 
Não é simplesmente questão de ter em conta a especificidade racial ou 
étnica da opressão como uma variável a mais, junto da opressão sexual ou 
de gênero, senão de analisar a constituição mútua do gênero e da raça – o 
que poderíamos chamar de sexualização da raça e racialização do sexo – 
como movimentos constitutivos da modernidade sexocolonial. 
 



29 

 

Além disso, todas essas categorias imbricadas, não são frutos de um discurso 

de apenas uma única dimensão e vertente, ou seja, são diferenças que não são 

homogêneas e por isso devem ser interpretadas, devido a refletirem relações de 

poder e, portanto contam com questões de ordem coercitivas, negociativas, 

cumplicidade, ambiguidades, entre outras. Isso significa que os discursos oriundos 

dessas diferenças são constantemente contestados e consequentemente 

ressignificados, pois abarcam subjetividades, relações sociais, identidades e nas 

diferenças enquanto práticas e experiências sociais (BALIEIRO, 2014). 

Após uma abordagem incipiente em relação a aspectos relativos a 

branquitude, no tocante ao Aquários, sendo um espaço masculino de partilha de 

poder entre os homens, se criou um círculo de homens de elite que se julgavam 

superiores, com uma construção de si mesmos toda idealizada significando uma 

moral racializada. Esse ideal era baseado no homem, branco e de classes 

privilegiadas não somente em relação a bens mas a dimensões simbólicas também, 

pois estar presente nesse espaço do Café é ser homem, é ser branco, dotado de 

diversos capitais onde eles se reuniam para realizar trocas.  

Ante o exposto, e dos breves comentários tecidos acerca dos mencionados 

conceitos, necessário localizar essas categorias como operantes nas Cafeterias. 

Desse modo, traçaremos no próximo tópico alguns apontamentos sobre os cafés 

enquanto espaços sociais de sociabilidades urbanas contemporâneas, introduzindo 

a importância das cafeterias nas relações sociais nas cidades.  

 

1.2 As dinâmicas sociais nos Cafés enquanto espaços de sociabilidade 

 

De acordo com Gabriel Bender (2000), os cafés ou cafeterias, reconhecidos 

em um viés mais utilitário ou economicista como lugares destinados ao consumo da 

bebida oriunda do fruto café, além de produtos alimentícios, são considerados 

espaços organizacionais em que o grão e a bebida juntamente com o espaço 

possuem a mesma denominação.  

Para além de um olhar superficial, as cafeterias são constituídas de 

componentes fortemente subjetivos, que carregam consigo as características dos 

agentes sociais que nelas realizam diversos tipos de sociabilidades diariamente. Daí 

a importância de preliminarmente analisar questões pertinentes à categoria espaço, 

que vai muito além das caraterísticas físicas dos ambientes, considerando também 



30 

 

as relações de convívio social (CASTELLO, 2007). Nesse mesmo sentido, nas 

palavras de Bender (2000, p.17): “a cafeteria pode ser chamada de “instituição social 

complexa e multidimensional”. 

Os cafés, além de ser uma bebida cada vez mais consumida na atualidade, 

fazem parte das atividades sociais desenvolvidas por uma parcela cada vez maior 

de pessoas, carregando consigo um valor simbólico. Isso porque, a intenção das 

pessoas que se reúnem em uma cafeteria, muitas vezes vai além do ato puro e 

simples de consumir a bebida, mas tem o intuito de aglomerar um grupo social a fim 

de realizar diversas interações sociais, desde jogar conversa fora até realizar 

atividades de negócios. Dispõe Giddens (2008) que:  

 
O ritual associado ao acto de tomar café é frequentemente muito mais 
importante do que o consumo de café propriamente dito. Duas pessoas que 
combinam encontrar-se para tomar café estarão provavelmente mais 
interessadas em estarem juntas e conversarem do que em beber, de facto, 
café. Em todas as sociedades, na realidade, beber e comer proporcionam 
ocasiões para a interacção social e o desempenho de rituais - e tal fornece 
temáticas ricas para o estudo sociológico (GIDDENS, 2008, p.2). 

 
Ainda no sentido de desvendar outras facetas do café e das cafeterias, na 

visão de Giddens (2008) consumir uma xícara de café pode significar uma relação 

de consumo, ou seja, econômica, mas também social, pois além, das interações 

sociais, é um produto que une, por exemplo, indivíduos ricos e pobres de países 

diferentes concomitantemente. Em outras palavras, a relação que se estabelece se 

dá entre aqueles que consomem a bebida em regiões de elevado poder econômico, 

os chamados países ricos, tendo advindo o fruto que origina a bebida de países 

pobres. Assim, Giddens (2008) profere que:  

 
Depois do petróleo, o café é a mercadoria mais valiosa do comércio 
internacional, representando a principal exportação de muitos países. A 
produção, transporte e distribuição do café implicam transacções constantes 
que envolvem pessoas a milhares de quilómetros dos consumidores. 
Embora seja uma bebida originária do Médio Oriente, o seu consumo 
maciço data do período da expansão colonial ocidental, há cerca de um 
século e meio atrás. Praticamente todo o café que se bebe nos países 
ocidentais provém de áreas (América do Sul e Africa) colonizadas pelos 
europeus; não é, de maneira nenhuma, um elemento «natural» da dieta 
ocidental. A herança colonial teve um impacto enorme sobre o 
desenvolvimento do comércio mundial de café (GIDDENS, 2008, p.3). 
 

Vale sublinhar ainda, que o hábito de consumo da bebida, devido à sua atual 

e elevada popularidade associada ao grande marketing e a politização do produto, 

pode se tornar um estilo de vida dos consumidores ao optar pelos tipos disponíveis 



31 

 

no mercado e dos lugares que podem encontrá-lo. Isso significa, que os “amantes” 

da bebida podem escolher o tipo de estabelecimento de consumo que pode ser uma 

grande rede de cafeterias ou locais artesanais, podem eleger o consumo do fruto 

oriundo de países com maior consideração aos direitos humanos e ambientais, por 

exemplo, entre outros aspectos (GIDDENS, 2008).  

Após a breve explanação acerca da bebida café e das cafeterias, que serão 

abordadas novamente em tópico posterior, passaremos a analisar a categoria 

espaço social por ser de extrema relevância para o desenvolvimento desta pesquisa. 

Os cafés ou cafeterias são considerados organizações de espaços sociais 

privilegiados de sociabilidade, que se reconstituem, reconstroem e ressignificam 

continuamente, pois são organizações que vão adquirindo e refletindo as 

características da época e se adaptando ao contexto social que ocupam 

(FANTINEL; FISCHER, 2012). Nesse sentido dispõe Bender (2000, p.17): 

 
Os cafés, também chamados cafeterias, são locais onde se consomem 
bebidas e/ou alimentos, com especial ênfase ao café, mas que possuem 
outras características, especialmente relacionadas ao convívio social, a 
ponto de ser chamada de “instituição social complexa e multidimensional”. 
 

As primeiras casas de Café foram criadas na Europa no século XVIII, 

passando a chamarem-se em seguida de cafeterias e onde diversas práticas e 

regras foram se estabelecendo e também se expandindo. A título de exemplificação 

do que foi dito, na época referida, o preço do consumo de uma xícara de café dava 

direito ao seu consumidor de participar das conversas realizadas pelo público 

daquele espaço. Outro aspecto peculiar das cafeterias nessa época, era que, 

através desses estabelecimentos era possível ficar sabendo de diversos aspectos 

em relação às cidades, a negócios, entre outros. Sendo assim, nesse contexto 

histórico, esses espaços eram caracterizados por diferentes posições sociais entre 

seus frequentadores, uma vez que, as disparidades entre eles eram ignoradas 

enquanto estivessem degustando uma taça de café, dando maior importância as 

informações (SENNETT, 2003). 

Com o passar do tempo as cafeterias passaram por revitalizações e a serem 

consideradas espaços destinados ao pensamento, onde cientistas, filósofos e 

homens de negócios se reuniam fosse para trocar ideias ou refletir solitariamente 

(STANDAGE, 2005). Desse modo, eram vinculados a ambientes masculinos, 



32 

 

intelectuais e classes sociais e profissionais determinadas. Nesse sentido, dispõe 

Sennett (2003) que: 

 
A clientela constituía-se de pessoas das classes média e alta, pois o preço 
das bebidas afastava os mais pobres. Além disso, seus frequentadores 
esperavam ter o direito de ficar a sós e em silêncio, o que contrariava os 
costumes das classes trabalhadoras, que se mantinham fiéis aos cafés das 
ruas laterais (SENNET, 2003, p.278). 
 

Segundo Lewgoy (2009) os cafés são espaços que estão em constante 

renovação em consonância com a dinâmica social que opera naquele contexto 

social e histórico específico. Isso porque, são locais que se constituem pelas 

sociabilidades que ali se formam, a exemplo disso temos que o século XX francês 

teve nos cafés seus principais veículos de sociabilidades, sendo considerado o lugar 

do discurso e podendo ser chamado de "a civilização dos cafés", em que eram um 

dos principais locais onde as informações circulavam e as diversas dinâmicas 

sociais se estabeleciam. Vale frisar que referida situação não ocorreu somente na 

França, mas em outros países, também incluindo o Brasil. Nesse sentido dispõem 

Fantinel e Fischer (2012, p.283): 

 
O café é um espaço organizacional que varia com o tempo, portanto, 
conforme os significados atribuídos aos contextos de sociabilidade urbana; 
além disso, varia no espaço, a depender do contexto urbano que o abriga. 
Ademais, observamos uma revitalização dos espaços-café na 
contemporaneidade, fenômeno perceptível no contexto urbano evidenciado 
pela diversidade de tipos organizacionais (há espaço para franquias, 
cadeias e cafés de estilo artesanal) e tipos de sociabilidade (interação, 
socialização entre outros) nessas organizações. 
 

A peculiaridade das cafeterias, entre outros aspectos, se remete a ideia de 

que o produto café propicia a sua apreciação geralmente por um grupo de pessoas 

que se reúnem pelos mais diversificados motivos, gerando assim uma infinidade de 

sociabilidades no local. 

 Essas diversas sociabilidades também se devem ao fato de que esses 

grupos incluem indivíduos de várias classes sociais, raças, gerações e faixas 

etárias, o que acaba caracterizando as cafeterias como ambientes muito ricos de 

análise de suas relações sociais.  

Referidos espaços são demarcados, muitas vezes, por uma segmentação em 

seu interior, atravessados por barreiras simbólicas, devido às múltiplas diversidades 

que ele abriga. Sendo assim, oportuno mencionar, que, por exemplo, o consumo 

nesses espaços se relaciona diretamente com a questão da classe social, pois até 



33 

 

mesmo os valores expressos em um cardápio podem colaborar com a divisão 

simbólica dele ou até mesmo servir como forma de selecionar as pessoas que vão 

frequentá-lo.  E por esse motivo, as sociabilidades acabam por se tornar uma das 

características centrais desse tipo de estabelecimento. 

Essa diversidade não ocorreu repentinamente, veio com todas as 

transformações que foram ocorrendo ao longo dos anos na sociedade, isso porque 

os cafés há alguns anos atrás eram ambientes que se caracterizavam por serem 

frequentados por um público elitizado, branco, de classe social elevada, e 

majoritariamente masculina. Com a entrada de camadas mais populares, mulheres, 

jovens e negros nesses espaços, acabaram ocorrendo mudanças relacionadas a 

muitos aspectos, entre eles a forma como passam a se dar as relações sociais nos 

cafés e as percepções de seus agentes a partir dessa inclusão. Desse modo, diante 

dessas novas significações dos espaços urbanos, convêm analisar como se deu 

essa inclusão e se as antigas hierarquias se dissolveram com o tempo ou se estão 

presentes ao menos simbolicamente.  

No que se refere ao público que ocupava as cafeterias, escreve Standage 

(2005 apud FANTINEL; FISCHER, 2012, p.31): 

 
É possível dizer que os cafés da Europa funcionavam como bolsas de 
informação para cientistas, homens de negócio, escritores e políticos – o 
café público abrigava uma verdadeira rede de comunicação, sendo comum 
que se vinculassem a determinada classe profissional como forma de 
socialização e divulgação de informações. Os debates nos cafés moldavam 
e refletiam, ao mesmo tempo, a opinião pública, formando uma ponte entre 
o público e o privado. No entanto, era em geral um espaço de sociabilidade 
eminentemente masculina, como se manteve por muito tempo em diversos 
locais. 
 

Ainda no sentido da questão da inclusão de um público diversificado dispõe 

Ellis (2008 apud FANTINEL; FISCHER, 2012, p.32): 

 
[...] é importante trazer uma abordagem crítica sobre a suposta “igualdade” 
entre os frequentadores dos cafés. As mulheres consideradas “de boa 
família” não podiam frequentar os cafés, especialmente em Londres, 
embora em alguns fossem elas as atendentes (ELLIS, 2008). Aquelas que 
desejavam frequentar tais organizações não tinham, na maioria das vezes, 
um papel de igualdade com os homens – sua presença não era desejada e 
fazia-se com que se sentissem desconfortáveis. Havia, sim, mulheres nos 
cafés, mas em circunstâncias específicas, e não em patamar de igualdade 
com os homens. Assim, os cafés eram, também, espaços de divisão social, 
ilustrando fronteiras e hierarquias existentes na sociedade, apesar de 
alguns autores os descreverem como espaços igualitários. 
 

Em consonância com a citação acima as mulheres no Aquários também se 



34 

 

faziam presentes por circunstâncias específicas, todavia não se coaduna com o 

mencionado em um aspecto, pois na Cafeteria eram as mulheres de famílias as 

poucas presenças femininas que participavam dos fluxos internos, sendo as lógicas 

familiares uma das portas de entrada para elas. Vale sublinhar que as mulheres 

enquanto trabalhadoras e funcionárias também se inseriam no Café desde então. 

Em síntese, numa lógica das sociabilidades do Café a homossociabilidade existia, 

mas em determinados momentos ela dava espaço para integrar as mulheres de 

família.   

Após tecer comentários sobre os cafés enquanto espaços de sociabilidade, 

no tópico seguinte serão elencados os principais aspectos históricos acerca da 

Cafeteria Aquários, objeto de estudo deste trabalho. 

 

1.3 O Café Aquários 

 

O Café Aquários é um espaço social situado na cidade de Pelotas no Rio 

Grande do Sul, sendo a cafeteria mais antiga da Cidade que se encontra aberta até 

os dias de hoje. Está situada no centro pelotense, mais precisamente no encontro 

das ruas XV de novembro e 7 de setembro.  

O Aquários foi criado em 1942 com o nome de Café Nacional, sendo uma 

cafeteria que na época era frequentada quase que somente por homens, que lá se 

reuniam para tratar de negócios referentes à terra e gado, já que naquele tempo as 

referidas transações não exigiam tantas formalidades, podendo ser realizadas em 

ambientes como o Café, que inclusive era conhecido como a “bolsa de valores de 

Pelotas”. Posteriormente passou a ser chamado de Café 35 e somente em 1970 

recebeu o nome de Café Aquários1. 

O aspecto masculino marcante da cafeteria bem como o negocial se reflete 

na história de outras cafeterias também, e nesse sentido Standage (2005) alega que 

na Europa há algumas décadas atrás os Cafés eram os espaços em que os 

denominados homens de negócio se reuniam para celebrar importantes transações. 

Assim, as relações que se desenvolviam nesses estabelecimentos acabavam por 

ficar vinculados a determinadas classes sociais onde o público era quase que 

homogêneo e majoritariamente masculino, aspecto este frisado pelo autor referido, 

                                                             
1
 A breve exposição histórica sobre a origem do Café foi baseada no site do próprio estabelecimento: 

<http://www.cafeaquarios.com/Site/Content/Home/> 



35 

 

que afirma que esse fato se manteve como característica dessas organizações por 

muitos anos. 

O nome atual do Café Aquários se deve ao fato de ele sempre ter possuído 

enormes janelas envidraçadas, parecendo verdadeiras vitrines, permitindo aos 

frequentadores uma conexão com o lado de fora, onde os grupos de homens se 

reuniam, e através delas, entre outras coisas, exaltavam a beleza das moças que 

passavam na calçada, as quais eram chamadas de “peixões”2. Dessa forma, 

fazendo uma analogia das janelas a um aquário e das mulheres aos “peixões”, 

surgiu à ideia do nome de Café Aquários. 

Conforme também será explanado quando da análise das entrevistas 

realizadas, vale dizer que por volta das décadas de 50 e 60 na cidade de Pelotas o 

Café Aquários então frequentado quase que somente pelos homens da cidade, não 

tinha por hábito possuir mulheres como público que frequentasse o local. Muitas 

mulheres alegam que sequer passavam na calçada da cafeteria pois seriam mal 

vistas pela sociedade e mulheres de família não poderiam passar por situações 

como essas.  

Reconhecido por relatos de frequentadores, homens e mulheres, que a 

inserção tardia do público feminino no espaço, também é decorrente de o Café ser 

conhecido como a esquina do "já comi”3, pois os grupos que nela se reuniam para 

tomar seus cafés e jogar conversa fora, apontavam para as poucas mulheres que ali 

se encorajavam a passar, como se com elas já tivessem tido relações sexuais, 

pronunciando a frase que originou a denominação da esquina, algo que, poderíamos 

dizer, se trata de uma característica própria aos ambientes de homossociabilidade 

masculina, conforme será desenvolvido posteriormente, marcados por fazerem das 

mulheres objeto de troca (ainda que simbólicas) entre os homens. 

Nesse sentido dispõe Philippe Ariés que: 

 
[...] os cafés se configuraram como círculos de sociabilidade onde as 
pessoas ditas esclarecidas encontravam-se, informavam-se em 
conversavam fora do universo doméstico, moldando o espírito público em 
um ambiente semiprivado. Essas novas formas de sociabilidade trazem 
suas marcas de origem, como a natureza quase que exclusivamente 
masculina (com raras exceções), o que evidencia determinada concepção 
de público e privado – em que havia uma preferência dos homens de se 

                                                             
2
 Fonte: <https://www.youtube.com/watch?v=RSMc0hF322E> 

3
 Documentário realizado por estudantes do curso de jornalismo da Universidade Católica de Pelotas, 

disponível em <https://www.youtube.com/watch?v=RSMc0hF322E>, de onde foram extraídas todas 
as informações. 



36 

 

encontrarem a sós. As mulheres que insistiam em frequentar os espaços 
eram vistas, com frequência, como subversivas (ARIÉS, 2009). 
 

O trecho acima mencionado remete a outras questões que serão referidas 

adiante, analisados diante da narrativa das próprias entrevistadas que contribuíram 

para a realização deste estudo, mas pode-se desde já salientar como se trata de um 

espaço que conjuga, em seus fluxos, uma sociabilidade voltada para os negócios (e, 

como veremos a política), e, portanto vinculado à noção de uma masculinidade 

branca e com níveis elevados de renda e educação, conformando também um 

aspecto de classe como restritivo ao espaço. 

Por fim, as mulheres e outros grupos sociais, que demarcaram todas as 

questões do espaço suscitadas passaram no espaço de uma forma que enseja a 

análise e abordagem de questões mais amplas e por isso é imprescindível 

desenvolver o conceito de gênero a partir dos movimentos feministas, bem como 

abordar a importância das questões das interseccionalidade (muito embora elas não 

sejam exploradas neste estudo, mas fazem parte da caracterização das 

sociabilidades do espaço), e da homossociabilidade masculina, conforme será feito 

no capítulo a seguir.  

 

 

 



37 

 

Capítulo 2 – Construção de conceitos e categorias fundamentais na análise 

sociológica do espaço 

 

As relações sociais no espaço em tela foram se modificando com o passar 

dos anos, em relação aos mais variados aspectos, e em consonância com todas as 

mudanças que as sociedades vêm sofrendo, assim como o próprio Café que acabou 

por sofrer modificações em seus fluxos. Nesse sentido, sob a ótica das relações de 

gênero, pretendeu-se identificar as lógicas relacionais do espaço, bem como os 

aspectos simbólicos que ele carrega desde seu surgimento e que ainda hoje 

traduzem suas particularidades no que tange a diversos quesitos, mas 

principalmente, no caso particular deste estudo, em relação às relações de gênero.  

Quando falo em ressignificação nas formas de sociabilidade do Café me 

atenho ao fato de que, conforme já explicitado no primeiro capítulo desta 

dissertação, quando foi fundado comportava quase que exclusivamente o público 

masculino como frequentador e grande parte das relações que se desenvolviam era 

para tratar de negócios. Ocorre que, com o passar do tempo, e com todas as 

modificações que as mais diversas sociedades vieram sofrendo, este espaço 

acabou por se transformar, ainda que preservando aspectos históricos de suas 

formas de sociabilidade. Com o decorrer dos anos o Café alterou substancialmente 

seu público, passando a incluir jovens, mulheres, crianças e indivíduos das mais 

variadas raças e classes sociais. Vale dizer também, que atualmente, ele se 

constitui como um ambiente de lazer, associativo e ainda simbólico em muitos 

sentidos, onde as sociabilidades e interações se dão de inúmeras formas e para 

diversos fins. De acordo com Fantinel e Fischer (2012, p.281):  

 
[...] os cafés são representativos de seu contexto urbano. Estudar os cafés 
possibilita compreender fenômenos organizacionais perenes, mas que se 
transformam conforme os espaços e tempos em que vivem. Os cafés são, 
pois, emblemáticos nesse sentido, em cidades do Brasil e do mundo.  
 



38 

 

Todavia, diante de todas as modificações que ocorreram ao longo dos anos, é 

possível perceber que ainda hoje existem lógicas relacionais que ainda demarcam e 

dividem simbolicamente o espaço do Aquários. No quesito classe social, por 

exemplo, se percebe que o público dentro do espaço fica desconectado em 

ambientes divididos simbolicamente, e que muitas pessoas de classes mais baixas 

não se sentem incluídas na Cafeteria por diversas questões, dentre elas o alto custo 

dos produtos ali vendidos, além da questão da elegância que é uma característica 

inerente ao espaço conforme suscitado nas análises das reportagens da cafeteria no 

Capítulo 3 e que de certa forma acaba fechando simbolicamente o Café nesse 

sentido.  

Na perspectiva de gênero existem as barreiras das mulheres que ainda tem a 

percepção masculina do ambiente também não se inserindo totalmente no Café.  E 

ainda nesse sentido de gênero atrelado a classe social, se observa que há mais 

naturalidade de enxergar a mulher enquanto trabalhadora do café, atendendo e 

servindo atrás dos balcões do que simples pessoas frequentadoras daquele 

estabelecimento. As referidas questões nos ajudam a compreender que muito 

embora o público da cafeteria tenha se alterado com todas as conquistas dos 

movimentos sociais e de outras mudanças simbólicas e políticas da sociedade, por 

exemplo, ainda há muitas demarcações e barreiras simbólicas neste espaço que são 

atreladas a noções de classe social, raça/etnia, geração e gênero. 

Assim, para que o objetivo desta pesquisa seja alcançado, imprescindível 

primeiramente, que se compreenda o surgimento da categoria gênero bem como 

sua conceituação por ser um dos eixos centrais deste trabalho, e para isso é 

necessário traçar uma breve discussão acerca dos movimentos feministas, pois foi 

na efervescência da denominada “segunda onda” deste movimento que ele se 

desenvolveu. As transformações dos movimentos feministas possibilitam a 

apreensão da consolidação do campo dos estudos de gênero, pois repercutiram nas 

teorizações sobre a categoria gênero e sua complexificação.  

 

 

 

 

 

 



39 

 

2.1 Do movimento feminista aos estudos de gênero 

 

 Discorrer sobre o movimento feminista de toda certeza não constitui uma 

tarefa fácil visto que há várias histórias de feminismos e muitas vertentes sobre o 

mesmo, pois o pensamento feminista que é produto das práticas do movimento com 

as teorias feministas não constitui uma unificação e homogeneização de suas ideias. 

É importante assinalar, portanto, que o feminismo nunca foi um movimento 

consensual, ou contou um único projeto feminista. “Existiram no passado, e ainda 

hoje, diferentes projetos, alguns até mesmo antagônicos, em função de premissas e 

imagens sustentadas sobre o ser humano, os gêneros e a sociedade em geral” 

(HITA, 2002, p.324). 

A partir disso, e reduzindo um pouco o universo histórico do movimento, 

temos que ele constitui um movimento marcado convencionalmente por diversas 

fases, o qual podemos apontar como gênese o período do final do século XIX até 

meados do século XX. O referido período é chamado de "primeira onda" e 

caracterizado pela luta por direitos políticos, pelo direito a voto, e ainda por direitos 

sociais e econômicos, como trabalho remunerado, propriedade, entre outros 

(PEDRO, 2005). Este momento é assinalado por um contexto histórico do 

liberalismo, o qual se buscava a ampliação por cidadania e valores republicanos. 

Neste período as feministas ficaram conhecidas como “sufragetes” ou “sufragistas” 

pela atenção que despenderam na luta do direito ao voto pelas mulheres.  

A referida conjuntura nos possibilita inferir que esta onda do feminismo se 

restringe à busca de cidadania para as mulheres atrelada aos direitos civis que 

vinham sendo por elas conquistados. Mais precisamente no início do século XX das 

décadas de 20 e 30 as mulheres mobilizadas começaram a obter importantes 

direitos principalmente no que tange à cidadania e direitos políticos, como direito a 

propriedade, voto, acesso a educação, entre outros (PISCITELLI, 2002).  

A "segunda onda" do movimento feminista inicia na segunda metade do 

século XX, tendo mais visibilidade nos anos 1960 e 1970. Neste período as 

questões relacionadas à igualdade de direitos de cidadania não foram abandonadas, 

todavia o destaque se direciona a questionar os motivos pelos quais são originadas 

as assimetrias entre homens e mulheres e as causas dessa desigualdade se 

sustentar ao longo da história e dos tempos. Assim, neste contexto, o movimento 

procura afastar do determinismo biológico as diferenciações e desigualdades de 



40 

 

gênero, ou seja, desnaturaliza a desigualdade entre os sexos como princípio para 

elucidar referidas questões. Em outras palavras, a busca se detém em compreender 

as origens das desigualdades sexuais, a opressão masculina e ainda a questão de 

somente os homens acessarem sem restrições a esfera política, ficando a mulher 

adstrita à esfera privada (PISCITELLI, 2002).  

A segunda fase do movimento que surgiu após a Segunda Guerra Mundial, é 

assim abordada por Joana Maria Pedro:  

 

O feminismo chamado de “segunda onda” surgiu depois da Segunda Guerra 

Mundial, e deu prioridade às lutas pelo direito ao corpo, ao prazer, e contra 

o patriarcado – entendido como o poder dos homens na subordinação das 

mulheres.
 
Naquele momento, uma das palavras de ordem era: “o privado é 

político” (PEDRO, 2005, p.79). 

 

Ao pronunciar que o privado é político, ou "o pessoal é político", o feminismo 

pretende romper com a dicotomia público-privado e inserir nas questões de ordem 

pública o que antes era considerado como privado, ou seja, pretende evidenciar a 

opressão vivida pelas mulheres que ficava isolada no mundo privado e era tratada 

como questão unicamente pessoal. Em outras palavras, a seara público-privado era 

a base do pensamento liberal, em que era considerado público tudo aquilo se 

relacionasse com o Estado, economia e todas as atividades institucionais e privado 

as questões de ordem pessoais, sexuais, domésticas, familiar, ou seja, todas 

aquelas que pretensamente não se relacionassem ao político (COSTA, 2005). 

Assim, quebrar essa dicotomia era propor a transposição das questões que eram 

consideradas de ordem pessoal ao plano público. Nesse sentido escreve Pateman 

(1996, p.47):  

 
As feministas fizeram finca-pé em mostrar como as circunstâncias pessoais 
estão estruturadas por fatores públicos, por leis sobre a violação e o aborto, 
pelo status de “esposa”, por políticas relativas ao cuidado das crianças, pela 
definição de subsídios próprios do estado de bem-estar e pela divisão 
sexual do trabalho no lar e fora dele. Portanto, os problemas “pessoais” só 
podem ser resolvidos através dos meios e das ações políticas. 
 

De acordo com o explanado por Silva acerca do feminismo nos anos 60 e 70: 

 
Assim, nas décadas de 60 e 70 emerge com toda a sua força a segunda 
onda do feminismo enquanto movimento social e político, questionando o 
porquê da divisão tradicional dos papéis sociais entre homens e mulheres. 
Segundo Franchetto et al (1981) nesse momento historicamente datado a 
mulher se descobre, ou se quer, como sujeito de seu próprio corpo, de sua 
sexualidade, de sua vida, produzindo assim, as mais diversas 
consequências políticas, econômicas e culturais. 



41 

 

Uma das consequências deste impacto se deu com a inauguração, no 
decorrer dos anos 70, de um campo de reflexão polêmico e de extrema 
importância no interior das universidades pelas militantes feministas. De 
acordo com várias autoras como Miriam Goldenberg e Miriam Grossi, as 
militantes feministas que estavam inseridas no universo acadêmico 
introduziram na academia questões e discussões relacionadas à mulher. 
Iniciam-se assim, os “estudos da mulher”. Nessas produções acadêmicas 
discutiam-se a psicologia feminina e os porquês das diferenças políticas 
entre homens e mulheres (FRANCHETTO et al. apud SILVA, 2014, p.55). 
 

Essa segunda onda do movimento, mais precisamente pós década de 60, em 

que a busca que se fazia era pela igualdade de direitos e mesmo que o movimento, 

conforme já dito, não tivesse um todo unificado nos seus anseios, originou uma ideia 

central ao pensamento feminista na qual a problemática se dava em torno da 

seguinte indagação: considerando que a subordinação e o opressão feminina é 

injusta e deve ser desnaturalizada, como se chegou a essa condição e de que forma 

ela se manteve e se mantém ao longo do tempo? (PISCITELLI, 2002). 

A partir dessa indagação, temos que apesar da heterogeneidade de ideias e 

pressupostos da busca de igualdade feminina é universal a subordinação feminina 

em diversos contextos históricos e sociedades distintas, logo, surgem algumas 

correntes feministas a fim de tentar compreender e elucidar as causas que 

originaram e justificaram as assimetrias e subordinações femininas.  Em termos 

políticos, por exemplo, afirmavam que as mulheres ocupavam lugares subordinados 

em relação aos homens e ao mundo masculino, mas numa lógica que variava em 

decorrência de tempo espaço, mas tratada como universal, pois ocorre em todas as 

partes e períodos históricos (PISCITELLI, 2002). 

As diversas correntes do pensamento feminista possuem como centralidade a 

investigação da causa que origina a opressão e subordinação feminina, afirmando 

que seria em decorrência da forma como a mulher é construída socialmente, isso 

porque, tudo que é construído pode ser modificado, então se as percepções acerca 

das mulheres fossem alteradas era possível alterar o espaço por elas ocupado 

(PISCITELLI, 2002) 

Assim, pleiteando a igualdade do exercício de direitos através da investigação 

das raízes culturais que originaram as desigualdades e os seus desdobramentos, 

momento em que as feministas criaram várias frentes para isso, como a categoria 

mulheres, sujeito coletivo, e a busca de ferramentas teóricas para através dessa 

criação, explicar e acabar com a opressão e subordinação feminina (PISCITELLI, 

2002). 



42 

 

Com o avanço dessa discussão teórica, surgem distintas correntes feministas 

marcadas por posicionamentos ideológicos e políticos distintos. Surgiram as 

feministas denominadas de diferencialistas e as igualitaristas, assim como 

ideologicamente surgiram as correntes denominadas de: feminismo liberal, socialista 

e radical. 

Procurando esboçar rapidamente as ideias centrais de cada uma delas, 

podemos dizer que as feministas diferencialistas também chamadas de 

essencialistas, eram aquelas que na “segunda onda” do movimento feminista, para 

confrontar a categoria Homem (utilizado como caráter universal), procuravam 

reivindicar e incluir a categoria Mulher em nome da diferença, ou seja, distinguindo a 

identidade da Mulher e do Homem. Assim, começaram a se reunir em grupos que 

englobasse somente indivíduos do sexo feminino para que pudessem discutir suas 

questões. Devido a essa perspectiva de separação e reunião em grupos unicamente 

femininos é que foram chamadas de feministas diferencialistas. A atribuição de 

essencialistas se deve ao fato de que consideravam que o aspecto biológico do sexo 

determinava a diferenciação delas em relação aos homens, ou seja, bastava que 

fossem portadoras da mesma genitália para que fossem consideradas portadoras 

das mesmas demandas, subordinações, opressões e submissões (PEDRO, 2005). 

No tocante as correntes ideológicas, surge em 1970 em oposição ao 

feminismo liberal o feminismo socialista diretamente influenciado pelo marxismo e 

partindo da premissa que a supremacia dos homens pelas mulheres teria como 

origem a propriedade privada, assim compreendia como o capitalismo explorava não 

apenas as classes trabalhadores, mas também as mulheres. 

Algumas vertentes das feministas socialistas partem da discussão sobre a 

opressão de gênero de forma articulada com a divisão das sociedades em classes 

sociais, tendo como referência o estudo de Engels, em A Origem da Família, da 

Propriedade Privada e do Estado, sobre a questão da propriedade e da dominação 

de classe e das mulheres, fundamentado nos pressupostos do materialismo 

histórico. Segundo Adriana Piscitelli elas se apoiavam na ideia: 

 
[...] de que a divisão de trabalho  baseada no sexo implicou desigualdade ou 
opressão sexual no momento em que surgiram as classes sociais baseadas 
na propriedade privada. As formas da opressão sexual, tais como as formas 
de parentesco e família, teriam uma base material na estrutura de classes. 
A opressão das mulheres, assim como a exploração de classe, poderiam 
ser superadas através da instauração de uma forma de organização social 



43 

 

mais desenvolvida, numa sociedade sem classes, por exemplo, no 
socialismo (PISCITELLI, 2002, p.3). 
 

Todavia, outras vertentes do pensamento feminista socialista, criticam as 

referidas alegações, pois entendem que mesmo em sociedades onde o socialismo 

se instalou foram mantidas as causas de opressão das mulheres, ou seja, a forma 

de organização social que segundo elas dariam cabo as desigualdades também não 

foi suficiente para eliminá-las. Em outras palavras, segundo essa vertente colocar a 

questão da produção/de classe como causa primária e o sexo/gênero como 

secundária não era suficiente para operar as mudanças necessárias. Logo, as 

causas originais da opressão seriam então o capitalismo e o patriarcado associados, 

partindo da paridade de condições nas questões de produção e reprodução 

(PISCITELLI, 2002). 

Outra corrente denominada de feminismo radical foi influenciada pela obra O 

Segundo Sexo de Simone de Beauvoir e segundo Scott (2002): esse movimento 

lutava pelo fim das diferenças sexuais na política, luta que se desenrola de forma 

complexa, não sem apresentar seus paradoxos, contando que “a reivindicação tinha 

de ser feita em nome das mulheres (um produto do próprio discurso da diferença 

sexual), e acabava por alimentar a diferença sexual que procurava eliminar” 

(SCOTT, 2002, p.27). 

As feministas radicais além de darem origem à categoria “mulher”, 

acreditavam que a opressão feminina se dava em decorrência do aparelho 

reprodutivo feminino, ou seja, apoiavam-se nas questões biológicas, que segundo 

esta corrente e nas palavras de Adriana Piscitelli: 

 
[...] o feminismo radical entende de maneira diferente  as causas da 
opressão das mulheres. Shulamith Firestone, uma das principais 
pensadoras desta corrente, afirma no livro A dialética do sexo que as 
origens da subordinação feminina estão visivelmente localizadas no 
processo reprodutivo. Segundo essa autora, os papéis desempenhados por 
homens e mulheres na reprodução da espécie são fatores fundamentais de 
onde derivam as características que tornam possível a dominação de que 
os homens exercem sobre as mulheres. As diferenças entre os papéis 
sociais e econômicos de homens e mulheres, poder político e a psicologia 
coletiva são resultado da forma como se reproduzem os seres humanos. De 
acordo com Firestone, o papel das mulheres no processo reprodutivo – uma 
vez que são os únicos seres humanos capazes de engravidar e amamentar 
e dado que os bebês humanos têm um período extraordinariamente 
prolongado de dependência física – as torna prisioneiras da biologia, 
forçando–as a depender dos homens (PISCITELLI, 2002, p.3). 
 

Sob a ótica de Franchetto et al. (apud SILVA, 2014, p.55): 

 



44 

 

Diante dessas constatações, teóricas e feministas da época Simone de 
Beauvoir, Firestone e Reed, começaram a refletir e questionar sobre a 
universalização da opressão feminina, justificada seja na função reprodutora 
da mulher (biológico), seja como parte de um sistema social e histórico. Tal 
evidência ganha potência na medida em que nega o social como 
naturalmente dado. As mulheres recusam-se a se constituir num “segundo 
sexo”, ou “sexo frágil” por excelência.  
 

A solução seria acabar com o patriarcado e para isso as mulheres teriam que 

passar a ter controle da reprodução. Ou seja, para Firestone a eliminação das 

diferenças só seriam possíveis a partir da eliminação da diferenciação sexual, 

através da substituição da reprodução natural para a artificial para que as diferenças 

sexuais fisiológicas não tenham mais significado cultural (PISCITELLI, 2002). Assim, 

podemos perceber claramente que nessa vertente de pensamento o corpo e a 

questão biológica exercem o papel principal na origem das causas da supremacia e 

dominação masculina. 

Existem algumas categorias conceituais que surgiram no seio do movimento 

feminista, que são essenciais para compreendermos o contexto que originou a 

categoria gênero, sendo “mulher”, opressão e patriarcado (PISCITELLI, 2002). 

Baseado nas concepções do feminismo radical emergiu a centralidade da 

categoria "mulher", dando origem a uma série de estudos focados no que se chama 

de "condição feminina". Nesta perspectiva, a categoria “mulheres” como sujeito 

coletivo atribui à opressão ao fato de todas serem mulheres, de modo que as 

diferenças entre elas (por exemplo, de classe social, "raça", nacionalidade, idade, 

etc.) ficam absorvidas por essa condição e a questão da identidade de gênero passa 

a ter caráter principal (PISCITELLI, 2002). 

A identidade em que falamos acima, se relaciona com os aspectos biológicos 

e também sociais, nas palavras de Piscitelli (2002, p.5):  

 
Em termos gerais, as feministas radicais sublinharam a conexão entre 
mulheres através do tempo e das culturas, considerando que o corpo 
feminino era uma pré-condição necessária para a permanência da opressão 
patriarcal. E, se a ênfase concedida aos aspectos biológicos colocava o 
feminismo num terreno potencialmente essencialista, o desenvolvimento do 
conceito de opressão incidiu num alargamento dos significados do político.  
 

Apreender o alargamento acima referido estabelece a necessidade de se 

considerar o contexto histórico em que essas discussões eram desenvolvidas. 

Nesse sentido, essas feministas rebatiam as concepções oriundas do pensamento 

marxista em que a política era um meio racional de definir a exploração levando em 

conta aspectos objetivos, como a classe que seria um critério objetivo e considerado 



45 

 

condição de exploração. Desse modo, elas consideraram que essas concepções 

não eram apropriadas para explicar as opressões femininas, pois as mulheres 

poderiam se situar tanto em grupos dos oprimidos quanto dos opressores, ou seja, 

de acordo com esses princípios objetivos, as mulheres de branca de classe média 

não seriam consideradas oprimidas e subordinadas. E como as feministas 

afirmavam que todas as mulheres eram vítimas da opressão e da subordinação, 

seria necessário que fossem levadas em consideração todas as vivências e 

experiências que elas possuíssem e se caracterizassem como opressoras. Desse 

modo, afirmam então, que as teorias subjetivas deveriam ser consideradas em 

detrimento das objetivas (PISCITELLI, 2002). 

Assim, o alargamento que foi mencionado acima, se relaciona com a ideia de 

que todo modo de opressão e atividade de dominação masculina, era designada 

como política, pois política agora era entendido como designante de qualquer forma 

de poder tendo a ver com as questões relacionados ao Estado e suas instituições ou 

não. 

A referida ressignificação do político, desenvolvida na segunda onda do 

feminismo e defendida pelas feministas radicais, visava descontruir as relações de 

poder das mais variadas searas sociais onde passaram a atuar. Desse modo, 

teoricamente, a ideia central e origem do poder masculino, segundo elas, era o 

patriarcado e as relações entre homens e mulheres deveriam ser vistas como 

relações políticas. As radicais defendiam ainda, que o patriarcado e a dominação 

masculina teriam se perpetuado no tempo e nas culturas de modo que poucas 

sociedades escapariam dela, logo, a opressão masculina era universal sendo 

necessário, portanto que elas buscassem explicar o desenvolvimento do patriarcado 

nos seus casos específicos (PISCITELLI, 2002). 

Nesse sentido, as teorias feministas foram se desenvolvendo e se 

consolidando, mas ao mesmo tempo em que novos conceitos foram se 

desenvolvendo outros foram sendo questionados e o patriarcado foi um deles. Uma 

das críticas se dava pelo fato de o patriarcado dificultar a compreensão da história 

feminina, pois segundo Piscitelli (2002, p.7): 

 
O conceito de patriarcado foi importante na medida em que distinguia forças 
específicas na manutenção do sexismo e útil, em termos da tentativa 
feminista de mostrar que a subordinação feminina, longe de ser inevitável, 
era a naturalização de um fenômeno contingente e histórico, era que se o 
patriarcado teve um início poderia ter um fim. O pensamento feminista 



46 

 

procurou no patriarcado a ideia de uma origem, de um tempo anterior, 
quando teria começado a história da opressão das mulheres, a organização 
social contemporânea atualizaria a ordem existente nas sociedades 
arcaicas, na qual a dominação era exercida por homens. O problema é que 
a utilização desse termo fora do seu contexto obscurecia a compreensão 
das relações sociais que organizam diversas formas de discriminação.  
 

Importante mencionar que o patriarcado buscava demonstrar a origem da 

opressão feminina e que essa condição não era natural e poderia ser combatida e 

eliminada (PISCITELLI, 2002). No entanto, o conceito foi se tornando problemático 

na medida em que ao descrever coisas muito distintas a partir do mesmo termo 

passou a parecer impreciso, inconsistente, passando a ser utilizado como sinônimo 

de opressão e dominação masculina de modo a ficar adstrito a essa opressão 

universal que se essencializava no tempo e no espaço.   

 Contemporâneo ao debate que discutia a origem social e cultural da 

opressão e subordinação femininas, já discutidas anteriormente, o conceito gênero 

foi formulado de forma pioneira por Gayle Rubin, embora já fosse utilizado. A 

referida autora conceituou o sistema sexo/gênero definido como:  

 
[...] conjunto de arranjos através dos quais uma sociedade transforma a 
sexualidade biológica em produtos da atividade humana, e nas quais estas 
necessidades sociais transformadas são satisfeitas. Conjunto de arranjos 
através dos quais a matéria prima biológica do sexo humano e da 
procriação é modelada pela intervenção social humana (GAYLE apud 
PISCITELLI, 2002, p.8). 
 

A fim de explicitar de que forma esses arranjos funcionam e também defini-

los, a autora utiliza as ferramentas de autores como Freud e Lévi Strauss para 

abordar a vida social das mulheres, pois esse era o local que desencadeava a 

opressão não só delas, mas de todas as minorias sociais.  Ou seja, Gayle Rubin se 

apropria da ideia de “intercâmbio de mulheres” de Levi Strauss de forma peculiar 

para explicitaras origens sociais da opressão feminina nas suas respectivas 

sociedades.  

Piscitelli (2002) assim escreve sobre o sistema elaborado por Rubin: 

 
Para Rubin, o “intercâmbio de mulheres” seria um “primeiro passo” para a 
construção de conceitos através dos quais pensar a subordinação das 
mulheres, na medida em que mostraria essa subordinação como produto 
das relações por meio das quais sexo e gênero são organizados e 
produzidos. Isto leva a autora (Rubin) a pensar na necessidade de estudar 
cada sociedade para determinar mecanismos através dos quais as 
convenções da sexualidade se produzem e mantém (PISCITELLI, 2002, 
p.9). 
 

Ainda na visão de Rubin, na diferenciação entre os sexos o aspecto de maior 



47 

 

relevância é o de ordem cultural em detrimento do biológico. Nessa senda, a autora 

argumenta que os sistemas de parentesco seriam os responsáveis para a 

diferenciação de gênero e a subordinação das mulheres, criando a ideia de um 

sistema sexo/gênero e mais uma vez sustenta então a prevalência da importância 

cultural sobre a biológica na diferenciação entre os sexos. Segundo Piscitelli sobre a 

visão de Rubin: “Desta maneira poderia se dizer que, para a autora, gênero é um 

imperativo de cultura, que opõe homens e mulheres através do parentesco” 

(PISCITELLI, 2002, p.9). 

Uma das críticas ao pensamento de Rubin se dá pelo fato de que se ela se 

apoia no parentesco como forma de elucidar as questões do sistema sexo/gênero 

ainda está respaldada por questões de ordem naturais e, ao mesmo tempo, 

universaliza as relações de gênero, em vez de atentar para suas especificidades 

contextuais.  

A visão de Silva (2014) sobre as concepções de Rubin são assim expostas: 

 
Gayle Rubin, antropóloga americana, numa perspectiva estruturalista, 
pensa a opressão feminina dentro de um sistema social. O foco era mostrar 
que a relação entre os gêneros não deriva da natureza, pois é histórica, 
decorre de um arranjo social e tem um momento de fundação. Suas 
formulações surgem no cruzamento com a leitura das Estruturas 
elementares do parentesco de Lévi-Strauss (1982), onde o sistema de troca 
de mulheres se evidencia, e também com ideias de cunho marxistas 
(sistema sexo/gênero). Explica a opressão da mulher como socialmente 
construída, estando o sexo para a natureza e o gênero para a cultura. Para 
Rubin, se as mulheres são trocadas para fins de aliança entre grupos, e 
esses casamentos configuram a passagem da natureza para a cultura, 
segundo suas regras de exogamia e tabu do incesto, a derrota histórica da 
mulher seria simultaneamente a criação da cultura. A opressão feminina (a 
autora mantém essa categoria do movimento feminista) surge com a criação 
da cultura, ou seja, é histórica e está afastada das bases do determinismo 
biológico da função reprodutora como algo fundacional. Segundo Franchetto 
et al. (1981: 30), “A teoria do social em Lévi-Strauss é, para Rubin, uma 
teoria implícita da opressão feminina.” (SILVA, 2014, p.56). 
 

Por fim, importante elencar as correntes teóricas feministas assim definidas 

por Silva: 

 
Estas as diferentes perspectivas de gênero seguem correntes teóricas 
construídas ao longo da história da disciplina, e assim se estruturam: na 
corrente estruturalista o gênero implica em alteridade, para que exista o 
masculino é necessário seu oposto, o feminino. O processo de constituição 
da identidade se dá pelo reconhecimento de que existem pessoas idênticas 
e diferentes de nós mesmos e que, portanto, só há a possiblidade de 
existirem dois gêneros. Na corrente pósestruturalista o gênero se constitui 
pela linguagem/discurso, esses teóricos entendem que os discursos não 
são apenas palavras, mas linguagem, atos que tem significados. Segundo 
Joan Scott, o discurso é um instrumento de orientação do mundo, mesmo 
se não é anterior à orientação da diferença sexual. Na corrente 



48 

 

pósmoderna, há o entendimento que o gênero pode ser mutável, existindo 
por sua vez, múltiplos gêneros (SILVA, 2014, p. 59) 
 

Sintetizando as questões da origem do conceito de gênero nas palavras de 

Piscitelli (2002, p.11): 

 
O que me interessa reter de tudo isto é que o conceito de gênero começou 
a ser desenvolvido como uma alternativa ante o trabalho com o patriarcado. 
Ele foi produto, porém, da mesma inquietação feminista em relação às 
causas da opressão da mulher. A elaboração desse conceito está 
associada à percepção da necessidade de associar essa preocupação 
política a uma melhor compreensão da maneira como gênero opera em 
todas as sociedades, o que exige pensar de maneira mais complexa o 
poder. Vemos, assim, que as perspectivas feministas que iniciaram o 
trabalho com gênero mantêm um interesse fundamental na situação da 
mulher, embora não limitem suas análises ao estudo das mulheres. 

 

2.2 Emergência do conceito de gênero e sua construção  

 

As discussões sobre gênero surgiram na década de 70 na chamada segunda 

onda do movimento feminista, momento em que as reflexões dessa categoria se 

davam em torno da oposição ao determinismo biológico, ou seja, o masculino e o 

feminino não eram determinados pelas características anatômicas naturais, mas sim 

culturalmente variando de acordo com o contexto histórico. 

O desenvolvimento em torno do referido conceito originou diversos estudos e 

abordagens sobre o mesmo, desencadeando ferramentas e significados diversos de 

acordo com a época que operavam. Na esteira do pensamento feminista, foi 

relevante historicamente distinguir sexo e gênero. Sexo referir-se-ia aos aspectos 

biológicos dos homens e mulheres e seus aparelhos reprodutores, gênero iria além 

abordando aspectos sociais, considerando as construções dos papéis que os 

homens e as mulheres que vão desempenhar na sociedade a partir das assimetrias 

sexuais deles derivados. Nas palavras de Joseli Maria Silva (2007, p.121): 

 
O sexo, comumente estabelecido como um dado biológico, está relacionado 
à dimensão anatômica das diferenças dos corpos. Assim, o corpo, já 
categorizado como de macho ou de fêmea, é a base sobre a qual se institui 
os papéis culturais e as expectativas de comportamento que a sociedade 
tem para o desempenho do papel do macho, que deve ser masculino, e do 
papel feminino, desempenhado pelo corpo categorizado como de fêmea. 
 

Dito isso, utilizaremos as abordagens de expoentes na discussão sobre 

gênero sendo elas Joan Scott e Judith Butler, para isso serão retomadas algumas 

ideias feministas já elencadas no item anterior a fim de contextualizar a discussão 



49 

 

das referidas autoras. 

A categoria gênero teve como início de sua discussão o momento em que a 

categoria mulher era utilizada em contraposição a categoria homem, pois esta última 

abarcava a ideia de um sujeito neutro e universal e as feministas buscavam então 

através da criação da categoria mulher a visibilidade das mulheres e o fim das 

invisibilizações e subordinações femininas também presente na construção do 

conhecimento científico. Como um desenvolvimento dos estudos de mulheres surgiu 

a categoria gênero de forma a abordar não apenas a visibilidade das mulheres, mas 

a historicidade e o aspecto relacional e contextual dos sistemas de gênero. De forma 

crítica, Joan Scott (1995) salienta que a despeito de seu uso crescente ele era 

muitas vezes usado como sinônimo de mulheres e não como uma categoria analítica 

que desse conta do seu aspecto relacional. Nesse sentido escreve Joan Scott (1995, 

p.7): 

 
[...] no seu uso recente mais simples, “gênero” é sinônimo de “mulheres”. 
Livros e artigos de todo o tipo, que tinham como tema a história das 
mulheres substituíram durante os últimos anos nos seus títulos o termo de 
“mulheres” pelo termo de “gênero”. Em alguns casos, este uso, ainda que 
referindo-se vagamente a certos conceitos analíticos, trata realmente da 
aceitabilidade política desse campo de pesquisa. O uso do termo “gênero” 
visa indicar a erudição e a seriedade de um trabalho porque “gênero” tem 
uma conotação mais objetiva e neutra do que “mulheres”. O gênero parece 
integrar-se na terminologia científica das ciências sociais e, por 
consequência, dissociar-se da política – (pretensamente escandalosa) – do 
feminismo. Neste uso, o termo gênero não implica necessariamente na 
tomada de posição sobre a desigualdade ou o poder, nem mesmo designa 
a parte lesada (e até agora invisível) (...) (SCOTT, 1989, p. 6)(...) “Gênero”, 
como substituto de “mulheres”, é igualmente utilizado para sugerir que a 
informação a respeito das mulheres é necessariamente informação sobre os 
homens, que um implica no estudo do outro. Este uso insiste na idéia de 
que o mundo das mulheres faz parte do mundo dos homens, que ele é 
criado dentro e por esse mundo. Esse uso rejeita a validade interpretativa 
da idéia das esferas separadas e defende que estudar as mulheres de 
forma separada perpetua o mito de que uma esfera, a experiência de um 
sexo, tem muito pouco ou nada a ver com o outro sexo [...]. 
 

Para Scott, o conceito deve ser pensado de forma relacional onde as 

mulheres e os homens, o feminino e o masculino, são diretamente relacionados e 

recíprocos, ainda que não constituídos de forma igualitária, não sendo possível 

pensar num sem o outro (SCOTT, 1995). Ou seja, em uma perspectiva pós-

estruturalista, davam centralidade à linguagem e suas vinculações com relação de 

poder, compreendendo gênero de forma desvinculada a qualquer determinismo 

biológico, atribuindo a ele um sentido amplo e cultural frisando o caráter relacional 

entre o masculino e o feminino de modo a compreender as relações e organizações 



50 

 

sociais como marcadas por uma construção simbólica e interdependente entre 

masculino e feminino. 

A historiadora propôs então a discussão em torno da relacionalidade dos 

gêneros, em que a história das mulheres não poderia ser escrita e discutida sem 

levar em conta a história dos homens. Para ela, abordar a história feminina sem 

levar em conta a masculina era também uma forma de essencializar as relações de 

gênero. Em vez disso, usando o gênero como uma categoria analítica, ela propõe 

compreender de que maneira mulheres e homens vivem em contextos específicos a 

partir de um sistema cultural que delimitam fronteiras entre o masculino e o feminino 

e, a partir delas, constituem desigualdades.    

Para Scott, o gênero é perpassado por outras questões como classe, 

raça/etnia, geração, não tendo como colocar todas em uma mesma categoria como 

faziam outras teóricas de momentos precedentes. Logo, para a historiadora a 

questão da opressão e subordinação feminina não se restringia a questão anatômica 

dos corpos femininos e masculinos. Isso fez com que “a categoria ‘Mulher’ passasse 

a ser substituída, em várias reivindicações, pela categoria ‘Mulheres’, respeitando, 

assim, o pressuposto das múltiplas diferenças que se observavam dentro da 

diferença” (PEDRO, 2005, p.3). 

Assim, Scott como historiadora propõe em seus textos demonstrar a forma 

pela qual gênero, como um termo, foi sendo incorporado de modo a substituir a 

categoria sexo.  E o modo pelo qual ela propôs essa abordagem foi utilizando 

gênero como categoria analítica, procurando compreender como os seus 

desdobramentos atuavam na ordem social e analisar de que modo, contextualmente 

e relacionalmente, eram constituídos o feminino e o masculino. 

Buscando investigar os motivos que levaram a mulher a se tornar invisível 

historicamente, fazendo isso através da utilização do conceito gênero como 

categoria analítica, utiliza ferramentas e conceitos pós-estruturalistas como de 

Michel Foucault (1977). Assim, analisa gênero sob as seguintes perspectivas: 

desconstruir a dicotomia homem/mulher em que o primeiro impõe sua supremacia, 

fugir da lógica natural e pensar gênero como construção social, não fixa e ainda que 

as relações sociais são impregnadas de poder desde suas construções. 

A ideia fundamental de gênero para a autora consiste em conceber “gênero 

como elemento constitutivo das relações sociais, baseadas nas diferenças 

percebidas entre os sexos, bem como ele próprio é uma forma primeira de dar 



51 

 

significado às relações de poder” (SCOTT, 1990, p.14).  

Nas palavras de Scott (1994, p.19): 

 
[...] examinar gênero concretamente, contextualmente e considerá-lo um 
fenômeno histórico, produzido reproduzido e transformado em diferentes 
situações ao longo do tempo... A história não é mais a respeito do que 
aconteceu a homens e mulheres, e como eles reagiram a isso, mas sim a 
respeito de como os significados subjetivos e coletivos de homens e 
mulheres, como categorias de identidades foram construídos. 
 

 Assim, podemos compreender que segundo Scott é possível abarcar gênero 

em uma perspectiva relacional, pois é um elemento composto pelas relações entre 

homens e mulheres historicamente, culturalmente, identificando os padrões de 

comportamentos sociais e culturais das masculinidades e feminilidades, e desse 

modo em decorrência da reciprocidade entre os gêneros e da dinâmica entre eles, o 

conceito de gênero está sempre em processo de ressignificação.  

Assim, Joan Scott define gênero como: 

 
[...] o núcleo essencial da definição baseia-se na conexão integral entre 
duas proposições: o gênero é um elemento constitutivo de relações sociais 
baseado nas diferenças percebidas entre os sexos, e o gênero é uma forma 
primeira de significar as relações de poder. As mudanças na organização 
das relações sociais correspondem sempre à mudança nas representações 
de poder, mas a direção da mudança não segue necessariamente um 
sentido único [...] (SCOTT, 1995, p.21). 
 

Ainda na visão de Scott (1995) gênero é uma categoria de análise sociológica 

e histórica que permite compreender as relações sociais que estabelecem saberes 

para a diferença sexual, isto é, saberes que dão significados às diferenças corporais 

e que implicam numa organização social a partir delas. Estes saberes não são 

absolutos, mas sim relativos para cada sociedade e época. 

No debate mais atual, Judith Butler (2003), critica o binômio sexo/gênero visto 

de uma perspectiva essencialista, fixa, imutável, propondo que através de uma 

genealogia se perceba que não há uma essência, ou seja, não há essencialismo na 

categoria gênero visto que se pode construir masculinidades em corpos femininos e 

feminilidades em corpos masculinos.  

A autora discorda que somente gênero seja abarcado pela teoria social e que 

sexo teria como base apenas os aspectos naturais e biológicos. Em outros termos, 

ela problematiza a ideia de que há um sexo pré-discursivo, uma base biológica como 

origem das diferenças culturais. Pelo contrário, defende o caráter histórico do "sexo", 

na tentativa de diluir a dicotomia existente entre sexo e gênero, levando ao limite a 



52 

 

ideia construcionista de gênero.  

Assim, ela propõe que sexo não é anterior a gênero, o que acontece é que o 

corpo é vivenciado a partir de definições pré-definidas e desse modo sua proposição 

é desprender-se dessas determinações de corpo/biologia alegando que é possível 

que as masculinidades e feminilidades sejam vivenciadas de formas diversas. Em 

outras palavras, por um não ser anterior ao outro, encontram-se no mesmo patamar, 

de modo que é possível descontruir gênero e sexo, e consequentemente acabar 

com a dicotomia que os acomoda em corpos distintos. 

A autora propõe ainda que gênero constitui uma modalidade de identidade 

que se imbrica e intersecta com outras como classe, raça, geração, não sendo 

possível, portanto separá-lo, pois com elas é construído e sustentado (PISCITELLI, 

2002). 

Nesse sentido, em relação ao aspecto transversal de gênero é necessário 

compreender que embora todas as mulheres sejam passíveis de discriminação de 

gênero por serem mulheres, existem outros fatores que são importantes na forma de 

como elas vão vivenciar essa desigualdade, tais como: classe, raça, cor, etnia, 

religião, aspectos geracionais, entre outros, fatores estes que estão diretamente 

ligados a identidade social dessas mulheres (CRENSHAW, 2002).  

Os referidos fatores refletiram claramente nas entrevistas realizadas na 

construção deste trabalho, pois diante dos aspectos peculiares de cada entrevistada 

como os fatores acima citados, foi possível perceber que eles influenciavam 

diretamente nas percepções de cada uma delas em relação ao Café Aquários, e no 

modo como descreviam as dinâmicas das relações sociais dos homens e das 

mulheres no local. 

Nesse sentido, passa-se a abordar gênero como perpassado por outros 

fatores, representações e construções sociais, entrelaçado com raça, classe, 

aspectos geracionais, etc. (LAURETIS, 1994).  

Importante salientar, conforme as alegações de Alda Motta (1999, p.191) que 

a inclusão do fator geração pelos estudos de gênero foi essencial para respaldar 

suas teses, pois: “gênero e geração, como dimensões fundamentais da vida social, 

correspondem a categorias básicas – e mutuamente articuladas –da análise das 

relações sociais”. 

 

 



53 

 

2.3 Gênero como categoria de análise da Cafeteria 

 

Após elucidar pontualmente as questões principais atinentes ao feminismo e a 

emergência do conceito de gênero bem como algumas de suas abordagens 

conceituais, convém abordar gênero sob o viés de uma categoria que possibilitará 

analisar as relações sociais no Café Aquários na Cidade de Pelotas. O objetivo 

então constitui demonstrar gênero como instrumento teórico que possibilitará 

compreender empiricamente e analiticamente as relações sociais no Café, as 

lógicas relacionais que lá se construíram e as dinâmicas sociais levando em conta 

as construções das masculinidades e feminilidades e seus aspectos simbólicos. 

A construção social dos gêneros se dá, em uma primeira definição, de 

maneira relacional, ou seja, o feminino se constitui em relação ao masculino e vice 

versa, e, em uma segunda definição articulada, são originados pela dinâmica das 

relações sociais mais amplas, e nesse sentido Safiotti (1992) diz que: 

 
[...] não se trata de perceber apenas corpos que entram em relação com 
outro. É a totalidade formada pelo corpo, pelo intelecto, pela emoção, pelo 
caráter do EU, que entra em relação com o outro. Cada ser humano é a 
história de suas relações sociais, perpassadas por antagonismos e 
contradições de gênero, classe, raça/etnia (SAFIOTTI, 1992, p.210). 
 

   

No que tange ao presente trabalho, gênero serve como categoria de análise 

das relações sociais que se desdobram no café Aquários, pois auxilia na descrição e 

na percepção das lógicas relacionais que lá se desenvolvem. Isso se deve ao fato 

de que no mencionado local, desde seu surgimento, era evidente a 

homossociabilidade masculina, ou seja, a predominância dos homens como 

frequentadores do local, muitas vezes delimitando fronteiras (ainda que nem sempre 

visíveis) que limitassem ou intimidassem a presença feminina na cafeteria. Dessa 

forma, através da categoria de gênero é possível compreender as relações e 

condições assimétricas entre homens e mulheres que foram se desenvolvendo ao 

longo do tempo no café, bem como as demarcações simbólicas do feminino e do 

masculino que o espaço social reflete. 

As relações de gênero muitas vezes são reflexo de como cada gênero ou 

cada mulher e cada homem internaliza suas concepções e a construção da 

identidade de cada um vai se formando de acordo com aspectos como as relações 

sociais que são desenvolvidas com os demais e também com o mundo e suas pré 



54 

 

definições. Isso quer dizer que existem muitos fatores que vão influenciar no modo 

como vemos e percebemos determinadas lógicas relacionais, como por exemplo 

classe social, faixa etária, raça e por isso procuramos identificar de que forma essas 

diferenças refletem no modo como as mulheres identificam o café e se identificam 

nele.  

De acordo com o exposto e trazendo a baila o espaço e suas sociabilidades 

que se constituíram como objeto da pesquisa, temos que gênero enquanto elemento 

que constitui e significa poder significou o Café como um espaço 

predominantemente masculino, sendo um local em que diversos tipos de relações 

simbólicas são marcantes. As relações de poder são características desde a época 

que ele foi fundado e estão presentes até mesmo nos dias de hoje, e isso será 

demonstrado em alguns trechos das entrevistadas no Capítulo 4, em que que 

reproduziram de maneira natural algumas questões referindo o privilégio masculino 

e essas relações simbólicas de poder acentuadas. 

 

2.4 Articulando gênero, classe e raça: a interseccionalidade no Aquários 

  

O Café Aquários constitui um local que passou por diversas transformações 

das suas lógicas relacionais e dinâmicas sociais ao longo dos anos. Desse modo, o 

público que frequenta a cafeteria atualmente é bastante variado, incluindo indivíduos 

das mais diversas faixas etárias, classes sociais, raças. Desse modo, ciente da 

interseccionalidade existente na Cafeteria, abordaremos neste tópico brevemente 

algumas questões relacionadas a ela, mas não será explorada de forma 

aprofundada no trabalho. 

Assim, buscaremos neste item abordar as noções principais acerca das 

categorias que formam a interseccionalidade do local para possibilitar a descrição 

dessas interações e das relações e do público do Café, identificados através de 

observação não participante realizada no espaço em tela. O objetivo então, é 

compreender como as diferenças operam no Aquários através da articulação dos 

marcadores referidos, pois eles são elementos que perpassam as relações sociais e 

que, a partir da análise da sua importância, possibilita maior compreensão acerca 

das relações de poder e dominação construídas e reproduzidas em sociedade. 

Adriana Piscitelli (2008) sugere o uso da concepção de interseccionalidade 

e/ou categoria de articulação a fim de identificar a forma que se imbricam e 



55 

 

interagem as inúmeras diferenças e assimetrias que se verificam nos espaços e na 

sociedade. Assim, o que se pretende é ir além de um único eixo de subordinação 

(gênero) para compreender as dinâmicas e lógicas das relações sociais de grupos e 

diferenças através de outros marcadores de subordinação.  

Vale mencionar que, embora interseccionalidade e categoria de articulação 

sejam instrumentos teóricos e metodológicos distintos, segundo Piscitelli (2008) 

constituem ferramentas importantes e produtivas para pensar, questionar e 

compreender as noções de diferenças e distribuições de poder e de que forma eles 

incidem no desigual posicionamento dos indivíduos nos espaços sociais. Assim 

Piscitelli (2008) afirma que: 

 
Essa produtiva valorização das categorias diferença e poder implicaria uma 
secundarização relativa da categoria gênero, que no pensamento feminista 
assumiu lugar central nas últimas décadas, obscurecendo ou subordinando 
outros “outros”, como conseqüência não intencional do esforço para 
desnaturalizar a opressão das mulheres desde pelo menos a antológica 
afirmação de Simone de Beauvoir de que “Ninguém nasce mulher: torna-se 
mulher” (PISCITELLI, 2008, p.269). 
 

Em consonância, Bilge (2009) afirma: 

 
A interseccionalidade remete a uma teoria transdisciplinar que visa 
apreender a complexidade das identidades e das desigualdades sociais por 
intermédio de um enfoque integrado. Ela refuta o enclausuramento e a 
hierarquização dos grandes eixos da diferenciação social que são as 
categorias de sexo/gênero, classe, raça, etnicidade, idade, deficiência e 
orientação sexual. O enfoque interseccional vai além do simples 
reconhecimento da multiplicidade dos sistemas de opressão que opera a 
partir dessas categorias e postula sua interação na produção e na 
reprodução das desigualdades sociais (BILGE, 2009, p.70). 
 

Conceição Nogueira e João Manuel de Oliveira (2010) concordam com a 

importância desse conceito quando afirmam que a interseccionalidade pretende 

analisar como as várias categorias (social e culturalmente construídas) atuam 

conjuntamente a inúmeros níveis se manifestando em termos de desigualdade 

social. Assim, os sistemas de poder dentro de uma sociedade, englobando todos os 

marcadores sociais em foco, não agem independente uns dos outros e por isso não 

devem ser analisados separadamente. 

É importante se aperceber da ideia de que: 

 
[...] a pessoa não é divisível em cada situação particular, o que implica que 
as opressões a atingem de modo combinado, coexistindo e reforçando-se 
mutuamente na produção das desigualdades sociais. É por isso que 
interseccionalidade é um conceito analítico, ou seja, permite ler e interpretar 



56 

 

a realidade para melhor atuar sobre ela visando a sua transformação 
(MELO; GONÇALVES, 2010, p. 168). 
 

Em consonância com o propósito deste trabalho, de abordar a perspectiva de 

gênero em um espaço marcado por questões de poder ancorado na 

homossociabilidade masculina, a importância da interseccionalidade se torna 

evidente pela heterogeneidade do público atual do Café. Isso se deve ao fato 

também de ser um conceito que elucida os diferentes fatores de discriminações, 

assimetrias, vulnerabilidade e diferenças que se entrelaçam ocorrendo de forma 

simultânea na vida dos agentes sociais independente do espaço que ocupem. 

Segundo Berger (2007 apud MELLO; GONÇALVES, 2010, p.164): 

 
[...] nossa localização no “mapa social” é determinada por pelo menos três 
forças sociais específicas: o sistema de estratificação (fundado em múltiplos 
aspectos culturais, sociais e econômicos, tais como a classe, a raça, a 
etnia, o gênero, a idade, a sexualidade etc.); o controle exercido pela 
sociedade sobre nós (entendido como coerção ao modo de Durkheim ao 
definir fato social) e os papeis sociais que somos chamados a desempenhar 
em cada contexto social particular. Ou seja, cada um/a de nós traz em sua 
bagagem: uma origem de nascimento, numa cultura particular; uma 
referência de classe social definida a partir da posse de bens materiais e 
simbólicos, posições de poder e prestígio; marcas corporais e psicológicas 
que podem definir se somos homens ou mulheres; uma classificação num 
sistema racializado baseado na cor da pele ou em outros fenótipos; uma 
orientação sexual expressa de modo público ou não; uma idade que sinaliza 
o que é permitido ou proibido, e assim por diante. Esses sistemas de 
classificação a partir de “marcadores sociais da diferença” são construções 
sociais, pré-existem ao nosso nascimento – não fomos nós que os criamos 
– e se articulam de maneira a produzir maior ou menor inclusão/exclusão, a 
depender do quanto confrontam identidades sociais hegemônicas. Logo, 
nossa localização no mapa social depende: de nossas posições nos 
sistemas de classificação (estratificação), do que representamos (papéis 
sociais) e do tipo de controle que é exercido sobre nós.  
 

Marcadores como geração ou faixa etária, raça e classe são importantes 

serem mencionados neste estudo, pois, entre outros aspectos, permitem que 

identifiquemos a construção das identidades e posições sociais, análise das 

sociabilidades, suas constrições, limites e possibilidades no espaço dinâmico dos 

fluxos dos grupos e indivíduos que ocupam o espaço social do Café. Ou seja, 

através deles podemos perceber de que forma os aspectos simbólicos de gênero, 

classe, raça e geração estão presentes nas formas de interação do Café. A título de 

exemplificação da questão de raça, no documentário sobre o Aquários que será 

analisado no capítulo seguinte, um negro é entrevistado acerca de sua visão sobre a 

Cafeteria e a importância na sua vida, tem como resposta: “a importância na minha 

vida por ser da etnia negra é de alguns anos pra cá porque historicamente a 



57 

 

sociedade pelotense é preconceituosa e no café antigamente não entrava “crioulo”. 

“Nós não tínhamos acesso a nada. Eu fui o primeiro negro a participar da banda do 

Colégio Gonzaga e o pessoal da banda ia no Café e eu acabei indo junto e fui me 

acostumando porque ninguém nunca me disse que não.” Percebe-se na fala do 

entrevistado que a questão racial impedia sua inserção e seu fluxo no espaço muito 

embora fosse uma imposição simbólica como ele mesmo retrata pois nunca ninguém 

lhe disse que não após ele começar a frequentar o aquários. O relato dele é de um 

tom positivo pois conforme se depreende da sua fala eram barreiras invisíveis que 

quando foram transpostas ele se sentiu acolhido pelo espaço, passando a pertencer 

ao público e lá permanecer até os dias de hoje.  

No que tange à posição ocupada pelas mulheres nos diz Bernardino-Costa 

(2014) que sob o viés do paradigma da interseccionalidade em que marcadores 

como gênero, classe e raça se articulam na individualidade constitui um aspecto de 

extrema importância no que se refere a sua negação ou afirmação, pois são 

estruturas que definem padrões sociais intimamente responsáveis pela definição da 

ocupação da posição das mulheres em sociedade devido ao fato de sua 

individualidade muitas vezes ser negada ou rejeitada em alguns locais. 

Nesse sentido, explana Crenshaw (2002, p.177): 

 
A interseccionalidade é uma conceituação do problema que busca capturar 
as conseqüências estruturais e dinâmicas da interação entre dois ou mais 
eixos da subordinação. Ela trata especificamente da forma pela qual o 
racismo, o patriarcalismo, a opressão de classe e outros sistemas 
discriminatórios criam desigualdades básicas que estruturam as posições 
relativas de mulheres, raças, etnias, classes e outras. 
 

De acordo com Stuart Hall (2006) as mudanças estruturais que ocorrem na 

sociedade a partir da modernidade ocasionaram uma transformação, fragmentação 

nas identidades. Referidas alterações refletiram em variáveis como classe, raça, 

gênero, sexualidade, etnia, cor, entre outros. Isso significa que a noção de 

estabilidade e todo unificado que se tinha anteriormente se transforma e os 

indivíduos passam a questionarem a si mesmos. 

Para Hall (2006) os agentes sociais interagem com o mundo e tudo que está 

inserido nele, de modo que internaliza valores e significados que vão ser 

responsáveis pelas origens e construções de suas mais variadas identidades. Em 

outras palavras, há uma afinidade entre suas subjetividades e o mundo objetivo 

através dessa relação dinâmica operante. Nesse sentido, o conjunto formado pelos 



58 

 

pressupostos mencionados aliados a vivências e sentimentos, entre outros 

aspectos, originam significados que vão se imbricar com categorias como as de 

classe, raça, gênero que por isso devem ser analisadas e compreendidas 

conjuntamente. 

O Café Aquários, por exemplo, é constituído atualmente por diversas classes 

sócias, gerações, gênero e raças que devem ser consideradas em suas diferenças e 

singularidades isso porque, a ressignificação da cafeteria e todas as mudanças 

sociais que ocorreram ao longo do tempo influenciam diretamente nos fluxos e nas 

lógicas relacionais que nele se estabelecem e que refletem nas identidades que ali 

se constituem. 

A interseccionalidade permite que através das considerações de todas as 

diferenças das categorias sociais os sujeitos internalizem a sensação de 

pertencimento a determinados espaços sociais.  

Assim, não haveria como abordar a questão de gênero na cafeteria e a 

questão da mulher no espaço, sem que se mencionasse os marcadores de 

diferenças, que conforme já explicitado, influenciam diretamente na construção da 

lógicas relacionais do Aquários, nas sociabilidades estabelecidas, nos fluxos e nas 

práticas sociais. 

  
2.5 Da construção das masculinidades aos estudos sobre homossociabilidade 

masculina 

 

Ao falarmos em gênero não podemos deixar de abordar a construção social 

da masculinidade e a masculinidade hegemônica, por serem fatores que auxiliaram 

na elucidação da construção do objeto de pesquisa, uma vez que a masculinidade e 

a homossociabilidade evidentes no Café exigem uma explanação acerca de suas 

construções.  

Partindo de Pierre Bourdieu (2002, p.67) a masculinidade é: “uma noção 

eminentemente relacional, construída diante dos outros homens, para os outros e 

contra a feminilidade, por uma espécie de medo do feminino, e construído, 

primeiramente dentro de si mesmo”. Na sua visão referida construção se origina da 

dominação simbólica que existe dos homens em relação às mulheres. 

Conforme explana Silva (2014, p.57): 

 



59 

 

As décadas de 80 e 90 marcaram a abertura para os estudos sobre 
homens, masculinidades hegemônicas e subalternas (Connell, 1985; 
Kimmel,1998; Nolasco,1995; Vale de Almeida,1995. Segundo Aragão 
(2013:344), somente a partir do próprio feminismo que as possiblidades se 
abriram para os estudos da masculinidade. “A despeito da alienação inicial, 
os estudos sobre os homens e as masculinidades se desenvolveram graças 
ao mesmo intento de questionar os padrões e opressões de gênero. 
Homens e mulheres são pensados agora no plural e as diferenças são 
percebidas como construídas no social. Deixa-se de estudar as mulheres 
isoladamente, e passa-se a estudar o gênero de forma relacional. 
 

Segundo Kimmel (1998) as masculinidades são construções sociais que 

fogem da fixidez e do determinismo biológico, pois possuem caráter dinâmico e em 

constantes mudanças, tendo em vista aspectos como a cultura, o tempo, classe, 

raça, etnia, região, variando em termos históricos, culturais e até mesmo no 

transcorrer da vida humana. O termo no plural “masculinidades” indica que são 

identidades diferentes para diferentes grupos em diferentes tempos. 

A referida questão constitui elemento de suma importância neste trabalho, 

pois embora o objetivo seja identificar a presença feminina no Café e seus 

desdobramentos, é essencial abordar ambos os gêneros pela relação existente 

entre eles, não tendo como abordar um sem o outro. E ainda, em consonância com 

o aludido, se dá a questão da construção social da masculinidade, pois o ambiente 

pesquisado é identificado pela homossociabilidade masculina e, além disso, possui 

um público marcado por outros fatores que se interseccionam.  

Segundo Vale de Almeida (1995) as masculinidades e as feminilidades são 

símbolos de poder acessíveis aos homens e as mulheres, a eles não se 

sobrepondo, por isso existem as variantes nas relações de gênero e as diversas 

formas de masculinidades.  

De acordo com Kimmel (1998) as masculinidades são construídas de forma 

relacional e simultaneamente, em dois campos de poder sendo eles: os que 

envolvem homens e mulheres, e os que envolvem relações entre homens apenas. A 

primeira forma de poder origina a desigualdade de gênero enquanto a segunda 

origina desigualdade de raça, etnia, sexo, idade, entre outros. Além disso, a própria 

constituição da masculinidade passa pela negação do feminino para e com os outros 

homens. Assim, para Kimmel (1998) a homofobia e o sexismo são os elementos que 

constituem a construção social da masculinidade. 

Ao considerar a existência de diversas masculinidades, vários autores 

passam a afirmar o predomínio de formas de masculinidade sobre outras, 



60 

 

recorrendo e redefinindo o conceito gramsciano de hegemonia. Para Kimmel e 

Connell (2000 apud SILVA, 2014, p.60): 

 
A masculinidade hegemônica representa a estrutura de poder das relações 
sexuais, que busca excluir qualquer variação de comportamento masculino 
que não se adapta a seus preceitos. É dessa maneira que ela está centrada 
no patriarcalismo e na heteronormatividade, construindo tipos subordinados 
de masculinidade tais como o homossexual que lhe serve de contraponto e 
de anti-paradigma. A manutenção da masculinidade hegemônica trata na 
verdade de uma trama de situações que a favorecem mais ou menos, 
dependendo das circunstâncias.  
 

A partir dos estudos sobre masculinidades e considerando que o homem não 

pode ser considerado unilateralmente pois a relacionalidade dos gêneros deve ser 

evidenciada, a masculinidade hegemônica foi uma categoria criada por Connell com 

a finalidade de referir a um grupo masculino que se encontrem em posições 

privilegiadas de classe, raça com superioridade hierárquica não somente em relação 

às mulheres mas também a outros homens (ADELMAN; MORAES, 2008). 

Na presente pesquisa, mencionada constatação se evidencia pela histórica 

sociabilidade masculina, constituída de homens brancos e de classes elevadas, 

onde grupos de minorias eram desprivilegiados e não frequentavam o Café, 

verificado também pelos depoimentos que fizeram parte do documentário sobre ele, 

explanado no próximo capítulo. A branquitude denominada como um ideal em 

sintonia com a modernidade constituída de seus aspectos físicos e simbólicos 

determinava os acessos a determinados espaços pelos agentes sociais, que como 

consequência ocasionavam a distinção social e hierarquias tanto de ordem racial 

quanto de classe, por carregar consigo a noção de que o padrão era ser homem e 

branco dotados de vários capitais que não somente o econômico. 

Para Daniel Welzer-Lang (2001) as relações sociais de sexo entre homens e 

mulheres e somente entre homens são caracterizadas por dois modelos naturalistas: 

um direcionado ao sexismo, a dominação do homem sobre a mulher e separação 

total entre os sexos, e a segunda é orientada no sentido de que a sexualidade dita 

“normal” é aquela que se compõe das relações entre homens e mulheres, ou seja, 

heterossexuais, sendo as outras consideradas como “diferentes”. O paradigma 

naturalista divide os grupos masculino e feminino de forma hierárquica, onde os 

privilégios masculinos se dão em detrimento das mulheres. Importante mencionar 

que, a dominação masculina também se verifica entre os homens.  



61 

 

Desse modo, a pesquisa pretendeu compreender também se no ambiente do 

Café Aquários, a partir da inserção da mulher, essa dominação e esses privilégios 

masculinos ainda se fazem presentes de modo a emergir juntamente com tensões 

em um ambiente de poder consolidado. 

A principal forma pela qual os homens tentavam demonstrar a sua bem 

sucedida masculinidade era através da desvalorização de outras formas de 

masculinidade, posicionando o hegemônico por oposição ao subalterno, na criação 

de um Outro.  Atualmente, são as mulheres e os homens gays que têm servido 

como as visões clássicas da identidade de gênero subalterna, pano de fundo contra 

o qual os homens brancos heterossexuais projetam suas ansiedades de gênero e é 

sobre a emasculação destes que a hegemonia masculina é construída (KIMMEL, 

1998). 

Ainda nesse sentido, aduz Silva (2014) que: 

 
A masculinidade só pode estar em competição com aquele que - na 
concepção masculina - pode estar fragilizando a sua masculinidade, ou 
seja, aquele que tenha pertença ao mesmo contexto social. É assim que os 
significados da masculinidade se desenvolvem socialmente e se 
estabelecem em relação e em oposição aos outros (SILVA, 2014, p.61). 
 

No sentido do aludido anteriormente pelo autor, muito se coaduna com a 

problemática da pesquisa a hegemonia dos homens brancos heterossexuais, pois 

conforme observações que foram feitas, é este o aspecto que predominava no 

público que se fazia presente no Café, logo importante verificar como este dado 

repercute no objeto de pesquisa e seus desdobramentos.  

Ainda na visão de Kimmel (1998, p.116): 

 
A masculinidade hegemônica é invisível àqueles que tentam obtê-la como 
um ideal de gênero, ela é especialmente visível precisamente àqueles que 
são mais afetados pela sua violência. Aqui as palavras de mais um clássico 
canônico, de George Simmel em A Filosofia da Cultura (1911): A posição de 
poder dos homens não apenas assegura sua relativa superioridade sobre a 
mulher, mas assegura um padrão e este padrão torna-se generalizado 
como padrão genericamente humano que deve governar igualmente o 
comportamento de homens e de mulheres. Se alguém percebe 
grosseiramente as relações entre os sexos como a relação entre senhor e 
escravos, então se dará conta que e privilégio dos senhores não ter que 
pensar continuamente sobre o fato de que são senhores. Ao contrário, a 
posição do escravo é tal que nunca o deixa esquecer isto. Não há duvida 
nenhuma que a mulher muito mais raramente perde o sentido do que ser 
mulher significa do que o homem a respeito do que é ser homem. Muito 
frequentemente parece que os homens pensam em termos de categorias 
puramente fatuais sem que o significado de masculinidade entre em jogo; 
em contraste, parece que a mulher nunca perde sentido disto, seja isto 



62 

 

claramente sentido ou esteja apenas subjacente ao fato que elas são, de 
fato, mulheres.  
 

A dominação masculina não deve ser vista como algo pronto e acabado, que 

se reproduz sempre da mesma forma, mas sim articulando a hegemonia masculina 

às lutas e conquistas femininas e de outros grupos a fim de que o estereótipo das 

relações sociais sexistas sejam modificadas e consequentemente a subordinação 

feminina (WELZER-LANG, 2001). 

Essa abordagem do autor demonstra que a hegemonia masculina não pode 

essencializar os fatos e as questões que perpetuavam há décadas atrás, pois nesse 

espaço de tempo as mulheres alcançaram muitas vitórias em relação a seus direitos 

e também foram conquistando seu espaço na sociedade. Logo, não há como não 

levar em conta todas essas mudanças sociais que ocorreram, ao falarmos em 

gênero, homossociabilidade, hegemonia masculina. 

Ainda segundo o autor: 

 
O paradigma naturalista da dominação masculina divide homens e mulheres 
em grupos hierárquicos, dá privilégios aos homens à custa das mulheres. E 
em relação aos homens tentados, por diferentes razões, de não reproduzir 
esta divisão (ou, o que é pior, de recusá-la para si próprios), a dominação 
masculina produz homofobia para que, com ameaças, os homens se 
calquem sobre os esquemas ditos normais da virilidade (WELZER-LANG, 
2001, p.465). 
 

De acordo com Connell e Messerschmidt (2013), os estudos de 

masculinidade derivados das teorias feministas que relacionavam a assimetria de 

relações entre homens e mulheres no patriarcado e a discussão acerca do papel do 

homem na modificação do patriarcado, constituíram uma das fontes do que ele 

denominou de masculinidade hegemônica. A referida masculinidade se diferenciou 

das demais por ter um caráter normativo, impondo um padrão de conduta que exige 

ser seguida pelos demais, através do ideal cultural de um homem muito honrado em 

que essa ideologia subordina totalmente as mulheres aos homens. 

Nesse sentido, o ideal de masculinidade é atribuído culturalmente e as 

diferentes formas de masculinidades variam de acordo com a posição social que 

cada homem ocupa no espaço, ou seja, cada homem possui uma visão própria do 

que é ser homem sustentada por uma visão geral imposta socialmente (SILVA, 

2014). E ainda Connell (apud SILVA, 2014, p.61): 

 
[...] sustenta que a masculinidade representa uma configuração das práticas 
em torno da posição que os homens ocupam na estrutura das relações de 



63 

 

gênero. Estrutura que é histórica, pois o indivíduo não está sujeito ao 
mesmo modelo de “ser masculino” a que os avôs, estiveram sujeitos, bem 
como ao mesmo modelo masculino a que seu pai ou seu irmão foram 
submetidos. 
 

Esse modelo pode ser demonstrado no objeto de pesquisa através da 

“esquina do já comi” em que a objetificação das mulheres aos homens é evidente, 

na medida em que as mesmas só participavam do ambiente enquanto objeto de 

troca entre os homens (SEDGWICK, 1985). 

Quando se aborda a construção de modelos hegemônicos de masculinidade, 

é mister dizer que as relações entre os próprios homens se constituem como a 

arena especial na qual as masculinidades são testadas, comparadas e julgadas. 

Portanto, são os espaços de homossociabilidade masculina marcados por uma 

saturação de poder e, ao mesmo tempo, de regulação das condutas masculinas e, 

potencialmente, de exclusão das mulheres que estariam apenas presentes como 

objeto de troca entre os laços masculinos (SEDGWICK, 1985). No que tange à 

homossociabilidade, neste trabalho será utilizado o conceito desenvolvido por 

Sedgwick (1985):  

 
Homossocial é uma palavra usada ocasionalmente na história e nas 
ciências sociais, na qual descreve os laços entre pessoas do mesmo sexo; 
é um neologismo, obviamente formado por analogia com ‘homossexual’, e 
também para se distinguir da palavra ‘homossexual’. Na verdade, essa 
palavra é aplicada a atividades de ‘ligação do sexo masculino’, que pode, 
em nossa cultura estar relacionado com intensa homofobia, medo e ódio da 
homossexualidade. Para ilustrar o que há por trás de ‘homossocial’ na órbita 
do ‘desejo’, do potencial erótico, ou seja, há uma hipótese de uma não 
ruptura e sim de uma continuidade entre homossocial e homossexual, uma 
continuidade cuja visibilidade para os homens, em nossa sociedade, é 
radicalmente interrompida” (LECHAKOSKI; ADELMAN, 2011, p.3).  

 
Destarte, podemos compreender a partir do exposto, que a 

homossociabilidade pode ter estreita relação com a questão da homossexualidade, 

mas que nas sociedades contemporâneas, heteronormativas, são baseadas ao 

contrário pela constante recusa da potencialidade erótica das relações entre 

homens, ainda que com possíveis ambiguidades em relação a isso (SEDGWICK, 

1985). Segundo Lechakoski e Adelman (2011), a homossociabilidade pode ser 

entendida como relações que desenvolvem em espaços privilegiados em que se 

formam entre homens, laços dos mais diversos tipos como de amizade, rivalidade, e 

que adensam relações de poder. Ainda nesse sentido, a homossociabilidade pode 

designar as lógicas sociais e os discursos que se desenrolam nesses espaços afim 



64 

 

de deles excluir a participação das mulheres caracterizando relações que se formam 

unicamente entre homens (LECHAKOSKI; ADELMAN, 2011). 

Segundo Balieiro (2009) a masculinidade enseja a presença de dois fatores: a 

exclusão feminina e a homossocialidade, tendo a homossociabilidade masculina 

como suporte a partilha de poder entre os homens e sobre as mulheres. 

O Aquários foi atribuído como espaço social de homossociabilidade masculina 

pela majoritária presença masculina que se configura desde seu surgimento e ainda 

se faz presente mesmo que de forma mais matizada. Nele as questões de 

masculinidade estão atreladas também a caracterização do Café como um espaço 

de lazer, trabalho e ainda transações de negócios em que essa homossociabilidade 

masculina significativa engloba homens atualmente de classes sociais variadas e 

consequentemente posições sociais distintas.  

No texto denominado de “O homem cordial: modernização do Brasil e 

homossociabilidade” de autoria de Leandro Lechakoski e Mirian Adelman, após 

abordar e elucidar o conceito de homossociabilidade através da ótica acima 

apresentada, eles entendem a sociedade brasileira como marcada pela 

homossociabilidade masculina primitivamente. Abordam a modernidade como um 

período histórico em que diversos paradigmas são questionados e discutidos 

trazendo Felski (1995) para criticar o machismo nesse período, pois na visão desses 

autores as teorias e estudos que permearam essa época eram extremamente 

masculinos. Ou seja, os textos e narrativas tratavam apenas das questões e 

representações masculinas, momento histórico em que a mulher fica atrelada ao 

cenário privado e doméstico e o homem ao cenário público e político. Essa 

perspectiva que os autores referem como cenário e contexto homossocial. 

Dessa forma, devido ao público masculino no ambiente do Café ser 

majoritário desde sua formação até os dias atuais, onde diariamente se reproduziam 

dinâmicas sociais predominantemente masculinas, que excluíam as mulheres 

mesmo que forma simbólica do ambiente e ainda a permeação de poder intrínseco 

ao Café utilizaremos o conceito de homossociabilidade para caracterizar essas 

relações. Ainda que com esse conceito não queiramos caracterizar de forma 

estanque os fluxos desenvolvidos no espaço estudado. Pelo contrário, da forma 

abordada a homossociabilidade não pode ser pensada de forma estanque ou 

completamente fechada às mulheres, mas de forma a incorporá-las de forma a 

subalternizá-las, seja integrando-as episodicamente como "mulheres de família" ou 



65 

 

sexualmente como objetos do desejo sexual. Em qualquer dos casos, trata-se de 

abordar as mulheres como objeto de troca entre os homens.  

Os espaços homossociais são, de fato, arenas nas quais os homens articulam 

posições de poder, excluindo as mulheres. Nas palavras de Lechakoski e Adelman 

(2011, p.9): 

 
Falando de espaços públicos desde uma perspectiva da 
homossociabilidade, percebe-se que a sociedade brasileira é um contexto 
homossocial, pois grande maioria dos espaços públicos são masculinos, 
como por exemplo, a política

 

, o mercado de trabalho, etc. 
 

Para Sedwick (1985) as relações de homossociabilidade possuem como eixo 

central a dominação masculina em que as relações e partilha de poder são 

baseadas nos vínculos sociais estabelecidos entre os homens. 

A homossociabilidade neste estudo foi o conceito que possibilitou identificar 

as relações iniciais que operavam na Cafeteria, pois conforme já mencionado no 

Capítulo 1, historicamente as cafeterias se constituíram em espaços masculinos de 

negócios, e o Café Aquários quando da sua criação eram somente os homens que 

frequentavam o local na sua grande maioria para tratar de negócios, ao que nos 

cabe averiguar de que modo esta característica se manteve duradoura ou foi 

modificada nas novas sociabilidades que se desenrolam no espaço.  Cabe ainda 

salientar como a homossociabilidade se dava também de forma intra-racial, baseada 

na branquitude, conforme abordado no capítulo anterior. Considerando que as 

formas de sociabilidade interna ao espaço não são independentes das 

transformações externas, cabe analisar de que modo os fluxos que, em si, são 

marcados pela dinâmica e contínua transformação, mantiveram ou alteraram essas 

conformações, apresentando continuidades e rupturas.  

A categoria do homem cordial sugerida por Adelman e Moraes (2008) propõe 

que como uma forma de sociabilidade ela permita e possibilite as trocas e interações 

sociais entre indivíduos que em outros espaços não conseguiriam realizar tais 

práticas, mas que também pode ofuscar e invisibilizar as hierarquias e assimetrias ali 

presentes. Esta categoria pode nos auxiliar a compreender a inserção da mulher no 

Aquários atualmente, pois a cordialidade pode ser considerada uma das categorias 

que permite os fluxos femininos no espaço e mascara as fronteiras invisíveis e 

simbólicas que existiam anteriormente.  



66 

 

Sintetizando algumas questões do presente capítulo podemos relacionar a 

masculinidade hegemônica com a homossociabilidade, na medida em que nos 

espaços de dominação masculina se criam relações de troca de poder entre os 

homens que geram um espaço homossocial, um espaço de troca e partilha de 

poder. De toda forma na Cafeteria é uma homossociabilidade relativa, que se fecha 

em determinados momentos conforme demonstrado na análise documental feita no 

Capítulo seguinte, mas que também se abre pra determinados grupos, por isso as 

da cafeteria são lógicas específicas e próprias do espaço como as familiares. 

Nesses espaços homossociais masculinos as mulheres são objetos de troca entre 

os homens. No Aquários, por exemplo, enquanto os homens negociam, as mulheres 

que passavam por lá eram objetos de troca assimétricas, conforme a “esquina do já 

comi” demonstra.  

Por fim, após as categorias fundamentais desta pesquisa serem analisadas e 

aprofundadas, no Capítulo seguinte serão analisadas imagens e um documentário 

acerca do Aquários para que se possa contextualizar o histórico da Cafeteria e da 

sua representação na Cidade de Pelotas. 

 

 



67 

 

 

Capítulo 3 – O Café Aquários no contexto da Cidade de Pelotas/RS 

 

Neste capítulo o objetivo constitui abordar alguns aspectos históricos do Café 

Aquários, bem como demonstrar sua importância no contexto social da cidade de 

Pelotas, a fim de que se compreenda a representação social da cafeteria para os 

pelotenses.  

Para tanto, não há um material histórico compilado tratando da história do 

espaço, o que se tem são fragmentos de reportagens, histórias narradas pelos 

frequentadores do estabelecimento, depoimentos, e alguns poucos trabalhos 

científicos que retratam essas questões.  

Assim, buscando não restringir o capítulo apenas aos aspectos históricos da 

cafeteria, mas também traçar uma abordagem analítica sobre ela, optou-se pela 

análise de alguns documentos e fotos do Aquários como ponto de partida para sua 

construção. Vale dizer, que as imagens foram extraídas da própria página do Café 

na internet, que através delas retrata sua história e sua importância na sociedade 

pelotense.  

Desse modo, a análise documental retratada neste item centra na análise do 

sítio do Café, através das imagens veiculadas nas mídias, disponibilizadas pelo site 

e algumas de outros produtos midiáticos sobre o qual sobressai um documentário 

que aborda a história do Café a partir do relato de seus frequentadores. Vale 

destacar, que a análise documental foi uma das técnicas escolhida conjugada com a 

análise de entrevistas abordada posteriormente, pois analisar os fluxos é uma 

perspectiva sócio histórica que se caracteriza pela dinâmica interna e externa das 

relações sociais. Assim, é necessário que se analise as relações que ocorrem dentro 

da Cafeteria e as imagens, reportagens e o documentário na visão do próprio do 

público do Café permitem essa construção. 



68 

 

 

 

3.1 Representação social do Café através de um viés fotográfico e documental 

 

Neste tópico utilizaremos fotografias como método de pesquisa qualitativa, 

pois conforme citado acima, não existe um acervo que reúna de forma escrita a 

História do Café Aquários, o que existem são fragmentos4, recortes, reportagens, 

documentários, e muitas imagens do espaço. Assim, a partir das imagens que 

seguirão abaixo procuraremos demonstrar a importância do Café no contexto social 

pelotense, reconstruir um pouco sua história e analisar a partir das imagens que se 

têm para traçar um panorama de como as lógicas relacionais se construíram e se 

modificaram nesse espaço. 

Segundo Loizos (2002) um dos benefícios do emprego das imagens e 

fotografias como aplicações potenciais na pesquisa social é justamente nosso 

objetivo neste capítulo, qual seja demonstrar a natureza de espaços sociais e suas 

mudanças históricas. Segundo o autor: “um tipo diferente de emprego de fotografias 

históricas pode incluir fazer sua leitura para se conseguir uma informação 

cultural/histórica implícita” (LOIZOS, p. 143). 

Loizos entende que “a imagem, com ou sem acompanhamento de som, 

oferece um registro restrito, mas poderoso das ações temporais e dos 

acontecimentos reais, concretos e imateriais” (LOIZOS, p. 137), sendo este um dos 

objetivos do presente tópico. 

 Abaixo seguem as imagens com suas respectivas análises e representações. 

                                                             
4
 As fontes das imagens elencadas abaixo são retiradas do site da Cafeteria 

(www.cafeaquarios.com/site/) como fonte primária, por isso não são mencionados detalhes de data e 
local sobre as mesmas.  



69 

 

 

Figura 1 – Reportagem sobre o Café Aquários 
Fonte: Site do Café Aquários (http://www.cafeaquarios.com/site/#/) 
 

Esta reportagem, retirada do site da Cafeteria a qual não se tem acesso a 

maiores detalhes como data e veículo midiático, destacando com muita clareza a 

importância da Cafeteria para a Cidade de Pelotas, basta observar o título da 

matéria denominada de “118 motivos para ter orgulho da região” e a referência ao 

Café no rol das causas de orgulho pelotense como importante espaço social. 

No início da reportagem já se fala na localização do Café denotando que ele 

se encontra numa das principais zonas centrais da urbanidade pelotense. Em 



70 

 

seguida desta alusão demonstrando a importância da localização, vem a menção a 

"esquina do pecado", assim referida pelo próprio público do estabelecimento. Este 

trecho ilustra de forma muito clara a maneira como a Cafeteria e a localização 

naquele cruzamento de ruas eram conhecidas, representando o espaço como um 

lugar que possui um sentido simbólico especial para Pelotas. 

Prosseguindo, há referência às janelas envidraçadas que embora não tenha 

sido mencionado, segundo relatos, foi a origem do nome da Cafeteria de acordo 

com o que também já foi explanado anteriormente (analogia das grandes janelas de 

vidros a um aquário e as mulheres do lado externo a peixões). Deste modo, a 

referências a mulheres, à "esquina do pecado", ao "já comi" revela que as mulheres 

- embora fisicamente ausentes no espaço - eram simbolicamente muito presentes, 

constituindo um elemento de laço entre os homens.  

No último trecho da reportagem quando é referido o cardápio da Cafeteria, 

bem como o famoso sanduíche de chester, se percebe que o escritor chama a 

atenção para o fato de que aquele local atende não somente a homens, mas 

também a mulheres e outras classes sociais, enfatizando ser um espaço que agrega 

parcelas sociais variadas, algo que precisa ser matizado.  Ao mesmo tempo de 

ansiar demonstrar a variedade de público que frequenta o Café, a fotografia 

escolhida como representativa do espaço é uma foto em que somente homens estão 

ocupando o local. Muito embora se compreenda que a fotografia é antiga e que há 

décadas era um espaço de homossociabilidade masculina, também é possível 

identificar que atualmente a forma com que o café é referenciada ainda é por esse 

público mais antigo, de homens brancos e bem vestidos. Vale dizer que a foto é 

externa salientando o espaço da rua como parte importante também na 

compreensão dos fluxos do Café. 

Embora a fotografia seja externa não englobando o interior da Cafeteria, e 

reflita a masculinidade predominante do espaço é necessário esclarecer que a 

masculinidade era predominante, mas não exclusiva, pois as mulheres “de família” 

frequentavam, conforme já elencado, e as que lá laboravam também. Além disso, 

muito embora não houvesse exclusividade em relação a esses quesitos transparecia 

ser uma norma implícita ao Café, pois de forma simbólica ele se “fechava” em 

relação a essas questões, daí interessante buscar compreender como isso 

acontecia e quais os elementos que favoreciam essa ocorrência.  

Note-se que inicia falando da "esquina do pecado", mesmo sem explicar de 



71 

 

forma clara o que isso significa, porém a maioria dos pelotenses, o que foi 

referendado pelas interlocutoras de pesquisa, conhece a famosa história da esquina 

22.  

Assim, implícito a esta alegação, podemos depreender que já não é mais a 

esquina do já comi nem a esquina do pecado, tampouco a homossociabilidade 

masculina que predomina na Cafeteria, de modo que atualmente e é bem frisado no 

texto, são homens, mas também mulheres, jovens, e classes sociais distintas que ali 

circulam. Em outras palavras, o texto reforça o espaço como democrático. 

 

 

Figura 2 – Imagem externa do Café Aquários 
Fonte: Site do Café Aquários (http://www.cafeaquarios.com/site/#/) 

 

A figura acima, mais uma vez traz como título a menção da Cafeteria como 

patrimônio da sociedade pelotense, buscando exaltar sua importância na cidade de 

Pelotas.  

Vale ressaltar que nesta imagem o Café ainda não era intitulado como 

Aquários, mas sim de Aquário termo ainda no singular, denominado dessa forma 

quando da sua aquisição pelos proprietários e irmãos Joaquim e Ramiro Rodrigues 

por volta de 1970, termo alterado alguns anos depois com acréscimo da letra S para 

registro da marca da Cafeteria. 

Reitera-se com esta fotografia a característica acentuada do espaço tendo o 

público masculino como o majoritariamente frequentador e que visivelmente é 

representado por homens brancos, e de idade mais avançada. 



72 

 

E ainda, notadamente fica evidenciada a característica física do espaço, 

contemplando as enormes janelas de vidro que além de serem responsáveis pela 

origem do nome do Café, demonstram o contato da Cafeteria com o ambiente 

externo e a dinâmica então que se estabelecia e ainda se estabelece entre os 

ambientes interno e externo da Cafeteria.  

Vale dizer que o ambiente externo aqui referido mesmo sendo a calçada das 

ruas XV de novembro e 7 de setembro, é considerada como parte integrante do 

Café, pois conforme relatado já era conhecida como a esquina do pecado ou 

esquina do “já comi” onde muitos dos frequentadores da Cafeteria acabavam se 

reunindo.  Salienta-se que, até os dias atuais o espaço concentra grande parte do 

seu público nesse ambiente externo, onde também se situam os engraxates que ali 

trabalham há muitos anos, constituindo o ambiente.  

Retomando aqui a questão dos fixos e fluxos, frequentar o Café equivaleria a 

participar dos fluxos não apenas internos, mas externos a ele, do centro da cidade 

de Pelotas, relativizando as fronteiras entre dentro e fora na compreensão da 

sociabilidade ali presente. Poderíamos dizer que um aspecto dos fixos seria a 

própria divisão (relativa) envidraçada entre o fora e o dentro, de modo que a 

visibilidade externa é constitutiva do espaço. Também poderíamos pensar a 

sociabilidade do Café como marcada por um elo com as relações sociais mais 

abrangentes da sociedade, onde o que ocorre internamente reflete e repercute 

externamente, quando consideramos as transações econômicas que fazem parte 

das interações internas, bem como as restrições externas constitutivas das normas 

culturais e de poder de seu tempo.  

 

 
Figura 3 – Reportagem sobre o Café 
Aquários 
Fonte: Site do Café Aquários 
(http://www.cafeaquarios.com/site/#/) 



73 

 

A figura acima, também retirada da página da Cafeteria, do setor que ilustra 

sua história, demonstra e exalta a importância da Cafeteria tanto para o município 

pelotense como referência para as pessoas que vem de fora e visitam a Cidade.  

Vale dizer que nesta manchete, o Café foi denominado como um dos pontos 

mais tradicionais de Pelotas, buscando transmitir a ideia de um certo “status” que 

evidentemente se comprova quando da utilização da palavra “elegância” como 

característica principal da estadia do repórter no Aquários e a menção ao jornal que 

fez o convite, por ser um dos mais importantes da região. 

Desse modo, em relação a esses aspectos, seria possível traçar um paralelo 

com as questões já suscitadas de que há alguns anos atrás a Cafeteria não possuía 

um público heterogêneo, visto que mulheres, negros e classes sociais 

desprivilegiadas não eram frequentemente vistos na Cafeteria, ainda que não 

houvesse restrição formal para adentrarem no local. Muito embora vá se aprofundar 

esses quesitos ao longo deste trabalho, e sabendo que a origem desse público 

homogêneo se deva a aspectos bastante complexos, não é equivocado dizer que 

parte dessa característica histórica do espaço se deva ao status que por muitos 

anos o Café recebeu, local que comportava homens brancos, refinados, elegantes e 

de classes elevadas. Aqui cabe identificar a relação desses aspectos com a 

branquitude explicitada no Capítulo 1 imbricada com as relações de consumo que 

identificadas com as ideias de mercado indicavam que somente as pessoas com 

poder aquisitivo privilegiado detinha acesso a determinados bens consumíveis, de 

modo que era um fator determinante dos grupos sociais que iriam frequentar 

espaços sociais específicos, como no caso do Aquários, ou seja, era uma forma de 

distinção social.  

  

 



74 

 

 
Figura 4 – Reportagem sobre o Café Aquários 
Fonte: Site do Café Aquários (http://www.cafeaquarios.com/site/#/) 
 

A manchete acima elenca fragmentos da história do Café, todavia foi postada 

no site sem abarcar a reportagem por inteira e não foi possível ter acesso a mesma. 

De toda forma, menciona a o ano de 1942 como momento de sua inauguração, onde 

o mesmo era localizado em outra localidade com o nome de Café Nacional, situado 

na Rua Marechal Floriano e que no mesmo ano foi inaugurada a atual Associação 

Comercial de Pelotas onde se encontra a cafeteria atualmente. Cabe salientar aqui a 

localização privilegiada quando abaixo do Palácio do Comércio e atualmente da 

Associação Comercial de Pelotas, pois é uma localidade de trânsito intenso que 

aborda lazer e comércio/trabalho, contribuindo para o público variado que transita 

nos arredores e até mesmo no próprio Café ao longo do dia. Nesse contexto, segue 

abaixo imagem da localização do Aquários no mapa da Cidade de Pelotas e seus 

arredores demonstrando a variedade do fluxo externo tendo em vista os arredores 

serem constituídos por estabelecimentos de lazer, de comércio e de trabalho. 



75 

 

 

Figura 5 – Mapa sobre a localização do Café Aquários 
Fonte: Google Maps, elaborado pela autora. 
 

Conforme aludido no texto do jornal, foi com a transferência do Café para o 

local que se situa ainda hoje, que o seu nome foi modificado, passando então a ser 

chamado de Café Aquário e referindo o novo aspecto físico do espaço as janelas de 

vidro que faziam o intercâmbio dos ambientes interno e externo. 

 Abaixo, segue foto demonstrando com clareza a localização atual do Aquários 

abaixo da Associação Comercial Pelotense, que além disso já demonstra um grupo 

de público variado onde faixas etárias diferenciadas ocupam o espaço. 

 

 



76 

 

Figura 6 – Imagem atual externa do Café Aquários 
Fonte: http://www.destemperados.com.br/ 

 



77 

 

Figura 7 – Reportagem sobre o Café Aquários 
Fonte: Site do Café Aquários (http://www.cafeaquarios.com/site/#/) 

Talvez este fragmento jornalístico seja o mais rico, atual e variado de todos, 

nele podemos perceber que logo nos primeiros parágrafos da reportagem a alusão é 

referente ao ambiente democrático e heterogêneo do local, ou seja, mesmo que não 

se chegasse a ler os próximos parágrafos ou que o conteúdo deles fosse diverso, 

ficaríamos refletindo acerca dos motivos que fizeram esses aspectos serem 

sublinhados.  

Não é necessário ir muito além para virem às respostas, pois nos trechos 

seguintes é revelada expressamente a noção de que a cafeteria abarca classes 

sociais bastante variadas e a questão de gênero é marcante no espaço, e de acordo 

com o próprio texto até os anos 90 eram os homens os maiores frequentadores do 

Aquários. Em seguida é chamada a atenção para o público atual diversificado que 

elenca além das mulheres também adolescentes e crianças. Outro aspecto citado é 

no sentido de serem os aposentados os mais assíduos do local. Vale sublinhar aqui 

a atenção para o texto abordar no mesmo parágrafo a ideia de uma “esquina 

democrática” juntamente com a exclusividade da masculinidade até os anos 90, 

muito embora a ideia de masculinidade possa e deva ser matizada devido aos 

fatores já explicitados. 

 A fotografia abaixo atual demonstra o público feminino no interior do espaço 

atualmente, conforme aludido acima e no próprio fragmento jornalístico. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 



78 

 

Figura 8 – Imagem atual interna do Café Aquários 
Fonte: http://boaebelavida.blogspot.com.br/ 

Dito tudo isso, muito embora o público do Café realmente tenha passado por 

uma reconfiguração e ressignificação ao longo dos anos, existem elementos 

simbólicos que demonstram que ainda os aspectos históricos se fazem presentes. 

Isso se percebe de uma análise mais profunda do texto, por exemplo, quando cita 

que a presença das mulheres "não chegou a ser problema" para os músicos do 

Café. Nesse fragmento talvez seja possível notar o caráter de propriedade 

masculina do local, bem como a presença feminina parecer uma permissão por 

parte desse público, que talvez por ser o majoritário por muitos anos, ditaria mesmo 

que de forma inconsciente, as “regras” do Café.  

Nesse mesmo sentido, ao mesmo tempo em que a reportagem procura 

demonstrar toda essa riqueza, tradição e variedade atual de público, demonstra 

através da fotografia que a ilustra, a masculinidade muito marcante da cafeteria, 

onde na parte superior visivelmente se encontram majoritariamente homens e mais 

especialmente senhores tanto na parte interna quanto externa do Café.  

Outra questão peculiar da cafeteria é a questão de pertencimento ao local de 

seus frequentadores mais antigos, este aspecto será retratado no capítulo referente 

as entrevistas pois foi levantado por uma das entrevistadas, mas vale frisar aqui 

também pois no próprio texto existe a menção à cadeira cativa, cantinho da 

esquerda e aspectos que evidenciam algumas divisões simbólicas no café que 

existiam há alguns anos e que permanece assim até hoje, onde os mais antigos 

senhores que o frequentam costumam ter seus lugares fixos para sentar. Mesmo 

que de forma simbólica esse aspecto demonstra com clareza uma imposição 

invisível das regras e dinâmicas que se estabelecem na cafeteria.  

Referidas questões aparecem novamente quando, no tópico intitulado de 

“Balcão de negócios”, é mencionada a permissão dos novatos a participar do grupo 

dos músicos, e em seguida mais uma vez a menção ao fato de que lá, até mesmo 

em tempos mais atuais é um ambiente de tratar de negócios, retratando a época de 

seu surgimento quando chegou a ser conhecido como a bolsa de valores da cidade 

de Pelotas. O referido grupo se reúne em diversos locais da Cidade sendo um deles 

o Café, onde trocam conversas, ideias e tocam juntos. 

Dito isso, e no tópico seguinte da reportagem, novamente se remete ao nome 

do estabelecimento em que, segundo um dos proprietários, o S do nome do espaço 

foi acrescentado apenas para dar um toque ao local. E em seguida, há a expressa 



79 

 

confissão de que o nome foi criado de maneira um pouco maliciosa, abarcando no 

mesmo trecho tanto questões referentes à classe social, quando mencionado que na 

época do surgimento do café somente classes elevadas o frequentavam. E logo, 

mais uma vez, a referência às janelas de vidro como originárias do nome Aquário e 

depois Aquários. A foto abaixo já atual ilustra as janelas de vidro e demonstra a 

conectividade dos ambientes externo e interno. 

 

 
Figura 9 – Imagem interna das janelas de vidro do Café Aquários 
Fonte: http://pu3yka.com.br/ 
 

Vale frisar, que conforme já aludido, o material que se encontra a respeito da 

história do café são fragmentos de jornais como os presentes neste capítulo, 

fotografias, documentários, assim como as histórias contadas pelos seus 

frequentadores, o que além de enriquecer ainda mais o ambiente peculiar da 

cafeteria, permite que uma gama variada de contextos e origens surja dependendo 

de onde venha o relato. 

No final da reportagem, mais uma vez para exemplificar os personagens 

conhecidos e importantes que ali estiveram, aparecem como nomes apenas 

referências masculinas, encerrando com a questão da heterogeneidade do público 

atual, salientando mais uma vez o ambiente democrático, o que conforme já 

demonstrado ainda carrega consigo aspectos bastante ambíguos e contraditórios 

nesse sentido. 

 



80 

 

 
Figura 10 – Reportagem sobre o Café Aquários 
Fonte: Site do Café Aquários (http://www.cafeaquarios.com/site/#/) 

 

A reportagem acima retrata aspectos muito interessantes e que demonstram 

mais uma vez a peculiaridade do espaço social estudado. 

Primeiramente, vale mencionar que o Café funciona de segunda a segunda, 

tendo um público que circula ali nos horários mais diversos, sendo, portanto 

conforme expresso no texto, um estabelecimento que pode ser uma lancheria, 

restaurante, cafeteria, e até mesmo um ponto de encontro entre amigos.  

O Café é tratado como ponto de partida da sociedade pelotense no que tange 

a inúmeros quesitos. Além disso, retrata novamente a questão masculina do espaço 

quando do seu início e ainda menciona a ideia de ser um local para se falar da vida 

alheia, aspecto este que pode convergir no sentido, além de outros é claro, da 



81 

 

esquina do já comi e da reunião dos homens do Café para falarem sobre as moças 

que por ali passavam.  

A questão de tradição familiar na cafeteria é muito presente, e é 

expressamente sublinhada na redação da reportagem quanto é dito que já 

frequentaram bisavôs, avôs, pais, filhos, netos e afirmando que virão os bisnetos. 

Referido tema, aparece na fala de muitas das entrevistadas dessa dissertação como 

será demonstrado em capítulo próprio, e que aparece no parágrafo ora citado 

demonstrando que a frequência ao Café é quase como um legado que vai passando 

nas famílias de geração em geração, aparecendo sempre como uma tradição 

familiar. E nesse sentido, as mulheres que receberam esse legado, e algumas foram 

entrevistadas e terão suas concepções analisadas mais adiante, por talvez fazerem 

parte de famílias de classe social alta que frequentam o Café desde seu surgimento, 

retratam muito nas suas falas essa questão de família, de lugar de aconchego, de 

histórias e lembranças. Essas questões evidenciam o Café como um espaço que 

não se limita a ideia de espaço fechado e estanque e nem exclusivamente 

masculino, pois mesmo que a homossociabilidade masculina fosse uma questão 

evidente ela também, conforme demonstrado acima, e na fala de algumas 

entrevistadas no Capítulo 4, incluía mulheres específicas em situações específicas 

como as que recebiam o legado de frequentadoras em sua família como uma 

questão geracional. 

 

 
Figura 11 – Reportagem sobre a importância do Café Aquários 
Fonte: http://www.destemperados.com.br/ 

A figura acima foi elencada apenas para demonstrar que em tempos recentes, 

vale dizer que a data da citação do Café na página é do ano de 2015, a cafeteria 



82 

 

ainda é citada como referência no município, denominado pela autora do texto como 

“grife da cidade” e “lenda” daí mais uma vez a importância compreender que a 

cafeteria constitui um símbolo de Pelotas não somente para os pelotenses, mas 

também para quem por qualquer motivo passe pela Cidade. 

As imagens que seguem abaixo, também datadas do ano de 2015 e da 

mesma fonte da fotografia acima, foram utilizadas para ilustrar a Cafeteria na 

atualidade já que são recentes. A partir delas, algumas constatações são possíveis 

de se perceber. Primeiramente, a primeira imagem retrata as janelas de vidros que 

permanecem ainda hoje, mesmo depois do café ter passado por reforma e esta deu 

um toque mais moderno ao estabelecimento. Em seguida, podemos depreender que 

o ambiente externo continua fazendo parte da sociabilidade da cafeteria por ali se 

estendendo, e que o público que ali se encontra é em sua maioria formado por 

homens.  

Todavia, em muitos sentidos, as características do masculino, do homem, da 

masculinidade, aparecem como inerentes ao espaço seja nos seus símbolos e suas 

dinâmicas e lógicas relacionais, seja em relação aos seus aspectos físicos. 

Referidas alegações podem ser ilustradas não somente com a primeira fotografia do 

ambiente externo do Café, mas como as demais que seguem e que permitem 

visualizar o ambiente interno, momento em que mais uma vez a figura masculina 

aparece como referência de público, sendo as mulheres que ali se encontram 

apenas as que ali trabalham e estão atrás do balcão. É de extrema relevância 

mencionar aqui, que muito embora as lógicas da Cafeteria possuíssem obstáculos 

simbólicos, a mulher como frequentadora do Café, como trabalhadoras elas sempre 

estiveram lá. Desde a sua fundação as mulheres fizeram parte da classe 

trabalhadora do espaço, época em que, conforme já explicitado no capítulo 1 deste 

trabalho, a classe trabalhadora feminina era invisibilizada devido a não inclusão do 

gênero em setores como o laboral 

Desse modo, mais uma vez não se pode falar em espaço exclusivamente 

masculino pois a mulher de certa forma esteve inserida no Café desde muito tempo, 

tanto na condição acima mencionada, como as mulheres de família frequentadoras 

E por fim, muito embora os cigarros e charutos sejam muito remetidos a figura 

do café, principalmente do cafezinho, a charutaria do café permanece preservada no 

estabelecimento, e de alguma forma preserva a característica de masculinidade, do 



83 

 

homem de negócio, dos senhores que ali circulam há muitas décadas, conforme 

demonstra a fotografia abaixo. 

 

 
Figura 12 – Imagem interna da charutaria do Café Aquários 
Fonte: https://www.tripadvisor.com.br/ 

 

A seguir, a fotografia demonstra a predominância das mulheres como classe 

trabalhadora da Cafeteria nos dias atuais. 

 

 
Figura 13 – Imagem interna da das funcionárias do Café Aquários 
Fonte: http://pelotascultural.blogspot.com.br/ 

Abaixo, temos duas fotografias também da atualidade demonstrando 

momentos em que as questões da masculinidade predominante dos homens, 

brancos, idades mais elevadas, ao menos em determinados horários do dia, levando 

em conta os fluxos externos do espaço se fazem ainda muito presentes. A última 

fotografia pode remeter até a ideia antiga do balcão de negócios onde sempre os 

mesmos grupos se reuniam para tratar de diversas questões. 



84 

 

Ao mesmo tempo, pode remeter a uma simples sociabilidade sendo realizada 

na Cafeteria por indivíduos que se reúnem ali para única e simplesmente dialogar 

sobre diversos aspectos da vida cotidiana. 

 

 

 
Figura 14 – Imagens internas do Café Aquários 
Fonte: http://www.destemperados.com.br/ 

 

 

 

 



85 

 

3.2 Documentário Vitreo Habitat: Café Aquários e suas histórias 

 

Em 2014 foi elaborado um documentário do tipo curta metragem, denominado 

“Vítreo Habitat: Café Aquários e suas Histórias5”  acerca da cafeteria, retratando os 

aspectos históricos do lugar através de entrevistas e depoimentos de diversas 

pessoas que o frequentam, com faixas etárias das mais diversas, incluindo também 

negros e mulheres que relatam a sua inserção no espaço e a satisfação em 

frequentá-lo atualmente, frisando o saboroso café, a culinária e a descontração que 

oferece. 

Ressalte-se, que o documentário demonstra com clareza a perspectiva 

peculiar do estabelecimento, pois retrata desde seus aspectos históricos assinalados 

pela evidente homossociabilidade masculina imbricada com a assimetria de gênero 

que nele existia desde a origem do nome até a não integração das mulheres. 

Ademais, abarca outros marcadores de diferenças que também ficavam excluídas 

como negros, pobres, juntamente com a notória marca de poder referente a diversos 

aspectos como o econômico, político, e a própria disputa entre as masculinidades 

presentes competindo para apontar para as mulheres como objeto do “já comi”; 

revelando um ambiente que além de tudo isso, também é reconhecido por atrair um 

público fiel aos seus cafés tão famosos, ambiente agradável e de lazer, entre outros 

aspectos. Daí a importância de estudar as dinâmicas sociais que nele se 

desenvolvem, tendo em vista a complexidade e a diversidade de reconstrução, 

desconstrução e construção de hábitos e valores além das sociabilidades 

características do Café. Em outras palavras, é um espaço de lazer marcado por uma 

série de outras questões como política, poder, negociações econômicas, gênero, 

classe, entre outros. 

O documentário é composto por diversas entrevistas que retratam de certa 

forma aspectos fundamentais para este trabalho, desde a época em que foi criado 

até os dias atuais e que será utilizado aqui como forma de entrada no campo de 

pesquisa para perceber as concepções, interpretações e representações do espaço 

social e dos sujeitos da pesquisa. 

Os próprios entrevistados alegam que antigamente a cafeteria não era 

frequentada por negros nem pobres, e que as mulheres que frequentavam eram 

                                                             
5
 Trata de um documentário que faz parte de um projeto chamado “Pelotas Memória”, elaborado sob 

a supervisão do Jornalista Leonardo Tajes Ferreira. 



86 

 

poucas e somente entravam acompanhadas de seus maridos, destacando a 

predominância do homem branco e de classes elevadas. Logo, corrobora através da 

exclusão de negros, pobres e mulheres num dado momento, a evidência do 

preconceito e do conservadorismo na sociedade de Pelotas, assinalada pelo marco 

escravocrata e pela cultura do patriarcado. 

Ainda segundo relatos do documentário, foi mencionado que com o passar 

dos anos e a popularização do meio social, a mulher demorou a se inserir no 

contexto social do Café, tendo em vista a esquina do “já comi” que despertava o 

medo de serem faladas pelos homens, apontando como há uma evidente 

objetificação feminina, ou seja, a presença das mulheres é automaticamente vista 

como objeto para escrutínio do prazer sexual masculino. 

Outros três fatores interessantes que aparecem no documentário e que 

ilustram a necessidade de analisar outros marcadores sociais juntamente com 

gênero, são: primeiro a entrevista com uma senhora de mais idade, possivelmente 

entre 50 e 60 anos, aduzindo que fazer parte daquele espaço social atualmente 

representa uma conquista e uma igualdade entre as mulheres e os homens, logo se 

percebe claramente a hierarquia evidente nos tempos passados.  

O outro fator é em relação a um dos participantes comentar que os sujeitos 

sociais começam a frequentar o lugar com 17, 18 anos e de lá não saem mais, o que 

justifica imbricar a questão de gênero com a categoria faixa etária devido a 

diversidade de gerações que constituem o público do Café, o que 

consequentemente vai influenciar no modo como as relações sociais lá se 

desenvolvem. Isso porque, conforme as observações realizadas, as sociabilidades 

são predominantemente entre senhores de idade avançada que frequentam a 

cafeteria há décadas e que transmitiram esse hábito para seus sucessores, todavia 

há também um público jovem adentrando no espaço como os que participaram do 

curta metragem aludido. 

E por fim, e conforme já explanado o depoimento de um frequentador negro 

denunciando que “há alguns anos não podíamos entrar no Café e nem em lugar 

nenhum, pois era um ambiente onde somente os homens brancos podiam 

frequentar”, apontando de forma direta o preconceito existente na sociedade 

pelotense, pois segundo ele, além do Café não podiam conviver em muitos outros 

locais também, o que mais uma vez justifica a análise do objeto juntamente com a 

categoria de raça.  



87 

 

Por fim, após elencar as dinâmicas apreendidas com as observações do 

espaço, alguns aspectos das entrevistas realizadas, bem como a análise do 

documentário acerca do Café, podemos perceber a complexidade de relações que lá 

se desenvolvem diariamente e sua importante representação na vida dos pelotenses 

e das suas identidades. Desse modo, no capítulo posterior serão analisadas as 

entrevistas realizadas com 8 mulheres que contribuíram para a viabilização desta 

pesquisa demonstrando suas percepções e visões acerca do Aquários e o papel 

delas neste espaço social.  

 



88 

 

 

Capítulo 4 – Análise dos dados empíricos 

 

Esta dissertação foi viabilizada através das técnicas de pesquisa da 

observação não participante primeiramente, análise documental e de imagens 

conforme abordado no Capítulo 3 em que foram analisadas fotografias, reportagens 

e um documentário acerca da Cafeteria e ainda a realização de entrevistas semi 

estruturadas. 

Assim, no tópico seguinte serão levantados aspectos relevantes sobre a 

observação não participante realizada na Cafeteria com o propósito de conhecer 

mais profundamente o espaço social estudado e suas interações sociais e em 

seguida analisar as percepções das mulheres entrevistadas. 

 

4.1 Considerações sobre a observação não participante realizada no Café 

 

Serão abordados neste tópico as percepções da dinâmica social do Café 

através das observações lá realizadas a fim de que juntamente com o aporte teórico 

já revisado se possa compreender e expor a heterogeneidade, complexidade e 

diversidade do espaço social.  

 Em decorrência do presente trabalho ter como objetivo compreender a forma 

de inserção do público feminino no Café Aquários é importante conhecer, além dos 

aspectos históricos, a dinâmica social que nele se desenvolve. Para isso, optou-se 

em realizar como forma de pesquisa exploratória observações não participantes no 

espaço social a fim de nos aproximarmos do objeto de pesquisa. 

As observações foram realizadas de forma esporádica, entre os meses de 

abril a dezembro de 2016, em horários diversificados, pois o público varia 

dependendo do horário, então buscamos nesse primeiro momento compreender um 



89 

 

pouco da dinâmica complexa e diversa dos fluxos que se desenvolvem no Café. 

Vale dizer que embora o horário influencie no tipo de público, no que se refere ao 

fluxo de pessoas o movimento é sempre intenso, mas ele toma diferentes 

caracterizações. 

Primeiramente, em relação ao perfil de frequentadores, foi possível perceber 

que os homens ainda são maioria, entre eles os brancos, grande parte aparentando 

ser provenientes de classes médias e altas, e conforme os assuntos que se 

desenvolviam havia muitos advogados e aposentados, de idades que variavam 

aparentemente entre os 35 aos 82 anos de idade. Todavia, percebemos mesmo que 

em menor quantidade, negros, mulheres e jovens frequentando o espaço 

normalmente, refletindo a heterogeneidade de público atual do Café. Nota-se 

também a presença dos funcionários sendo eles homens e mulheres, aliás mulheres 

em sua maioria, que conforme já suscitado estão lá fazendo parte de tal classe há 

muitos anos. 

O estabelecimento é dividido entre a parte interna e a externa, pois o lado de 

fora comporta os engraxates, geralmente são dois, que também fazem parte do Café 

há muito tempo. Diariamente grande parte do público masculino senta na janela 

externa para engraxar seus sapatos e ali se desenrolam conversas entre um café e 

outro, entre grupos de senhores de idade mais avançada, sendo aquele espaço um 

local basicamente de sociabilidade masculina, pois as mulheres que frequentam 

geralmente ficam no lado de dentro da Cafeteria.  

No interior do estabelecimento também há uma divisão simbólica do espaço e 

seus fluxos, onde em um ambiente se encontra o público mais fiel da Cafeteria que 

frequenta o local diariamente, predominantemente homens, e no outro lado se 

encontram indivíduos de diversas faixas etárias, mulheres, ou seja, bastante variado 

e que circulam mais intensamente ou seja, permanecem por menos tempo dentro da 

cafeteria. Uma das entrevistadas, denominada com nome fictício de Luana, se 

referiu no sentido desta observação: 

 
Falando contigo aqui agora eu tô observando que o café tá completamente 
dividido, o lado que a gente tá todos tem idade pra ser meu vô e do outro 
lado é onde tem algumas mulheres e outras pessoas sentadas comendo. 
Parece que é dividido entre a parte do café, a parte de comer onde ficam 
mulheres e crianças, e a parte dos homens na rua que é onde também 
ficam as pessoas que parecem ser mais humildes. Eu sempre queria sentar 
do outro lado, nunca queria sentar aqui. 
 

De acordo com o que foi alegado, podemos identificar nas palavras da 



90 

 

entrevistada que os aspectos simbólicos na sua concepção são bem visíveis de 

modo que ela percebe nitidamente a divisão que se constrói no espaço social. Ainda 

que o Café comporte nos dias atuais um público mais variado de diversas searas 

sociais, existe uma divisão simbólica entre alguns marcadores, dando a entender 

que cada seguimento ocupa um lugar específico dentro da cafeteria. Em suma, 

podemos perceber que existem fronteiras simbólicas e invisíveis que ainda hoje 

funcionam no espaço da Cafeteria de forma lógica sem nenhuma regra expressa e 

formal e que rege as relações sociais demarcando como os espaços ocupados no 

seu interior. Os fluxos internos são visivelmente identificados nesta passagem, pois 

as práticas sociais e as sociabilidades e comportamentos dos que estão presentes 

no espaço vão determinar a posição de cada um deles no interior da Cafeteria, eles 

caracterizam e hierarquizam e regulamentam de certa forma as condutas e 

discursos do Aquários. 

 Em relação à dinâmica social a maior parte dos senhores chegava sozinho, 

buscavam seu café e em seguida se inseriam em grupos e rodas de conversa, onde 

permaneciam por um tempo que durava aproximadamente uma hora ou mais. O 

período de mais movimento era no final da manhã, perto do horário de almoço e no 

final da tarde, fim de expediente. 

Foram observadas mulheres frequentando o local com menos frequência que 

os homens, mas o gênero feminino aparece diariamente no público frequentador do 

espaço. Nesse sentido percebeu-se que algumas já eram conhecidas também se 

inserindo em rodas de conversa inclusive de homens, outras nem tanto, chegando 

acompanhadas de grupos de amigos para tomar um café ou realizar refeições. 

No que tange ao público jovem, percebemos que é bastante frequente mesmo 

que em menor quantidade, alguns misturados entre os senhores de idade outros 

entre grupos apenas de menor faixa etária. Alguns aparentavam muita afinidade 

com o local, sugerindo que além de frequentarem há um tempo significativo também 

era uma habitualidade que se transferia das gerações mais antigas em suas 

famílias. No sentido desta percepção a entrevistada de nome fictício Letícia 

interpreta: 

 
Tem os tradicionais, os de sempre, mas eu acho que tem uma coisa 
também que a gente tem essa característica na cidade desse povo 
universitário, e com essas mudanças que a Universidade Federal trouxe 
muitos estudantes de fora, e o estudante de fora ele geralmente adora 
Pelotas e se sente em casa, e se apropria dessas coisas que muitas vezes 



91 

 

os pelotenses não enxergam. Então eu vejo assim que tem muita guria nova 
que tá morando aqui que agregou o café aquários como seu ponto, que 
realmente é legal, e ao mesmo tempo tem gente que mora toda vida aqui 
que não enxerga isso, então acho isso muito interessante. E tem aqueles 
jovens que viram seus pais e avôs virem aqui diariamente e incorporaram 
esse hábito, ou seja, o Café é tão família que se transmite o hábito de 
geração pra geração como eu faço com a minha filha. 
 

De acordo com a narrativa da entrevistada acima, e partindo da premissa de 

que o estudo abarca as questões atinentes a gênero, buscando traçar uma ligação 

entre as questões familiares delineadas acima e as de gênero, temos que os filhos 

são guiados e expostos em suas famílias a valores de gênero, por exemplo, que são 

transmitidos e os guiam em suas vidas como valores. Nesse sentido, as interações 

familiares revelam ideologias de gênero que se expressam em seus descendentes e 

refletem diretamente nas suas percepções acerca do mundo e nas construções 

sociais que originam nos espaços sociais.  

A importância dessa breve exposição relatando um pouco das dinâmicas 

sociais do espaço é imprescindível para o estudo em tela, pois mesmo que o 

objetivo do trabalho seja compreender os fluxos e os aspectos simbólicos e de 

gênero no Café observando sua historicidade, bem como a entrada das mulheres no 

Café e as formas de sociabilidade que nele desenvolvem, devido a grande gama de 

pessoas que lá circulam atualmente e depois de todas as abordagens que justificam 

o estudo interseccional, se faz importante que se ilustre um pouco como se dá a 

caracterização do público da cafeteria.  

Todavia, mesmo diante da diversidade de público que circula no Café e da 

inserção de muitos segmentos sociais nele, é importante mencionar que ainda 

existem fronteiras simbólicas, mas que não são estanques e bem expressas e bem 

definidas, mas disputadas pelo novo público que vem frequentando o espaço e que 

variam de acordo com questões como o horário por exemplo. Os fluxos novamente 

permitem compreender que devido às interações, as práticas sociais e a 

característica de um espaço de troca as fronteiras e dinâmicas não são estanques, 

são fluidas. 

A noção da interseccionalidade auxilia na compreensão de algumas lógicas 

que se verificaram no discurso das entrevistadas, pois ficou evidente que as 

diferenças de marcadores sociais entre elas refletiam diretamente no modo como 

articulavam suas percepções acerca da Cafeteria.  



92 

 

Para exemplificar o que foi mencionado acima, podemos notar que a 

diferença de faixa etária bem como a classe social age de forma direta no modo 

como essas mulheres se relacionam no Aquários, a frequência que visitam o local e 

o que ele representa na formação de suas identidades.  

Após relatar as percepções das dinâmicas e práticas sociais da Cafeteria bem 

como seus fluxos internos, será feita no tópico seguinte uma análise do discurso das 

entrevistadas afim de que se possa responder as questões que suscitaram a 

realização desta pesquisa. 

 

4.2 Relatos e análises das entrevistas semi estruturadas 

 

Foram realizadas entrevistas com oito mulheres que se dispuseram a dialogar 

acerca da representação social da Cafeteria Aquários no contexto da Cidade de 

Pelotas bem como nas suas próprias vivências. A escolha das referidas mulheres se 

deu da forma mais diversa possível e vamos elucidando essas características e 

detalhes na análise das percepções de cada uma delas oportunamente. 

Desse modo, e tendo em vista a peculiaridade do espaço principalmente no 

que tange as questões relacionadas a gênero imbricadas com fatores como classe, 

raça e geração, não seria possível que o trabalho fosse baseado apenas em 

depoimentos de mulheres que são frequentadoras do espaço, se fazendo 

necessário compreender as percepções também daquelas que não se inserem 

como público do Café independente de qual razão contribua para tal fato. 

Por tratar de uma pesquisa de cunho qualitativo, ou seja, não constituir em 

uma amostra quantitativa e representativa em números, da realidade do 

estabelecimento, e ainda por tratar de um trabalho que considere a importância dos 

aspectos interseccionais de gênero incluindo classe, raça e geração, buscou-se 

mulheres que preenchessem esses requisitos a fim de que fosse possível perceber 

e compreender de que forma as ambiguidades, as sociabilidades, os aspectos 

simbólicos do Café nelas se refletem, ou seja, de que forma percebem a questão de 

gênero e a inserção da mulher no espaço do Café. 

Foram realizadas 8 entrevistas, dentre as quais 6 mulheres são 

frequentadoras ou já frequentaram o Café e as 2 outras não. A partir desses 

números buscou-se mulheres com idades e, portanto gerações diferenciadas, além 

de incorporar classes sociais e raças distintas. Vale dizer ainda que serão utilizados 



93 

 

nomes fictícios para cada uma das entrevistadas com a finalidade de preservar a 

identidade de cada uma delas. 

Importante mencionar, que as entrevistas foram estruturadas a partir de um 

tópico guia, que constitui um roteiro para realização das entrevistas, mas não de 

forma fechada, são tópicos contendo os principais eixos e problemáticas da 

pesquisa que permitem aos entrevistados maior liberdade nas suas respostas, não 

ficando adstritos a uma questão ou pergunta certa e acabada.  E nesse sentido, 

permitem uma análise em profundidade das suas narrativas já que o espaço 

estudado é marcado por diversas fronteiras simbólicas, que ao mesmo tempo são 

fluidas e não são estanques e são responsáveis por novas formas de 

representações sociais que devem ser observadas. 

 

4.2.1 Entrevista 1 

 

O nome fictício da entrevistada é Joana, 40 anos, profissão farmacêutica, 

casada, natural de Santa Vitória do Palmar, mora atualmente em Pelotas no bairro 

laranjal, da raça/cor branca.  

Referida entrevistada foi escolhida tendo em vista seu marido ser uma 

personalidade bastante conhecida no Café sendo cliente há muitos anos e que 

frequenta o Aquários diariamente. Devido ao fato de o mesmo ter sido meu 

professor na Universidade e eu saber dessa afinidade dele com o espaço em tela e 

de seus comentários sobre sua esposa ser seu oposto e não se sentir a vontade no 

estabelecimento, foi que achei interessante tê-la como uma das entrevistadas nesta 

pesquisa. Assim, entrei em contato com a mesma que optou por não ser 

entrevistada na Cafeteria e marcamos uma data e horário em sua casa para que 

fosse realizada. Sendo assim, seguem abaixo as explanações de Joana sobre as 

indagações feitas. 

Comente como conheceu o Café: 

 
Quando vim morar em Pelotas uma das primeiras pessoas daqui que 
conheci era por acaso filha de um dos donos do café. Ainda meu namorado 
na época, hoje marido já frequentava o local. 
 

Como foi a primeira vez que entrou no café:  

 
Acompanhada do meu namorado. Algumas vezes fui também lá lanchar 
com a minha amiga filha do dono. Nunca me senti bem lá dentro, não 



94 

 

gostava de ir lá, e quando ia me sentia melhor assim ou com a filha do dono 
ou com meu namorado, atual marido, de outra forma não iria. 
 

A entrevistada Joana relata que não sendo natural de Pelotas e tendo ido 

morar na cidade para realizar seus estudos, conheceu a filha do dono tendo se 

tornado sua amiga. Em vista disso, com ela frequentou algumas vezes a Cafeteria e 

com seu namorado também, tendo sido com ele a primeira vez que entrou no 

estabelecimento. Conforme suas próprias palavras se percebe claramente que 

Joana faz parte do grupo de mulheres que sente presente no Aquários ainda 

obstáculos quanto a presença feminina lá, de modo que não se sente a vontade 

para frequentar o Café, ressaltando a necessidade de possuir uma companhia 

quando ia. 

Em seguida foi pedido que ela contasse suas primeiras percepções do 

espaço e se mudaram ao longo do tempo (visão a respeito do local que englobe 

todos aspectos que julgar pertinentes acerca do local) e desde quando 

frequenta/frequentou o local, com que frequência: 

 
Mesmo acompanhada de meu namorado ou de minha amiga que tinha uma 
certa autoridade no local eu não me sentia bem, achava o ambiente 
abafado, cheiro de cigarro e comida, conversas altas e masculinas. Além do 
que mesmo que acompanhada sempre havia muitos homens que não se 
sentem nem um pouco desinibidos em enviar olhares lascivos em relação 
as mulheres. 
Não costumo frequentar o café, entrei raras vezes. Creio que continue da 
mesma forma, pois quando passo ali ainda sinto o mesmo clima pesado até 
mesmo dos que ficam na calçada, podendo atravesso a rua. 
 

 A entrevistada conta que, mesmo com pessoas que possuíam autoridade no 

local, ela não se sentia a vontade na cafeteria, estando expressa em sua fala seu 

incômodo quanto a masculinidade inerente ao Café, em que ela refere como um 

ambiente abafado, mal cheiroso, conversas altas e masculinas, e os olhares 

“lascivos”. Revela que sentiu a presença de olhares constrangedores, que não 

frequenta a cafeteria em vista de todas essas características por ela exaradas, 

observando que acredita não ter sofrido alterações nesse sentido e que quando 

percorre os arredores do Aquários sente presente toda aquela carga que ele possuía 

há alguns anos atrás, preferindo até mesmo atravessar a rua quando passa por ali. 

Suas percepções sobre as relações no Café. 

 
Homens que gostam de conversar os “assuntos de homens”, seria a rede 
social de uma época onde não havia rede social eletrônica. Ficam ali 
falando de futebol, política e mulheres a ainda comentando sobre elas como 
faziam há tempos atrás, lançando os mesmos olhares. 



95 

 

 

Quanto às relações sociais no Café ela explica que de acordo com sua 

opinião o espaço que segue predominantemente masculino, comporta homens que 

se reúnem para tratar dos temas referentes a futebol, política e mulheres, julgando 

serem “assuntos de homens”, ou seja, exaltando o machismo do espaço. Frisa 

ainda, que seguem os homens que lá se reúnem lançando olhares constrangedores 

às mulheres e sobre elas tecendo comentários maldosos. Em outras palavras, 

segundo ela nesse sentido as relações sociais que se estabelecem na Cafeteria 

atualmente são as do mesmo conteúdo que de anos atrás, de cunho machista sob 

seu ponto de vista. 

Se frequenta o local há muitos anos conte se percebeu modificações em 

relação a público no local. 

 
Vejo homens de todas as idades, turistas e já hoje em dia algumas 
mulheres que mencionam não se sentir perturbadas por aquele ambiente. 
Mas isso fico sabendo por diversas pessoas e até mesmo pelo meu marido 
que frequenta todos os dias o Café, eu mesma sigo sem ir lá. 
 

Em relação ao público ela revela que muito embora não mantenha vínculo 

com a Cafeteria, pelo que sabe, o público se alterou de modo que hoje comporte 

pessoas de várias idades, pessoas que vem de fora, algumas mulheres que 

segundo ela se sentem acolhidas pelo espaço. Ressalta que toma conhecimento 

desses aspectos por terceiros pois segue sem frequentar o Aquários.  

Quando questionada acerca de como eram as relações no Café ao longo dos 

anos de acordo com sua visão do local e Como são agora e que comentasse se 

mudou algo ao longo dos anos, conta que: 

 
Vejo que há frequentadores por turnos no local, se conhecem entre eles, 
são os amigos do café. Ali nascem amizades e inimizades. Não creio que 
tenha mudado muito. São relações em sua maioria, creio eu, de amizades 
entre homens que engloba os assuntos que já mencionei anteriormente. 
 

Atinente as relações sociais que o Café incorpora, Joana conclui no mesmo 

sentido da entrevistada Paula, em que o espaço se divide em grupos que variam 

dependendo do horário, havendo reconhecimento entre eles por frequentarem com 

certa habitualidade o local.  

Reconhece as relações como amizades e inimizades, ou seja, muito embora 

sua visão negativa do espaço entende ser um ambiente que desenvolve relações 

amigáveis, mas também de inimizades. Segundo Joana essas relações são assim 



96 

 

desde décadas atrás não mudando muito em relação a esse aspecto, inclusive 

sendo as mesmas pautas de assuntos a se estabelecerem entre eles. 

Indagada sobre como é frequentar um local frequentado majoritariamente por 

homens explica que: 

 
Não frequento pois não me sinto a vontade, me sinto reprimida e isolada e 
não gosto muito de quebrar paradigmas. Prefiro evitar o local. 
 

A entrevistada exalta não se sentir incluída pelo local, por não se sentir a 

vontade e sim reprimida, mencionando não sendo do seu gosto “quebrar 

paradigmas”, ou seja, dito isso, expressamente aduz que o local segue sendo 

machista e masculino em que não há espaço para a mulher, não há espaço para a 

expressão feminina, de modo que evita ir até lá.  

É interessante analisar aqui que a mudança de perspectiva das mulheres se 

refere a uma disposição delas em questionar normas e da inserção fruto das redes 

familiares, o que mostra que as mulheres não são vítimas passivas e que o 

machismo não incide da mesma forma para todas, independentemente de outras 

lógicas, e na qual a familiar aparece como fundamental. 

Quando a pergunta foi sobre o que significa a mulher ocupar esse espaço ela 

conta que: 

  
Significaria a mulher poder usufruir de um espaço que também é dela já que 
não há porque haver distinção de gêneros nesse tipo de local. Para isso, 
entretanto, teria que se expor e prefiro manter minha energia focada em 
outras lutas. 
 

Indagada sobre o significado de a mulher ocupar aquele espaço, narra que as 

diferenças e desigualdades de gênero não podem refletir em nenhum espaço e nem 

mesmo lá, ou seja, defende que a mulher deve ocupar aquele espaço como 

qualquer outro, tendo este direito como qualquer outra pessoa. Todavia, talvez 

reflete que para isso ocorrer as mulheres precisariam se expor e lutar o que segundo 

ela não é do seu interesse, preferindo simplesmente não frequentar o espaço.  

Quando perguntada se já presenciou alguma situação constrangedora em 

vista de ser mulher em um ambiente ocupado majoritariamente por homens, conta 

que:  

 
Prefiro normalmente atravessar a rua e não passar naquela esquina pois o 
que percebo são homens parados olhando e comentando as mulheres que 
passam, lançando olhares desagradáveis. Isso com certeza já presenciei.  



97 

 

Neste segmento, ela expõe uma situação que certamente remonta há 

décadas atrás e a esquina do “já comi” e possui uma percepção, mesmo com 40 

anos de idade, daquela das atuais senhoras que viveram na década de 70 como 

jovens ou até em período anterior a esse, em que nem mesmo passavam na 

calçada da Cafeteria. Relata que até hoje quando percorre aquelas proximidades 

sente olhares que a deixam desconfortáveis e incomodada, e por isso acaba 

realizando as mesmas atitudes que as “moças de família” realizavam há muitos anos 

atrás para não serem mal vistas pela sociedade. 

Dê sua opinião em relação a pontos positivos e negativos do local: 

 
Pontos positivos: um local onde a rede social é o olho no olho, onde as 
pessoas conversam e trocam ideias, debatem como antigamente. O lanche, 
assim como o café e o atendimento são sempre bem elogiados. Negativos: 
acho um ambiente um pouco abafado e opressor. 
 

Citando os aspectos positivos entre outros aspectos frisa mais uma vez que a 

Cafeteria reflete relações como antigamente, mesmo que alegando como um ponto 

positivo, implicitamente defende a ideia de que ela não sofreu muitas alterações em 

suas relações no decorrer dos anos. Como pontos negativos refere um ambiente 

opressor, sente presente a questão da imposição da superioridade masculina sobre 

as mulheres. 

Quando sugerimos que comentasse sobre o papel da mulher na Cafeteria, 

explica que:  

 
Quanto ao papel da mulher na cafeteria ainda enxergo as mesmas na 
cozinha e atrás do balcão servindo aos homens, papel este que se mantém 
e ainda é uma luta diária da mulher a luta para muda-lo. 
 

Neste último tópico, quando questionada sobre o papel da mulher na 

cafeteria, enxerga a mulher dentro daquele espaço como a funcionário que está ali 

para servir os clientes, atrás do balcão, submissas de certa forma e não como 

pessoas e frequentadores que por ali realizam sociabilidades. Retrata para ratificar 

sua opinião a ideia de luta, de visão consagrada que ainda levará tempo para se 

modificar. 

 

4.2.2 Entrevista 2 

 

O nome fictício da entrevistada é Luciara, 29 anos, analista de qualidade em 

uma empresa de Pelotas, solteira, natural de Pelotas onde também reside, vive no 



98 

 

bairro Fragata, é de raça/cor negra. 

Esta entrevistada foi escolhida tendo em vista a sugestão da entrevistada 

acima que a conhece e salientou durante a entrevista que ela teria uma opinião 

parecida sobre o Café mesmo com seus pais frequentando a Cafeteria. Desse 

modo, Joana me passou o contato de Luciara que prontamente se dispôs a 

participar da pesquisa dando seus relatos. Vale dizer que quando sugeri que nos 

encontrássemos no próprio Aquários a mesma optou por me receber em sua casa 

pois não costumava e nem tinha muito apreço pelo espaço social em tela. 

Primeiramente foi pedido que ela comentasse como conheceu o Café, tendo 

respondido que:  

 

Conheci através do meu pai que frequenta o local.  

 

Quando perguntada sobre como foi a primeira vez que entrou no café explica 

que:  
 
Com meus pais, quando ainda era bastante jovem. Não teria ido se não 
fosse acompanhada e de pessoas que me passassem segurança. Não me 
senti a vontade lá dentro. Acho um lugar que passa um ar arrogante, onde 
por ter quase que somente homens toda pessoa que não é se sente um 
peixe fora d’água. Não me senti a vontade mesmo sendo jovem. 
 

Luciara revela que seus pais frequentam a Cafeteria e que foi com eles que 

esteve lá pela primeira vez. Nesse sentido, conta que foi com eles, pois se sentiu 

segura, ressaltando características de arrogância, machismo, masculinidade 

predominante o que a fez ir com seus pais por se sentir segura frente a essas 

questões. Não se sentiu incluída pelo espaço e transmite a ideia de que o local 

possui certa característica no seu público que todo aquele que com ele não se 

identifica não é acolhido pelo ambiente. Vale destacar que a visão é de uma mulher 

que faz parte do fluxo externo da Cafeteria e que tem sua percepção como uma 

agente que não faz parte das dinâmicas sociais da Cafeteria, o que nos leva a 

refletir acerca da questão racial como fato de contribuição para que ela se veja como 

externa ao Café. 

Quando sugerido que contasse sobre suas primeiras percepções sobre a 

Cafeteria e se mudaram ao longo do tempo, bem como visão a respeito do local que 

englobe todos aspectos que julgar pertinentes acerca do local e ainda falar desde 

quando frequenta/frequentou o local e com que frequência menciona que: 

 
Quando adolescente frequentava acompanhada com meus pais, porém não 
tinha a sensação que hoje tenho. Tanto que sozinha nunca frequentei o 



99 

 

local, pelo alto público masculino. Hoje mesmo não frequentando vejo que 
segundo algumas pessoas as coisas mudaram por lá, mas mesmo assim 
prefiro não ir. Vejo gente jovem falando de lá, mulheres, todo tipo de gente. 
Nesse sentido parece que mudou. 
 

Luciara descreve novamente que ia somente com seus pais e que era muito 

jovem quando isso acontecia e que atualmente não frequenta mais. Todavia, relata 

que segundo o que ouve de outras pessoas acredita que a cafeteria tenha se 

modificado, pois engloba um público mais variado em que mulheres e jovens 

segundo ela, estão inseridos. 

Quando pedido que contasse sobre suas percepções acerca das relações 

sociais no Café, profere que: 

 
Tenho a percepção que são homens que ficam cuidando as mulheres que 
passam próximo ao local, visto que o Café está localizado num ponto 
central da cidade. Acho que era assim antes e continua até hoje. Sinto isso 
só de passar por ali. Acho que quanto a isso não mudou.  
 

As percepções de Luciara referentes às relações sociais do Café são no 

sentido de masculinidade, de homossociabilidade masculina, ou seja, relações que 

se estabelecem entre homens e que em sua maioria são voltadas as mulheres no 

sentido de se reunirem para as observarem como acontecia há anos atrás. Sua 

visão, segundo ela, se confirma toda vez que passa por ali e sente o comportamento 

dos homens que permanecem na parte externa no café ainda neste sentido.  

Em seguida foi perguntado se frequenta o local há muitos anos e se percebeu 

modificações em relação a público no local, tendo respondido que: 

 
Não percebo mudanças, mesmo não frequentando o local, continuo 
passando na frente do estabelecimento e vejo que ainda são muitos ou 
quase que somente homens, senhores mais velhos como antigamente. 
 

Luciara alega que não frequenta mais o local, mas acredita que o público não 

tenha se alterado, pois ela conta que quando passa pela frente da Cafeteria ainda 

percebe como público predominante os homens mais velhos como acontecia há 

alguns anos atrás. Talvez esta percepção possua certa contradição ao momento em 

que relata que ouve jovens e mulheres falando do café e que por isso algumas 

“coisas” teriam mudado por lá, ao passo que aqui relata que o público não teria 

sofrido alterações. 

Indagada sobre como eram as relações no Café ao longo dos anos de acordo 

com sua visão do local, responde da seguinte forma: 

 



100 

 

Vejo o local como ponto de encontro para debater alguns assuntos de 
interesse masculino (politica, mulheres, futebol). 
 

Nesta passagem vai de encontro com o relatado pela entrevistada Joana no 

sentido de que as relações que se desenvolvem na cafeteria são basicamente entre 

homens que têm como temas centrais política, futebol e mulheres. 

Em seguida foi perguntado como são as relações no Café agora e se mudou 

algo ao longo dos anos, tendo a entrevistada explicado que: 

 
Como eu frequentava o local com meus pais, acredito que o público teve 
uma certa modificação, passando de famílias para homens 
desacompanhados. 
 

Aqui quando indagada sobre as mudanças das relações sociais no espaço ela 

remete ao público do Café, sendo que quando questionada acerca deste aspecto 

ressaltou que não houve mudança nesse sentido e aqui voltou a falar do quesito 

público com uma visão diferente, ressalvando que houveram mudanças. Nesse 

sentido, contradizendo o que já havia falado entende que o café era há anos atrás, 

quando frequentava com seus pais, um ambiente familiar e que atualmente além de 

familiar abriga homens desacompanhados, seguindo no sentido da masculinidade 

sem referir mulheres, faixas etárias e classes sociais distintas.  

Pedimos que falasse mais sobre a mudança, quando ela responde que: 

 
Também percebo alta concentração de homens na parte externa do 
estabelecimento. 
 

Logo, foi questionado como é frequentar um local frequentado 

majoritariamente por homens, tendo como resposta: 

 
Esse é um dos motivos pelo qual não frequento o local sozinha. Me sinto 
observada por esses homens que na maioria são mais velhos. 
 

No questionamento acima observa que, a predominância masculina a 

incomoda, pois segundo ela os olhares tendenciosos são presentes no espaço, 

sendo este um dos motivos que a faz não frequentar a cafeteria. 

Em relação ao que significa a mulher ocupar esse espaço, em sua opinião ela 

explica que: 
 
 
Não vejo nenhum problema em ver mulheres frequentando o local, não 
realizo pré-julgamentos. Acredito que a mulher tem liberdade para 
frequentar todos os locais nos quais ela se sente bem. 
 



101 

 

Neste fragmento ela reflete a possibilidade das mulheres frequentarem o 

Café, mas seguido dessa ideia ela menciona a palavra “pré-julgamentos” de modo 

que implicitamente na sua visão, de repente fosse possível que as mulheres por 

frequentarem a Cafeteria ainda, nos dias atuais, fossem julgadas por isso. Defende 

a ideia de a mulher frequentar o espaço que se sentir confortável e por este motivo 

ela não faz parte da clientela do Aquários.  

Foi pedido que desse sua opinião em relação a pontos positivos e negativos 

do local, tendo a entrevistada elencado que: 

Pontos positivos: local histórico, gastronomia e localização. E os pontos 
negativos: acúmulo de homens na entrada do estabelecimento público 
predominante masculino e mais velhos, cheiro de cigarro (quando eu 
frequentava). 
 

Novamente na questão acima e como na maioria dos outros depoimentos 

aparece a visão do Café de tradição pelotense e a excelência do cardápio. No 

sentido dos pontos negativos e segundo a visão da entrevistada vem à tona a 

questão da masculinidade predominante e dos senhores de idade avançada. 

Por fim, foi pedido que comentasse sobre o papel da mulher na Cafeteria, em 

que ela diretamente menciona que: 

 
Não percebo mulheres frequentando o local. 
 

 Para finalizar, no que tange ao papel da mulher no Café, muito embora haja 

algumas contradições em seu relato em relação a questão da presença da mulher 

do público no espaço, conforme já explanado, neste questionamento ela observa 

que não percebe mulheres no interior do Café. 

 

4.2.3 Entrevista 3 

 

Daremos a entrevistada o nome fictício de Raquel, possui 23 anos de idade, é 

estudante de Ciências Sociais da Universidade Federal de Pelotas, solteira, natural 

de São Paulo, residindo atualmente em Pelotas para estudar, mora no centro da 

cidade, se considera da cor/raça negra. 

Referida entrevistada foi escolhida no momento em que eu fazia buscas na 

internet de dados sobre a Cafeteria e encontrei um trabalho da mesma com ideias 

afins às deste, de modo que achei interessante procurá-la para conversar. Assim, ao 

entrar em contato com Raquel ela se dispôs a participar do trabalho e marcamos de 



102 

 

conversar na própria Cafeteria por sugestão dela inclusive. Era uma quarta feira por 

volta das duas horas da tarde, o Aquários estava bastante movimentado, nos 

encontramos na frente e logo entramos. Ao entrar ela logo se dirigiu a minha pessoa 

salientando que não seria confortável sentarmos do lado que era, segundo ela, 

destinado aos senhores, tendo nos dirigido ao espaço onde havia um público mais 

heterogêneo marcado pela presença de homens e mulheres de idades variadas 

realizando algumas refeições. 

Primeiramente ela foi questionada sobre como conheceu o café e expõe que: 

 
Eu conheci o café porque sempre que passava aqui com as minhas amigas 
depois do RU a gente notava que sempre só tinham homens aqui fora, e 
como a gente sempre debate sobre essas questões lgbt a gente começou a 
se questionar do porque sempre só ter homens aqui fora, porque não tem 
diversidade e inserção da mulher aqui? Porque é exatamente o que a gente 
vive dentro da faculdade. Pra gente é totalmente normal e aqui parece algo 
tão distante. Achávamos interessante e estranho ao mesmo tempo. Então 
essa curiosidade que nos fez entrar aqui, e de certa forma na faculdade já 
havíamos escutado falar sobre ele, pois todo mundo sabe que é um lugar 
tradicional da cidade e da fama que ele tem também. 
 

O relato de Raquel sobre como conheceu o Café Aquários demonstra mais 

uma vez a peculiaridade do local, pois ela vem de fora, de um grande centro urbano 

que é São Paulo e mesmo que já tivesse ouvido algumas questões sobre o café na 

própria Universidade, o que despertou sua curiosidade sobre o Aquários foi 

justamente a percepção que possuíam ao passar pelas suas proximidades e 

perceber a predominância masculina naquele espaço. Vale salientar que ela é 

estudante de Ciências Sociais e realizou um trabalho acadêmico na Cafeteria 

tratando do machismo no espaço, fato que ocasionou certa proximidade com o 

Aquários também. 

Nessa esteira a respeito de como foi a primeira vez que entrou na cafeteria e 

suas primeiras percepções bem como todos aspectos que julgasse pertinente sobre 

o espaço, alega que:  

 
A primeira vez que entrei foi por isso então foi pra tomar um café e conhecer 
essa realidade. Estavam comigo duas amigas uma de Porto Alegre e uma 
do interior de São Paulo e nenhuma dessas duas sabia a história do café. 
Eu já sabia um pouco da sua fama. Entramos meio desconfiadas e curiosas. 
As primeiras percepções foram de se tratar de um ambiente extremamente 
machista. Não tenho como saber exatamente como era antes, mas desde 
que entrei ali tive a sensação que se de lá pra cá se mudou alguma coisa 
acho que muito pouco. Pode ser realmente que a mulher tenha se inserido 
mais, de forma melhor e mais fácil ainda mais por ser uma cidade 
universitária que ajuda bastante às pessoas a quebrarem um pouco esse 



103 

 

estereótipo de muita coisa, e isso também reflete aqui dentro. Acho que isso 
mudou um pouco.  
 

Quando Raquel explana sobre suas percepções sobre o Café e da primeira 

vez que frequentou o espaço, utiliza a palavra machista para caracterizar o 

ambiente, mas de certa forma parece que se tratava, por todo exposto, que ela 

retratava um ambiente masculino, de predominância masculina e não machista, até 

mesmo pela falta de conhecimento acerca do local para caracterizá-lo dessa forma. 

Cabe salientar aqui o olhar diferenciado desta entrevistada sob o viés de categorias 

como machismo, em contraste com a primeira entrevistada que tem o olhar marcado 

por outras categorias como família, tradição, gerações, identidades pelotenses. Ela 

vem de fora já com uma visão crítica das Ciências Sociais, mas que demonstrou 

certos exageros em seus vieses. 

Nessa situação suas hipóteses de quando passavam na rua e percebiam um 

lugar com poucas mulheres acabou se confirmando. A questão universitária 

referente à Cidade de Pelotas, que abrange muitos universitários, aparece nesta 

entrevista também de modo a justificar um pouco da heterogeneidade do público 

atual e das alterações que ele sofreu ao longo dos anos.  

Sobre sua frequência no espaço, ela diz que:  

 
Venho as vezes mas não frequento muito aqui porque além de ser um 
pouco distante da faculdade pro nosso bolso como estudante é sempre 
meio complicado, tem outros lugares que são mais baratos e que a gente se 
sinta mais confortável. Os preços são absurdos e nesse sentido parece que 
ele não faz questão de incluir pessoas de classes diferentes porque nem 
todo mundo tem condições de bancar os preços desse cardápio. E já que 
não é um lugar muito confortável pra nós mulheres eu acabo dando 
preferência a outros, mesmo sendo feminista e não tendo problemas com 
essas coisas eu acabo dando preferência pra outros lugares, mas é mais 
por isso mesmo. 
 

A questão do cardápio já foi suscitada em outros momentos neste trabalho e 

nesta entrevista aparece novamente, e especificamente nas palavras da 

entrevistada o preço do cardápio que segundo ela era muito alto, poderia ser um 

instrumento a selecionar as classes e as pessoas que frequentam o Café. 

Sobre suas percepções sobre as relações no café: 

 
Eu acho que as pessoas sempre que vem aqui tem relações muito de 
amizade e família, ainda assim. Você percebe fisicamente, pela estrutura do 
local que as pessoas estão comendo e conversando e que tem a parte das 
mulheres que conversam com os maridos, tudo isso de um lado. Do outro 
lado então tem a parte dos homens que são sempre predominantes, parece 
que o espaço é só deles. É uma coisa fácil de se perceber, que o espaço 



104 

 

físico é divido entre as pessoas que tão relacionadas, que tem uma mistura 
e do outro lado que tem um ambiente mais homogêneo, masculino. 
 

As sociabilidades na Cafeteria, segundo sua visão, são em grande parte 

familiares, o que acaba convergindo com o relatado por outras entrevistadas, ou 

seja, a questão familiar atrelada ao Café novamente. Nesta fala há algo mais 

ambíguo que nas anteriores pois anteriormente os relatos eram voltados ao 

machismo e a masculinidade e aqui para laços entre os frequentadores e as 

famílias.  

Dando continuidade ao relato, aponta novamente a divisão do espaço onde 

segundo ela as relações se desenvolvem de formas distintas. De um lado existe um 

espaço mais gastronômico e heterogêneo e é nesse espaço que aparecem as 

famílias, as mulheres, os jovens, entre outros. E do lado contrário, perto do balcão, 

estão os senhores que frequentam o espaço diariamente que passam muito tempo 

ali trocando ideias e tomando seus cafés. Da mesma forma que antigamente os 

senhores continuam se reunindo em volta do balcão onde mantém seus lugares 

cativos destinando o lado oposto da cafeteria ao restante do público. 

Em seguida questionamos: tendo em vista as alegações dos senhores 

entrevistados em seu trabalho e o que percebe atualmente dentro da cafeteria, o 

que considera sobre o público do local? 

 
Não sei se mudou ao longo dos anos porque moro na cidade há pouco mas 
creio que sim pois além de haverem mulheres foi o que eles nos relataram 
no trabalho. A mudança então seria em relação a isso, a inserção da 
mulher, mas que ainda não é 100%, melhorou, mas ainda tem muito pra 
melhorar. Por ser um local histórico, tradicional e um dos símbolos da 
cidade tudo que acontece aqui reflete em toda cidade até mesmo na 
periferia.  
 

No quesito acima mencionado, muito embora Raquel não possa traçar um 

panorama das relações do Café ao longo dos anos, e suas vivências, por ser jovem 

e além de tudo não ser natural de Pelotas, abordou o seu histórico quando do 

contato com os senhores no local para realização de seu trabalho, em que acredita 

que mesmo em menor quantidade as mulheres se inseriram no naquele espaço 

social. Prossegue no sentido de que a inserção que se reporta a presença da mulher 

como algo que não tem total naturalidade e normalidade no Café, o que foi relatado 

também pela entrevistada Maria, e o mais interessante aqui é a mesma percepção 

sob ponto de vista de mulheres de gerações muito distantes. Atrela em seguida, a 

importância dessa questão de inserção e ultrapassagem de barreiras dentro daquele 



105 

 

espaço, por ser ele um dos símbolos da cidade, onde diversas sociabilidades se 

desenvolvem refletindo em grande parcela da sociedade pelotense onde é 

reproduzida. 

Em relação a ser questionada em como é frequentar um local 

majoritariamente masculino explica que: 

 
Pra mim, pra nós, creio eu que é tranquilo pela questão do estereótipo da 
mulher que se veste mais feminina então é aceitável, mas muito 
provavelmente se uma mulher que fosse que tivesse um estereótipo mais 
masculino de repente os olhares masculinos não fossem tão bem vindos. 
Me sinto confortável embora note toda essa questão simbólica ainda 
presente mas acho que tem pessoas que evitam. 
 

Na questão acima, ela demonstra certa contradição em seu discurso, pois em 

questões anteriores mencionou que na sua primeira estada no Café não se sentiu a 

vontade e sentia a masculinidade predominante no local a ponto de traduzir 

barreiras simbólicas no espaço. Já neste tópico alega que para ela é tranquilo 

frequentar o Café, ainda mais por possuir um estereótipo feminino, mais uma 

ambiguidade, pois se de certa forma não considera a mulher totalmente incluída no 

local não justifica ser natural e tranquilo a ela ocupar aquele espaço justamente por 

caracterizar-se como mulher feminina.  

No que tange a mulher como ocupante e frequentadora desse espaço 

atualmente diz que: 

 
A mulher frequentar esse espaço na minha opinião é uma conquista porque 
se a mulher se insere no símbolo e coração da cidade, num lugar 
importante como este, de modo a se inserir, ter voz e participação dentro 
desse ambiente é um reflexo de toda cidade.  
 

 Mais uma vez demonstra a importância da mulher no espaço pela questão de 

refletir as conquistas femininas no tocante as assimetrias de gênero, entre outras, e 

ainda no que se refere ao fato de as relações e dinâmicas sociais que ali se 

desenvolvem serem reproduzidas na sociedade devido a importância que o Café 

representa no contexto social pelotense. 

No que se refere a situações constrangedoras no local em vista de ser mulher 

em um espaço de masculinidade acentuada, responde que: 

 
Situação constrangedora nunca, mas olhares estranhos sim principalmente 
quando estava com amigas que não designavam o estereótipo tradicional a 
que eles estão acostumados e aceitam facilmente (tradicional). Senhores 
sempre olhavam e ficavam falando (eu acho). 
 



106 

 

Remonta no trecho acima a questão do conservadorismo que notou no 

discurso de alguns de seus entrevistados quando da realização de seu trabalho 

acadêmico e justificou os olhares “estranhos” que sofreram dentro do 

estabelecimento, desta vez não por serem mulheres, mas pelo estereótipo não 

tradicional que uma de suas amigas representava e que teria chamado a atenção 

dos presentes no café. Esta percepção não parece estar atrelada a exclusividade 

masculina mas sim a um controle das normas de gênero no espaço, dando a ideia 

de que algumas mulheres são bem vindas e outras não. 

Sobre os pontos positivos e negativos da cafeteria Raquel explana que: 

 
[...] como ponto positivo vejo a inserção da mulher, mudança de 
comportamento e visão dos homens que frequentam aqui. Vejo muito 
machismo ainda, mas muitos já mudaram isso. Um senhor de 76 anos falou 
pra mim sobre isso de uma forma muita aberta e pra mim isso é fantástico, 
porque até mesmo em SP por ser uma cidade grande, uma diferença de 
classes, diferença muito grande tudo ainda tem muito conservadorismo. 
Negativos: desconforto por ainda ser um ambiente muito retrógrado, que 
fica ainda muito fechado pra pessoas da mesma idade, não vejo muitos 
estudantes vindo aqui justamente por não ser um local atrativo, pra pessoas 
mais jovens. 
 

Finalizando sobre os aspectos positivos ressalta a mulher mais presente no 

espaço, mesmo que a masculinidade ainda seja marcante, reconhecido até mesmo 

pelo senhor que falou abertamente sobre essas questões com ela. E de aspectos 

negativos a não abertura total para outros segmentos da sociedade, o que de certa 

forma segundo ela ainda não é um local que inclui totalmente a todos. 

Em síntese, a entrevistada possui um olhar de estranhamento ao Café, sendo 

de alguma forma representante de mudanças dos fluxos externos da Cidade o que 

acaba implicando nos internos e originando esse estranhamento. Isso pode ser 

resultado de um novo período incorporado pelos estudantes de fora que vem 

estudar em Pelotas.  

 

4.2.4 Entrevista 4 

 

Esta entrevistada tem como nome fictício Maria, possui 77 anos, professora 

formada em artes atualmente aposentada, viúva, natural de Pelotas onde mora e 

sempre morou, raça/cor branca, reside no centro da Cidade. 

Esta entrevistada surgiu no trabalho de uma forma interessante, pois 

enquanto eu apresentava um trabalho acadêmico na cidade de Porto Alegre uma 



107 

 

estudante de Pelotas que também se encontrava no evento me chamou ao final da 

explanação para dizer que também estava realizando uma dissertação de mestrado 

com base na história de vida de uma senhora pelotense e que esta poderia me 

auxiliar na pesquisa com informações ricas, pois já havia conversado com ela sobre 

a Cafeteria. Desse modo me passou o contato de Maria que prontamente se dispôs 

a conversar comigo e relatar suas percepções sobre o Aquários, tendo escolhido 

sua casa como local a ser entrevistada. 

Quando questionada sobre como conheceu o Café, relata que: 

 
Quando eu era jovem as mulheres não passavam nem pela calçada 
naquela época, ficavam muitos velhos parados ali na esquina. Eu estudava 
do colégio São José no internato e nem eu nem as minhas amigas 
passavam ali pra não ficaram mal faladas. Aí com o passar do tempo 
acompanhadas de maridos ou namorados nos animávamos a passar de 
mão. Nessa época então não se frequentava por todas essas razões, de 
repente esporadicamente alguma vez, mas se sim sempre acompanhada de 
algum homem. Não me lembro exatamente da primeira vez que entrei lá, 
mas com certeza deve ter sido com o meu marido. Não era um lugar que 
fazia parte da minha convivência, mas é um local clássico da cidade, que 
por ser histórico acaba fazendo parte da vida do pelotense, então parece 
que sempre estive ali. 
 

Em relação à entrevistada anterior vale mencionar que Maria faz parte de 

outra geração e por isso suas lembranças incluem outras épocas, ou seja, é possível 

acessar outras interpretações sobre o espaço, no qual a generificação se torna 

saliente. Assim, sua visão é a de que as mulheres não frequentavam o espaço na 

época e nem mesmo ela e desse modo, devido aos homens que permaneciam na 

esquina da rua XV de novembro com a 7 de setembro não eram bem vistas as 

moças que por ali passassem ou mais ainda se entrassem na Cafeteria.  

A ideia de masculinidade inerente ao Café parece tão presente em sua visão 

que mesmo não lembrando exatamente do dia que entrou na Cafeteria pela primeira 

vez, afirmou que deve ter sido acompanhada de seu marido, pois naquela época só 

assim era “possível”. Talvez tivesse uma visão mais conservadora ainda a respeito 

do estabelecimento naquela época devido ao fato de estudar em um colégio 

religioso em um internato.  

Em relação a suas primeiras percepções sobre a Cafeteria, bem como se 

percebeu mudanças no local com o passar dos anos, podendo abarcar todos os 

aspectos que julgasse pertinentes sobre o café na sua visão responde que: 

É um lugar místico, que intriga, diferente, que tem um certo mistério e que 
antigamente a gente sentia olhares diferentes mesmo que fosse 
acompanhada. Até hoje não tenho o hábito de ir muito lá. Eu tinha uma irmã 



108 

 

13 anos mais velha que sempre teve o hábito de ir ao café e já ia desde 
antigamente porque sempre foi uma mulher muito a frente da sua época. 
Quando fiquei viúva acompanhei a minha irmã algumas vezes para ir tomar 
um café, mas sozinha nunca fui e nem vou e nem me passa pela cabeça ir, 
porque não é um lugar que me seduza, prefiro frequentar muitos outros 
locais antes do café. Nas últimas vezes que fui com a minha irmã não senti 
muitos olhares como antigamente, é bem mais natural mas ainda estranho. 
Quando estou lá dentro sinto como se não estivesse em Pelotas, como se 
tivesse em outra cidade. Até me sinto um pouco a vontade mas percebo 
que ainda é um ambiente pesado, marcado pela masculinidade. É um lugar 
que vai demorar a ser neutro e encarar com naturalidade a presença da 
mulher. Sobre os dias de hoje vejo que segue sendo a velharia que 
frequenta, não vejo muitos jovens nem gente pobre, as gerações vão 
mudando mas sempre estão ali em maioria os mais velhos que seguem 
ocupando a rua e a calçada para entre outras coisas ainda falarem das 
gurias que passam ali.  
 

Percebe-se pelo conteúdo da fala da entrevistada a presença da assimetria 

de gênero no local segundo sua visão, pois segundo relata, sentia olhares diferentes 

as poucas vezes que frequentou mesmo acompanhada e afirma que até os dias de 

hoje não possui o hábito de frequentar o café. Ao mesmo tempo conta que sua irmã 

mesmo mais velha era frequentadora assídua da Cafeteria, frisando que ela era uma 

mulher bem a frente de sua época, ou seja, somente por considerar a irmã a frente 

da época é que justificava ela se inserir no público feminino que frequentava o Café 

pois a maioria das mulheres sequer passava na calçada.  

Em síntese, suas percepções vem de uma posição de um agente social 

externo, alguém que não participa das dinâmicas sociais da Cafeteria e que não se 

inclui nos seus fluxos mas que ao mesmo tempo demonstra que por mais que ela 

não fizesse parte do público outras mulheres faziam, como sua irmã por exemplo. 

Vai além alegando que após ficar viúva acompanhou sua irmã algumas 

vezes, mas que sozinha jamais iria, pois não é um espaço que chame muito sua 

atenção. Desse modo, podemos refletir sobre o fato que referida situação se deve a 

carga que a Cafeteria possuía no passado fazendo com que até mesmo nos dias 

atuais, em que as mulheres circulam no Aquários, por pertencer a época que isso 

nem se imaginava, é que ela até hoje não cogita fazer parte daquele espaço.  

Importante mencionar que com o passar dos anos quando voltou lá 

acompanhada da irmã, ela relata que percebeu os olhares estranhos em relação à 

presença feminina no local, menos intensos e presentes, ou seja, percebeu que o 

ambiente em relação a esse aspecto teria sofrido mudanças, de modo que a 

presença feminina lá já não era algo que destoasse tanto do ambiente como há 

alguns anos atrás. 



109 

 

Mas ao mesmo tempo seguia afirmando ser um local “pesado”, marcado pela 

masculinidade e que a intrigava, que era carregado de mistérios e indo além que 

parecia que estava em outra Cidade quando dentro da cafeteria.  

Tão logo ela ressalte essas questões, podemos perceber que na sua 

percepção, embora com o passar dos anos ao entrar lá se sentisse mais a vontade, 

não era um local neutro que segundo suas próprias palavras para isso acontecer 

ainda levará muito tempo.  

Dito isso, se percebe que a mulher que vivenciou toda essa situação de não 

inclusão no Café por razões de assimetrias de gênero, ainda percebe a presença de 

limites simbólicos e barreiras invisíveis no espaço a ponto de sentir que aspectos de 

décadas atrás como a questão da masculinidade. O que fica bem evidenciado na 

sua fala, quando se refere ao público, dizendo que é sempre "a mesma velharia" que 

se encontra no estabelecimento.  

A presença dos mais antigos e cativos talvez seja o fator responsável por 

trazer a tona, nessas gerações de mulheres, essa questão masculina marcante que 

demarca barreiras dentro do Aquários e que as faz não se sentir tão inseridas lá 

dentro. 

Sobre sua frequência de ida ao Café já havia dito que não tinha o hábito ainda 

hoje, mas complementou que:  

 
O meu marido frequentava, eu largava ele depois buscava, muito raramente 
ia junto. Como já disse a minha irmã era frequentadora assídua e me levou 
algumas vezes quando eu já era viúva. Ela conhecia todo mundo lá dentro, 
e quando eu chegava com ela me passava a sensação de que ela queria 
me demonstrar que era possível a mulher frequentar aquele lugar sim, 
fazendo questão de cumprimentar e falar com todo mundo pra verem que 
ela era conhecida lá, inclusive os senhores. 
As minhas amigas não frequentavam e não frequentam até hoje pois ainda 
temos a mentalidade de que é um lugar masculino.  
 

 Na fala acima ela ressalta que não frequentava nem depois de casada, que 

seu marido era frequentador diário do Café e que ela somente “largava” ele lá e 

depois ia buscá-lo.  

No tocante ao retomar a questão da sua irmã, ela demonstra a importância 

que sua irmã parecia ter em se sentir reconhecida como membro do Café, como 

uma mulher que frequentava o espaço e que era acolhida e conhecida pelos 

homens que ali marcavam suas presenças diariamente, fazendo questão de 

evidenciar essa situação quando levava Maria junto. Isso significa que determinadas 



110 

 

mulheres, ainda que exigindo ousadia e enfrentamento, estiveram presentes e 

inseridas no Café.  

Mais uma vez presente em suas alegações, está a questão de sua irmã por 

ser uma mulher a frente de sua época frequentar o espaço, e ela e as amigas não, 

tanto que até hoje não costumam ir no Aquários por considerarem um local 

masculino. Deixa bem claro que era importante para sua irmã ser aceita naquele 

espaço tanto que fazia questão de demonstrar essa situação. Vale sublinhar que tais 

percepções vão de encontro com os estudos feministas que tratam das mulheres 

que negociam e ultrapassam códigos morais opressivos. 

Quando foi pedido que comentasse sua percepção acerca das relações no 

Café, ela diz que:  

 
Percepção de masculinidade muito presente desde sempre e até hoje, 
mesmo que eu nunca tenha presenciado nem vivenciado nenhuma situação 
constrangedora em vista disso. Como já disse, não enxergo um público 
muito diferenciado lá dentro dos que iam há anos atrás. Continuo vendo 
muitos homens e mais senhores. Pelotas é um lugar muito rico para os 
jovens então entendo que tenha opções mais sedutoras a eles do que ir ao 
Aquários. Que eu saiba jamais uma turma de jovens vai entrar lá pra sentar 
e tomar e tomar um cafezinho ou comer alguma coisa. Eu acho que isso 
não acontece, não acho que a juventude tenha interesse de ir lá. Não é um 
ponto de encontro de jovens. 
 

Seguindo sua fala, relata novamente a questão de ainda ser um local 

carregado de masculinidade, muito embora além dos olhares estranhos, ela nunca 

tenha vivenciado nem presenciado nenhuma situação constrangedora em relação a 

questão de gênero.  

Sublinha mais uma vez que, segundo sua visão, o público não sofreu muitas 

alterações, pois segundo ela são sempre os mesmos senhores que continuam 

ocupando aquele espaço. Inclusive alega que para os jovens a cidade de Pelotas 

teria opções mais “sedutoras” parecendo que teriam outros locais mais adequados.  

Importante frisar que é uma visão feminina externa de quem não frequenta a 

cafeteria, logo acompanha com menor interesse as mudanças atuais. 

Outro aspecto de barreiras e fronteiras invisíveis e simbólicas que ela traduz 

na sua fala é em relação a aspectos de geração, de faixas etárias e não somente em 

relação a gênero e as mulheres.  

Prosseguindo, contou que: 

 
Esses dias eu estava passando com uma bota de cano alto ali na frente e 
um dos engraxates perguntou se eu não queria lustrar os meus sapatos e 



111 

 

eu aceitei e sentei ali nas janelas onde os homens sentam. O que mais me 
fez agir assim foi essa questão do tabu das mulheres ali, então eu quis 
mostrar pra mim mesma e talvez pros homens que estavam ali que são da 
mesma faixa etária que eu que tudo aquilo que vinha de muitos anos tinha 
mudado, quis sentir o apoderamento da mulher naquela situação naquele 
local.  Nunca tinha me imaginado nessa situação antes, quis me desprender 
desse tabu. E não é que me senti bem? alguns olharam mas nada de mais 
aconteceu. 
 

No relato acima, a situação referida demonstra que aquele ambiente que, 

segundo ela, era místico e diferente e ao mesmo tempo não a seduzia, despertava 

inquietações a ela certamente ligadas as barreiras instauradas no Café, de modo a 

relatar que ela quis surpreender a si mesma e aos homens que ali estavam, que ela 

também podia sentar ali para engraxar seus sapatos. 

Talvez aqui, semelhante ao que alegava sobre sua irmã, também foi 

despertado nela o desejo de ser aceita naquele local, de mostrar para os homens e 

para ela mesma que algumas coisas haviam mudado e que hoje a mulher também 

poderia ocupar aquele espaço, visto como um espaço de poder. Inclusive ela afirma 

essas questões quando se refere ao “tabu das mulheres ali”, sinalizando que um ato 

como aqueles poderia representar uma forma de igualdade de gêneros e um acerto 

de contas com os homens de sua geração. Finaliza essa questão com certo alívio na 

fala, alegando que se sentiu a vontade diante daquela situação, que fora 

surpreendida. 

Ainda sobre as relações no Café e suas percepções sobre a cafeteria desde 

antigamente até os dias atuais diz que: 

 
Eu acho que a masculinidade ainda é forte e marcante e que deveria ter 
mudado mais, mas que já mudou bastante. Na minha época de jovem eu ia 
a vários locais bem próximos quase ao lado do café por ser uma zona onde 
todos os pontos comerciais principais se localizavam mas só até a casa de 
fotografia que ficava antes do Café, não passava dali só mudando a rota ou 
atravessando a rua para não ficar falada. Na época dos carnavais as 
pessoas colocavam as cadeiras no centro pra ver os desfiles e muitas 
ficavam ali na frente do café mesmo mas eu não ficava ali no café ia pra 
outras quadras. 
Aquela esquina sempre foi muito ventosa e em época de vento já que 
usávamos só vestidos era bom que não passássemos nem perto de lá pra 
não corrermos o risco de os vestidos voarem e nos ficarmos mal vistas ou 
algum homem ver nossas pernas delas. Se por ventura tivéssemos que 
passar mesmo que pelo outro lado da calçada era com a cabeça pra baixo 
sem olhar pros homens que estavam ali na esquina. Uma colega ou outra 
mais ousada as vezes passava ali pra ver como era e o que acontecia e que 
no dia seguinte era o assunto do colégio e do recreio onde ficávamos por 
horas falando sobre isso. 
Um amigo que pintava comigo na Pampa anos depois inclusive comentou 
comigo uma vez que nunca frequentou porque achava um lugar muito 
machista e que os homens se reuniam ali só pra falar das mulheres, muitas 
vezes inventar coisas que nunca tinha acontecido e que na opinião dele as 



112 

 

mulheres não deveriam frequentar aquele local. Eu nunca fiz questão de 
perguntar pro meu marido se era assim mesmo, se só falavam de mulher e 
o que tratavam ali, mas captei que algumas vezes que eles ficavam ali 
olhavam sim mas eu não via problema nisso em olhar e apontar as 
mulheres. 
 

Na fala acima ressalta e reafirma questões que já haviam sido por ela 

abordadas, sempre no sentido de que o Café ainda é um espaço de masculinidade 

acentuada, mas que nesse aspecto já teria mudado um pouco e sua situação de 

engraxar as botas converge nesse sentido.  

Para demonstrar como se davam as relações e as percepções sobre o Café 

em décadas atrás, relatamos sua fala contando que muito embora passassem ali 

perto inúmeras vezes, pela localização central da Cafeteria, não iam além ou não 

passavam pela calçada e esquina da Cafeteria, devido a questões já suscitadas.  

Ilustra bem a questão da masculinidade e da esquina do “já comi”, inclusive 

intitulada como a “esquina do pecado”, conforme demonstrado no capítulo 2, quando 

foram trazidas reportagens para relatar um pouco da história do local, a situação que 

ela fala da esquina ventosa e que então dia de muito vento não passavam ali, pois 

geralmente usavam saias e vestidos e seria muito mal visto pela sociedade suas 

passagens e mais ainda se o vestido levantasse logo ali naquela quadra.  

Outro aspecto interessante levantado pela entrevistada é em relação ao fato 

de que passavam ali de cabeça baixa, porque não poderiam cruzar olhares com os 

homens ali presentes, evidenciando claramente a hierarquia de gênero presente, a 

subordinação feminina, tanto no local quanto na referida época, a submissão da 

mulher nesse sentido muito clara nessa passagem do relato.  

Novamente enfatiza que somente as mais ousadas adentravam o Café, e 

relata que uma ou outra colega as vezes entrava lá e que no dia seguinte seria o 

comentário do colégio pois as outras queriam muito saber como era estar ali, talvez 

nesse momento esteja presente o que ela se referia há alguns trechos acima o 

misticismo do local, os mistérios que ele carrega consigo que despertava essa 

curiosidade nas mulheres de saber como ele era.  

Em seguida traz em seu relato, uma questão que ela recordou na hora, que 

se referia a um amigo que pintava com ela que concordava com o fato de o Café ser 

um lugar machista e masculino demais em que os homens se reuniam apenas para 

fofocas sobre mulheres. Ela pareceu não demonstrar indignação com referida 

questão, pois em seguida conta que seu marido não costumava contar sobre o que 



113 

 

ele e seus amigos conversavam quando estavam no Café, e que ela também nunca 

fez questão de saber, mesmo tendo notado algumas vezes que eles ficavam ali 

sentados olhando e falando sobre mulheres, o que segundo ela não tinha problema 

algum.  

Sobre o que ela acha a respeito de a mulher ocupar o lugar como o Café que 

foi e talvez seja até hoje um espaço ocupado majoritariamente por homens, como se 

sente em relação a isso e sobre o papel da mulher na cafeteria, diz que:  

 
Acho importante a conquista da mulher nesses espaços mas entendo que 
isso deveria acontecer de maneira natural. Eu achava e ainda acho uma 
coisa diferente, como se não pertencesse a cidade, encantador, 
deslumbrante. Foi importante ter entrado lá, ter estado lá e frequentado 
mesmo que por poucas vezes, ir de vez em quando, era interessante. Eu 
achava curioso e interessante frequentar um local masculino. Eu acho 
interessante a mulher ocupar o café, acho que deveria ser mais aberto 
porque as pessoas ainda tem um certo mistério lá, ainda existe uma certa 
restrição, não deveria mas tem sim, não me senti mal mas sinto que não é 
natural, nunca dei muita bola para que os outros vão dizer mas noto 
claramente que ainda é um local restrito aos homens. Mas as mulheres 
estão entrando e sendo bem recebidas, nunca soube de nada que estavam 
sendo mal vistas pelos homens, inclusive eles vão conversar com elas e 
tudo.  
 

Na fala acima transcrita, relata a importância da mulher no sentido de 

conquista ocupar espaços em que antes somente os homens poderiam ocupar. 

Todavia salienta que essa situação não deve ser imposta nem forçada, mas sim 

“natural”, novamente demonstrando uma referência a conquista e não no sentido de 

coerção, de algo forçado. Interessante salientar nesta passagem que a visão da 

entrevistada tem total afinidade com a sua geração. 

Reforça a ideia de lugar peculiar, diferente, místico, como se não fizesse parte 

da cidade, desta vez utilizando até mesmo a palavra “encantador” para caracterizar 

o espaço que segundo ela era masculino e pesado, ou seja, mais uma contradição e 

uma ambiguidade acerca de sua percepção do local. 

Enfatiza mais uma vez a satisfação e importância de frequentar aquele local, 

por ser marcado pela masculinidade, reforçando a ideia de conquista e superação 

da mulher nesse sentido. Demonstra que as mudanças de uns anos pra cá, pois 

segundo ela atualmente as mulheres são bem recebidas no Café, muito embora as 

restrições em relação as mulheres, segundo ela, ainda existam, pois, conforme já 

disse, melhoraram mas vão demorar a se tornar algo natural. 

Encerrando, quando questionada sobre os pontos positivos e negativos do 

espaço aduz que: 



114 

 

Olha como não vou muito lá é difícil falar com propriedade, mas eu vejo 
como positivo as comidas e lanches de lá que são muito bons, o cafezinho 
que é espetacular e acho importante para Pelotas ter um lugar clássico e de 
referência como esse. Como pontos negativos tem esse tabu de as 
mulheres serem vistas de uma forma diferente, mesmo que eu não me sinta 
mais assim lá hoje, mas também não vou muito. Tem a questão da história 
de lá em relação as mulheres e a pessoas de baixa renda que também não 
podiam entrar lá. Acho que são essas coisas. 
 

Em relação aos aspectos positivos do local, quase como unanimidade das 

entrevistas, e isso será demonstrado ao longo do capítulo, a primeira questão que 

aparece, e com Maria não foi diferente, foi a questão gastronômica elogiando os 

pratos, cardápio e o próprio cafezinho do Aquários. 

Outro aspecto que vem a tona no tema referido, é o fato de ser um local 

clássico, histórico, tradicional e importante para a cidade de Pelotas, aqui sempre 

ficando em segundo plano (aparentemente) as questões como assimetrias de 

gênero, classe e questões em detrimento dos fatores já mencionados.  

Quanto aos pontos negativos, reaparece pra ela a questão do “tabu” em 

relação as mulheres não frequentarem o local desde o início e ainda ser, mesmo 

que de forma simbólica, restrita sua entrada. Nesse quesito além de elencar a 

questão da mulher como ponto negativo, traz a questão da classe social, pois ela 

não enxerga gente de baixa renda ocupando o espaço do Café e o que predomina 

são os senhores de mais idade que estão sempre bem arrumados e são 

aposentados que em sua maioria vem de famílias ricas e/ou tradicionais da cidade 

de Pelotas. 

 

4.2.5 Entrevista 5 

 

O nome fictício da entrevistada é Isabela, 74 anos, socióloga e doutora em 

Sociologia, divorciada, natural de Santa Vitória do Palmar, mora atualmente no Rio 

de Janeiro, mas morou em Pelotas por muitos anos e tem família na cidade, é da 

raça/cor branca. 

Referida entrevistada foi escolhida por sugestão da primeira entrevistada 

Joana, que a conhecia e salientou que podia ser interessante conversarmos, pois 

ela faz parte de uma geração bem distinta e tem uma visão completamente oposta 

da Cafeteria, ou seja, muito embora não a frequente também não a vê como um 

espaço totalmente fechado às mulheres, conforme será exposto a seguir. Assim, 

Joana me passou seu contato e quando Isabela estava de passagem em Pelotas me 



115 

 

avisou para que pudéssemos conversar. Por sugestão da própria entrevistada nos 

encontramos na Cafeteria em um dia de semana, por volta das três horas da tarde, 

havia bastante fluxo de pessoas naquele momento e sentamos no espaço que 

normalmente se destina a um público mais variado, onde as pessoas sentam para 

fazer seus lanches e refeições. Nossa conversa foi descontraída e demonstrava que 

Isabela se sentia a vontade no espaço relatando o que ia lhe sendo questionado. 

Quando questionada de como conheceu e como foi a primeira vez que entrou 

no Café conta que:  

 
Conheci o café nas épocas de estudante, quando frequentava a Faculdade 
de Direito e o Curso de Filosofia da Católica. Ele é um patrimônio histórico 
da cidade de Pelotas e não tem quem não o conheça. Nessa época não 
eram muitas mulheres que frequentavam o local e quando fui a primeira vez 
foi em grupo com as colegas da graduação. 

 

Neste trecho, como quase que em todas as passagens das outras entrevistas, 

pode se perceber ser inerente a visão delas ao Café Aquários a história de Pelotas, 

ou seja, todas relatam a importância do local no contexto da Cidade e o consideram 

como patrimônio histórico, espaço tradicional e clássico da cidade.  

Ratifica mais uma vez a questão de ser um espaço que não incluía totalmente 

as mulheres em seu interior e que mesmo não tendo sido acompanhada de 

nenhuma presença masculina específica, quando frequentou pela primeira vez foi 

acompanhada de um grupo de colegas de graduação. 

Sobre suas primeiras percepções e se mudaram ao longo do tempo (visão a 

respeito do local que englobe todos aspectos que julgar pertinentes acerca do local) 

conta que: 

 
Era claramente um local de frequência masculina, as mulheres eram raras. 
E os temas, predominantemente, do domínio dos homens (tais como 
futebol, política e mulheres). Tenho um ex marido que é frequentador 
assíduo da cafeteria e um filho também e vejo que até hoje muita coisa não 
mudou. Acredito ser ainda um local de predominância masculina com os 
mesmo assuntos e que passam para as futuras gerações esse hábito de 
frequentar o Aquários. 
 

Ressalta a masculinidade evidente do espaço social e a raridade da presença 

feminina, inclusive utiliza a palavra “domínio dos homens” para caracterizar referidas 

alegações. Segundo ela, o espaço comporta pessoas que o utilizam como ponto de 

encontro para tratar de temas de futebol, política e mulheres semelhante ao que 

ocorria há décadas atrás, não tendo sofrido muitas alterações nesse sentido. Ou 



116 

 

seja, segundo Isabela o tema mulheres ainda estaria presente entre os assuntos 

principais abordados pelos homens que lá se reúnem. 

Quando indagada sobre suas percepções acerca das relações no Café 

responde que: 

 
Não havia comunicação entre homens e mulheres. Cada qual no seu grupo. 
A não ser que fossem namorados. Eu não via relações entre grupos 
distintos e conforme falei os assuntos eram e creio serem até hoje em sua 
maioria política, mulheres e futebol.  
 

Segundo a visão da entrevistada as sociabilidades que se estabeleciam no 

Café eram isoladas, se realizado entre grupos específicos, ou seja, as mulheres 

socializavam somente com mulheres e os homens com homens em grupos distintos. 

Segundo Isabela, inclusive referida distinção se dava entre outros motivos pelos 

assuntos que eram discutidos entre os homens, sendo eles política, futebol e 

mulheres os quais não eram temas para mulheres.  

Em relação ao público do local de antigamente e de hoje diz que: 

 
Não vejo grandes mudanças, parecem os mesmos, apenas mais velhos. 
Continuam sendo em sua maioria homens, bem vestidos, classes mais altas 
tudo bem parecido com a época que ainda morava na cidade. Ao meu olhar 
os frequentadores e o perfil não mudou muito. 
 

Novamente ratifica que segundo suas percepções, o tipo de público que 

frequenta o espaço não teria se alterado substancialmente de modo a prevalecer os 

mesmos senhores de antigamente. Vale frisar que muito embora não resida em 

Pelotas e por isso não frequente assiduamente o Café, suas percepções se apoiam 

em relatos e no que observa do comportamento do seu filho e ex marido que fazem 

parte do público que socializa quase que diariamente na cafeteria. 

No tocante ao questionamento de como é frequentar um local frequentado 

majoritariamente por homens, narra que: 

 
Sempre gostei de quebrar rotinas e ignorar preconceitos. Dessa forma, não 
me sentia isolada, ao contrário, exprimia minha opinião e queria ser ouvida.  
 

Entre outros aspectos, o mais relevante foi o exposto acima quando ela 

elucida que muito embora a masculinidade seja acentuada no espaço ela 

considerava com naturalidade frequentar o Café tendo em vista sua total inserção 

quando presente no seu interior, inclusive ressaltando que se sentia ouvida e que 

podia exprimir sua opinião. Não atrela essa questão a nenhuma presença masculina 

que a acompanhasse nessas situações e no tocante a sua menção a “ignorar 



117 

 

preconceitos” de certa forma acaba por afirmar que tratava de um espaço 

preconceituoso mesmo que isso não oferecesse obstáculos a sua ida a cafeteria. 

Vale destacar que a visão desta entrevistada desmonta novamente a ideia de que o 

Café era um espaço exclusivamente masculino. 

O que significa a mulher ocupar esse espaço, em sua opinião? 

 
Atualmente essas barreiras foram vencidas na sua maioria, mas a mulher 
só consegue superá-las pelo estudo e a boa informação, estar atualizada e 
se sentir segura. Só assim param para ouvir. Enquanto que os homens 
dizem qualquer bobagem e os demais ficam atentos. 
 

Trata com normalidade a questão da presença das mulheres no Café, 

expondo que a questão das assimetrias e disparidades de gênero são em sua 

concepção barreiras já superadas. Direciona a superação de determinadas 

diferenças a questões de segurança que advém da educação e da formação 

intelectual das mulheres, que somente por essa via podem se fazer ouvir e se incluir 

em diversos espaços sociais, inclusive no Aquários. Aponta uma desigualdade no 

sentido de que as mulheres são excluídas das rodas de conversação e os homens 

são levados a sério independente da pauta, já as mulheres necessitam se destacar 

para serem ouvidas. 

Em relação ao papel da mulher na cafeteria diz que: 

 
Na minha opinião, ainda são aquelas que preparam os lanches e servem o 
café. Desde muitos anos atrás mesmo quando a mulher não fazia parte do 
público que ia no Aquários a maioria dos funcionários era do sexo feminino 
e isso me chamava muito a atenção, e pelo que vejo continua assim até 
hoje. Por isso, mesmo que saiba e veja que hoje as mulheres frequentam 
livremente o café mesmo que em número bem mais reduzido se relacionado 
aos homens, a ideia que tenho de mulheres na cafeteria é delas servindo os 
clientes, de mulheres funcionárias e trabalhadoras de lá.  
 

A maior ambiguidade e/ou contradição que se percebe no discurso de Isabela 

se refere à resposta acima exposta, pois ao mesmo tempo que considera a questão 

das mulheres em espaços masculinos já superadas e não se sente excluída de 

determinados locais e situações em vista de ser mulher, declara que o papel da 

mulher na Cafeteria é a de trabalhadora, atrás do balcão servindo as pessoas 

justificando que a mulher sempre esteve nessa condição lá até mesmo quando elas 

não se inseriam como consumidoras e frequentadoras do espaço. Interessante que 

com todo desprendimento que relata em relação a questões de gênero não enxerga 

a mulher como um dos segmentos de público na cafeteria, mas sim como as que 

servem o cafezinho e os lanches. Em síntese, novamente a evidência que de 



118 

 

alguma forma a mulher sempre esteve presente no espaço e que muito embora 

existissem normas implícitas restritivas elas não impossibilitavam as mulheres de ir à 

Cafeteria. 

 

4.2.6 Entrevista 6 

 

O nome fictício da entrevistada é Paula, 46 anos, cirurgiã-dentista, divorciada, 

natural de Pelotas onde mora e sempre morou, reside no bairro laranjal, é da 

raça/cor branca. 

Esta entrevistada foi escolhida por ser uma conhecida minha e até já ter me 

atendido como dentista. Sabendo de sua afinidade com o Café, que frequentava 

diariamente e que seu consultório era situado na frente do Aquários optei por entrar 

em contato com a mesma e falar sobre a minha pesquisa. Assim, quando contatei 

Paula ela prontamente se dispôs a participar da pesquisa e sugeriu imediatamente 

que nos encontrássemos no Aquários.  

A entrevista foi realizada em um dia de semana antes de começar seu 

expediente, por volta da uma e meia da tarde e o movimento no Café era bastante 

intenso. Ao chegarmos ela cumprimentou quase todos os senhores que se 

encontravam na calçada da Cafeteria e entrou na mesma onde avistou uma mesa 

logo de chegada, situada no espaço em que haviam muitos senhores em pé e no 

balcão conversando. Ali nos sentamos e começamos a conversar, notava-se que ela 

se sentia muito familiarizada com o ambiente e a vontade no espaço, onde bebeu 

um cafezinho e comentou todas as indagações que iam sendo feitas. A seguir serão 

então elencadas as perguntas que foram sendo feitas a Paula. 

Comente como conheceu o Café e como foi a primeira vez que entrou lá: 

 
Ainda criança ia comprar bala com o meu avô. Então a primeira vez que 
entrei lá foi de mão com ele. Conheço e frequento o café há muitos anos 
assim como toda a minha família.  
 

Paula faz parte do rol de mulheres que tem o Café presente na tradição 

familiar, situação expressamente relatada por ela na passagem acima. Muito embora 

se refira a presença e companhia masculina do seu avô quando frequentou o 

espaço pela primeira vez, foi quando criança que este contato se deu pela primeira 

vez.  



119 

 

Foi sugerido que contasse sobre suas primeiras percepções da cafeteria e se 

mudaram ao longo do tempo, ou seja, sua visão a respeito do local que englobe 

todos aspectos que julgar pertinentes acerca do local, tendo respondido da seguinte 

forma: 

O Café sempre foi um ambiente aconchegante que toda minha família 
frequenta e eu vou desde pequena. As minhas percepções sempre foram 
de ser um local de reunião entre amigos pra tomar um café e trocar ideias. 
Acredito que nesse sentido siga a mesma coisa ainda hoje e quanto ao 
público acredito que hoje em dia o público do café é bem variado com gente 
de todas as idades, ao contrário do público masculino e ‘mais velho’, que 
frequentava o local no início.  
 

Neste trecho ela ressalta a Cafeteria como um espaço de lazer onde grupos 

de amigos se reúnem para conversar, convergindo com o que já havia dito acerca 

de ser um espaço também muito frequentado por famílias inclusive a sua. No que 

tange ao público, sublinha que antigamente era um espaço ocupado 

majoritariamente por senhores, ou seja, era um local masculino mas que hoje o 

público é bem variado mas se refere apenas aos aspectos etários para demonstrar a 

mudança de público ao longo dos anos. 

Quando foi pedido que ela falasse desde quando frequenta/frequentou o local 

e com que frequência, conta que: 

 
Desde pequena. Como trabalho em frente ao café há mais de 20 anos, 
sempre que sobra tempo, entro para um cafezinho, pelo menos 2 vezes por 
semana. Vez que outra também almoço lá.  
 

No seguimento acima ratificou o que já havia mencionado explanando que 

frequenta o Café desde muitos anos, desde quando era pequena quando já ia 

acompanhada de seu avô comprar balas. Quanto à frequência atual em que vai ao 

local, ela explica que é frequentadora semanalmente, ao menos duas vezes na 

semana, pois seu consultório se situa na frente do Aquários. Comenta também que 

muitas vezes até almoça lá reafirmando e ressaltando os laços constantes que 

possui com o espaço.  

Em relação as suas percepções sobre as relações no Café conta que:  

 
Tem um público fiel, vários grupos que se encontram em horários certos (o 
grupo das 8, o do fim da manhã, o de depois do almoço...) e também os que 
entram por primeira vez. Acho difícil alguém não gostar do Café Aquarios. 
Normalmente quem entra, volta. Como já disse no meu ponto de vista as 
relações são de amizade, de parceria, de conhecidos que se encontram ali 
pra conversar sobre diversos assuntos e também relações de família pois 
assim como eu tem diversas pessoas que vão ali desde muito tempo, 
começaram com seus pais, avôs e vão até hoje com eles ou sem eles e isso 
vale tanto pra homens quanto pra mulheres. 



120 

 

 

No que tange as relações sociais que se estabelecem no Café, segundo sua 

visão, frisa ser um espaço família, onde familiares levaram pela primeira vez seus 

sucessores que até hoje frequentam o espaço, assim como ela, e aqui mais uma vez 

aparece a Cafeteria atrelada a questão familiar e de geração.  

Complementa também no sentido de ser um ambiente onde se realizam e se 

estabelecem relações de amizade, onde conhecidos e amigos se reúnem para 

conversar e trocar ideias sobre assuntos variados. Explica também que o espaço se 

divide em grupos diferentes dependendo do horário e ainda caracteriza o Aquários 

como um espaço acolhedor pois afirma que é difícil que alguém que vá ali não volte. 

Posteriormente foi indagada se frequenta o local há muitos anos e se sim que 

contasse se percebeu modificações em relação ao público no local, quando 

menciona que:  

 
Vejo hoje um público bastante variado, como já disse não são mais somente 
os senhores de idade que frequentam o café. Acredito também que as 
mulheres se sentem mais à vontade para frequentar o café hoje em dia. 
Pode perceber que indo lá hoje vai encontrar jovens, crianças, mulheres, 
negros, ou seja, um público bem misto diferente do que era antigamente. 
 

Em relação às mudanças de público ao longo dos anos, ela explica que o 

público mudou, que hoje é bastante variado sublinhando a presença de mulheres, 

jovens e negros no espaço. Ressalva a presença das mulheres como uma 

transformação, pois segundo ela elas se sentem mais a vontade hoje do que antes, 

ou seja, de certa forma condiz com a situação das barreiras que existiam para que 

elas frequentassem a Cafeteria há algumas décadas atrás assim como outras 

classes, outras faixas etárias e outras raças.  

Quando questionada de como eram as relações no Café ao longo dos anos 

de acordo com sua visão conta que:  

 
Os homens ainda são maioria, mas, como falei anteriormente, acredito que 
existe menos preconceito de ambas as partes. Então, se vê mais mulheres 
de todas as idades frequentando o Café e não somente elas, mas um 
público variado em relação a tudo, a jovens, a negros, a pessoas mais 
pobres. Mas acredito que ainda as relações que se estabelecem ali são as 
mesmas, de amizade, de família, de pessoas conhecidas que se reúnem ali 
pra trocar ideias e dar boas risadas, enfim é um espaço muito rico nesse 
sentido e muito agradável também. 
 

Neste trecho ressalta o público heterogêneo do Café atualmente no sentido 

de que teria sofrido alterações, pois embora seja ainda predominantemente 

masculino, engloba diversos grupos sociais.  Quando alega estas percepções traz a 



121 

 

ideia de preconceito, alegando que atualmente tem menos preconceito no local, isso 

nos induz a pensar que segundo sua percepção o preconceito de homens e 

mulheres era recíproco desde muito tempo e hoje isso mudou e possibilitou a 

entrada da mulher como público que frequenta o café.   

No tocante as relações sociais ela alega que não sofreram alterações, pois 

ainda reflete um ambiente familiar, de amigos e de conhecidos tratando o Aquários 

como um espaço de lazer em que se reúnem para confraternizar. 

Indagada de como é frequentar um local frequentado majoritariamente por 

homens explica que: 

 
Não vejo nenhum problema, nunca passei por nenhum constrangimento lá. 
Vou desde pequena e conheço mulheres que também vão e tanto pra mim 
quanto pra elas é uma situação normal, como se tivéssemos frequentando 
qualquer outro lugar. Mas sabemos a fama que a cafeteria tem, embora eu 
ache isso mais uma questão folclórica porque isso já faz muito tempo, hoje 
em dia é tudo muito natural e uma questão superada essa história da 
mulher não poder ir no café que os homens vão mexer com elas ou tratar de 
uma forma estranha. 
 

No que concerne à questão acima suscitada, Paula afirma conhecer a fama 

do Café na questão das mulheres, mas considera essa questão algo que não se 

aplica atualmente, pois segundo ela esse tema já foi superado.  

Ela alega que nunca sofreu nenhum constrangimento lá dentro pelo fato de 

ser mulher frequentando um espaço que até os dias atuais é considerado como 

masculino. De certa forma, mesmo afirmando ser uma questão superada a 

assimetria de gênero no Aquários, ela reconhece que ele possuía e talvez ainda 

possua essa imagem de machista. 

Foi questionada sobre o que significa a mulher ocupar esse espaço, em sua 

opinião, tendo como resposta:  

 
Acho importante as mulheres frequentarem os lugares que quiserem, 
quando quiserem, sem qualquer constrangimento ou preconceito. É assim 
que me sinto no Aquários, como me sinto em qualquer outro lugar e acho 
que todas as mulheres deveriam sentir o mesmo pois conforme já disse são 
questões que já foram superadas.  
 

Mais uma vez no aspecto das mulheres, nas questões de gênero, ela explica 

que não vê diferença para ela e nem deveria haver para nenhuma outra mulher em 

frequentar o Café ou outro espaço qualquer, pois acredita que as mulheres devem 

superar ou já deveriam ter superado as disparidades e diferenças de gênero, 

ressaltando a importância delas de circularem por onde quiserem. 



122 

 

Em relação ao questionamento de se ela já presenciou alguma situação 

constrangedora em vista de ser mulher em um espaço predominantemente 

masculino aduz que:  

Nunca, mas, por vezes, notei alguns olhares ‘diferentes’, principalmente dos 
grupos que ficam na calçada. Dentro do local sempre foi tranquilo.   
 

Aqui, no trecho acima, talvez sua percepção vá um pouco de encontro ao que 

tenha dito em alguns momentos anteriores, pois tratava do Café como um espaço 

neutro e “tranquilo” em relação a masculinidade marcante e em relação a presença 

das mulheres lá dentro nos dias de hoje. Ocorre que, quando questionada acerca de 

situações de constrangimento em vista de ser uma mulher nesse tipo de espaço, 

aduz que a parte interna do Café é bem tranquilo mas que na parte externa já sentiu 

olhares tendenciosos, parte esta que já foi designada como esquina do pecado ou 

esquina do já comi conforme já explanado e que de repente mesmo que somente 

para algumas ainda esteja presente no ambiente do Aquários.  

No que se refere a situações que tenham ocorrido no local e chamado sua 
atenção, ela menciona que:  

 
 
Uma única vez, assisti uma briga com socos e chutes entre dois homens 
por causa de futebol. Normalmente o local é calmo, apesar de ter bastante 
gente conversando.  
 

Nesta questão não mencionou nenhuma situação de homens em relações a 

mulheres ou vice e versa, mas sim de uma briga entre homens em que o assunto 

que originou tal ato de violência teria sido o futebol. 

Pedimos que desse sua opinião em relação a pontos positivos e negativos do 

local, quando elencou que: 

 
O café saboroso! A comida em geral é muito boa, destaque para os 
sanduíches. Lugar claro e alegre, nem sempre muito limpo, especialmente 
as mesas. Abre todos os dias, inclusive domingo, com um horário super 
estendido, o que é raro em Pelotas. É ponto de referência na cidade. O 
atendimento é legal, embora um pouco enrolado nas mesas quando está 
muito lotado.    
 

Questionada acerca dos pontos positivos e negativos do local descreveu o 

espaço de forma bem objetiva elencando aspectos de atendimento, cardápio, 

características físicas do ambiente, não atentando para as sociabilidades que ali 

ocorrem, pois sobre isso já teria falado.  

Procurei questionar sobre o cardápio e ela mencionou que era bem variado, 

que apreciava muito e que embora algumas pessoas achassem um pouco caro, ela 



123 

 

não considerava um estabelecimento que impedisse as pessoas de sentarem ali e 

tomar um café ou fazer um lanche. 

Quando sugerido que comentasse sobre o papel da mulher na Cafeteria 

explica que:  

 
Tomar café, conversar e se divertir como todo mundo. Não vejo nada de 
mais, como disse acho que a mulher deve ocupar o espaço que quiser e 
considero a cafeteria um desses lugares, acho leve e tranquilo em relação a 
isso. 
 

Neste sentido, novamente, atenta para o fato de as mulheres ocuparem os 

espaços que julgarem pertinentes, sendo o Aquários um desses lugares, pois 

segundo sua percepção não existe mais essa barreira em relação a mulher lá dentro 

sendo um local que permite que as mulheres lá se reúnam para tomar café, 

conversar e se divertir como todos e como fariam em outros ambientes também. 

 

4.2.7 Entrevista 7 

 

No primeiro contato com a entrevistada, foi pedido que fizesse sua 

apresentação acerca de questões referentes a nome, idade, profissão/ocupação, 

estado civil, naturalidade, local (cidade e bairro) de moradia, escolaridade, raça, e 

em seguida explanamos o conteúdo de que trata o presente estudo.  

Letícia é uma mulher de 48 anos, jornalista, casada, natural da Cidade de 

Pelotas onde mora e sempre morou, reside na região das Charqueadas e se 

considera da raça/cor branca.  

A entrevistada foi escolhida, pois é esposa de uma personalidade bastante 

conhecida em Pelotas e que possui muita afinidade com o Café, inclusive já tendo 

feito alguns trabalhos artísticos sobre o espaço. Ambos são conhecidos da família e 

por isso entrei em contato com Letícia que se dispôs a conversar na Cafeteria.  A 

entrevista se deu em um dia de semana, no meio da tarde, o fluxo de pessoas era 

tranquilo. Ao chegarmos lá nos direcionamos, por sugestão de Letícia, ao lado da 

Cafeteria em que haviam várias pessoas sentadas lanchando, oposto ao lado do 

espaço em que os Senhores se reúnem no balcão para conversar. 

Após sua apresentação, foi sugerido que começasse contando a forma pela 

qual ela conheceu o Café e como descreveria a primeira vez que frequentou, tendo 

como resposta o seguinte:  



124 

 

 
Eu nem sei como conheci o café, ele sempre fez parte de Pelotas, e sempre 
fez parte da minha vida. Não foi de vir um dia conhecer, ele é um lugar que 
eu sempre vim desde que me lembre de vir ao centro. Eu sempre morei pra 
fora, morava nos arredores da charqueada São João que era super 
afastado, então a gente tinha uma coisa que quando era menor minha mãe 
sempre vinha no centro comigo e com a minha irmã eventualmente pra 
comprar coisas e a gente sempre tinha essa coisa de fazer um lanche ou 
aqui ou na lobras, era o nosso passeio vir ao centro e terminal com um 
lanchinho aqui como a coisa mais normal do mundo. 
 

Percebe-se com as alegações da entrevistada que o Café faz parte de sua 

vida há muitos anos de modo que nem mesmo ela lembra como conheceu o 

estabelecimento. É possível constatar a partir de sua fala que ela frequenta o Café 

desde pequena, pois não morava na zona urbana de Pelotas, e quando sua família 

resolvia ir até a cidade fazer as compras o café era considerado parada obrigatória.  

Nesse sentido, o Café representava para ela e sua família um espaço de lazer 

e entretenimento quando se dirigiam a cidade. As reflexões de Letícia remontam a 

uma época de aproximadamente 40 anos atrás pelo menos, ou seja, década de 70, 

momento em que para as mulheres de sua família frequentar o Aquários não 

demonstrava nada de diferente do que frequentar outros espaços destinados a 

lanche e diversão. Desse modo, referida constatação demonstra na sua visão o 

espaço aberto às mulheres em que os fluxos femininos eram naturais e possíveis e 

pressupõe implicitamente a homossociabilidade masculina relativizada e não 

exclusiva. 

É um espaço social que, segundo ela, remete com grande alegria a sua 

juventude e sua infância. Ainda que descenda de família tradicional de Pelotas 

deixou claro que a figura paterna, ou seja, masculina nem sempre as acompanhava 

nas idas ao Café e isso se dava segundo ela com a maior “naturalidade”. 

Indagando se a entrevistada lembra suas primeiras percepções a respeito do 

Aquários e se elas foram se modificando ao longo do tempo segundo sua visão, ela 

afirma que: 

 
As minhas primeiras percepções e se mudaram? Eu acho realmente que na 
última década, nos últimos 15 anos mais ou menos tem muito mais gente 
jovem no café. Tem os tradicionais, os de sempre, mas eu acho que tem 
uma coisa também que a gente tem essa característica na cidade desse 
povo universitário, e com essas mudanças que a universidade federal 
trouxe muitos estudantes de fora, e o estudante de fora ele geralmente 
adora Pelotas e se sente em casa, e se apropria dessas coisas que muitas 
vezes os pelotenses não enxergam. Então eu vejo assim que tem muita 
guria nova que tá morando aqui que agregou o café aquários como seu 
ponto, que realmente é legal, e ao mesmo tempo tem gente que mora toda 
vida aqui que não enxerga isso, então acho isso muito interessante.  



125 

 

 

No trecho acima ela demonstra a importância, segundo sua visão, da 

modificação do público que frequenta o local, evidenciando que os jovens participam 

do cotidiano da cafeteria de uns anos pra cá, mas ressaltando que embora os 

“novos integrantes” estejam ali os tradicionais continuam nos seus lugares.  

De sua fala podemos depreender algumas contradições e/ou ambiguidades, 

pois ao mesmo tempo em que revela que frequentar o Café é algo natural para ela e 

sua família desde sempre e que nunca enxergou o café como um espaço fechado a 

determinados grupos sociais, que excluía parcelas de pessoas de seu círculo 

(implícito no que já foi citado e explícito no decorrer do texto que segue), ela exalta a 

importância de uns anos para cá de o público jovem ter adentrado no local, ou seja, 

é uma forma de assumir que antes era um espaço que não comportava este público 

e que agora com o decorrer dos anos ele foi incluído no Café.  

É possível perceber também que atrela muito a questão do público jovem que 

hoje frequenta o local como estudantes que em sua maioria vem de outras cidades 

para realizar seus estudos em Pelotas, dando ênfase ao fato de o pelotense não dar 

o devido valor ao ambiente rico, familiar, aconchegante e especial que considera o 

Aquários.  

Neste aspecto surgem algumas questões: será que segundo a entrevistada o 

pelotense tem um acesso mais restrito ao Café pelas suas marcas históricas de ser 

um local seletivo quanto aos seus frequentadores? Ao passo que quem vem de fora 

não percebe essa lógica do local passando a se inserir nele com mais naturalidade? 

Na esteira de suas palavras será que somente aqueles que vêm de fora se sentem 

“em casa” na cidade a ponto de se sentirem livres para frequentar o café sem 

qualquer obstáculo? É uma questão relevante mas que ao mesmo tempo vai de 

encontro quando ela diz que é pelotense e sempre se sentiu “em casa”. Ela alega 

que as pelotenses muitas vezes não enxergam essa visão que o Café deveria 

passar a elas de espaço familiar, mas será que realmente eles não enxergam ou 

muitos deles ainda possuem uma percepção de que o Café não agrega um público 

diferenciado como jovens, mulheres, negros e pobres? 

Vejamos que na pergunta acima o que se questionava era as percepções do 

Café, ou seja, todos os aspectos sobre o local que julgasse relevante, tendo em 

vista suas primeiras entradas no estabelecimento e comparando com a atualidade, 



126 

 

em outras palavras, não se falou em público pois seriam as próximas questões 

conforme veremos a seguir.  

Ainda assim, a entrevistada respondeu diretamente no sentido de que hoje a 

cafeteria engloba um público variado, ressaltando os jovens no local. É possível 

notar nessa fala que a questão da diversidade de frequentadores no local não foi 

assim desde sua criação ao contrário do que ela já havia alegado, de modo que 

essa variedade inclusive chama a atenção dos clientes mais antigos do Café.  

Tendo-se questionado a frequência com que vai a cafeteria, suas percepções 

das relações sociais que lá se estabeleciam há alguns anos bem como se notou 

alguma mudança dessas relações desde então e também no que se refere ao 

público que passa por lá (aqui foi referida a questão do público frequentador 

expressamente), explanou que: 

Acho que aqui não tem muita novidade dos frequentadores e das 
frequentadoras femininas fixas como eu, a gente meio que se reconhece os 
que vem sempre. Mas tem esse povo novo então acho que isso mudou, 
mas os que não vem continuam não vindo, dentro da nossa sociedade 
pelotense acho que não mudou muito.  
Eu não acho que isso seja por preconceito eu acho que é por não se dar 
conta do quanto é legal e especial, que as vezes viajam pra Paris por 
exemplo e acham incrível o cafezinho lá, e tem uma coisa muito legal aqui 
então acho que é uma característica que o pelotense tem assim de sempre 
achar que o de fora daqui é melhor.  
Eu acho o café um lugar incrível por que eu acho que acima de tudo ele 
consegue reunir todas as classes sociais na volta daquele balcão, diferentes 
ideologias políticas, pessoas que talvez fora dali não tivessem a menor 
condição de um papo e aqui no café tudo é permitido, isso acho de uma 
grandeza enorme porque não são todos os lugares que permitem isso e tem 
essa abertura. E outra coisa que acho maravilhosa, a gente que tá sempre 
aqui e a gente vê e conhece os mais velhinhos assim, então teve muitos 
assim que a gente acompanhou por muitos anos, por exemplo o cantinho tal 
que era do seu Ferreira, então tinha a mesinha do seu Ferreira que sempre 
chegava de noite pra tomar o cafezinho dele, aí um dia a mesinha estava 
vazia porque ele tinha falecido. E assim tiveram outros tantos, a gente vai 
acompanhando a vida, a gente vê que tem assim um nicho que esse lugar é 
uma referencia deles nesse fim de vida, da rotina que é acordar vir pro café 
e ficar aqui até tal hora, tem um que sempre dorme naquele cantinho. Acho 
isso lindo, de uma poesia de vida linda. A gente tem muitos amigos desses 
senhores.  
Quando a Marina nasceu, o primeiro lugar que a gente trouxe foi aqui, tem 
uma foto do Nestor Carrasco que era fotógrafo do diário da manhã 
levantando ela assim porque foi o primeiro lugar que a gente trouxe ela. Ela 
está com 11 anos, vem sempre com a gente aqui, ela adora vir aqui. O que 
é muito legal é que pra esses senhores 10 anos é um tempo totalmente 
diferente do tempo dela e eles enxergam ela crescendo , ela no balcão que 
não alcançava depois de uns anos já alcançava no balcão, ela hoje em dia 
grande, já mais tímida porque é pré adolescente o que eu acho 
maravilhoso.  
Percebo muito mais gurizada, acho um lugar muito acessível. Acho muito 
legal uma coisa assim se tem algum show alguma coisa diferente no 
Guarani seguido tu vê alguém que tá ali hospedado no manta e aí vem aqui, 
sei lá o Zeca Baleiro ele veio percebeu que era um lugar legal e veio tomar 



127 

 

um café aqui ou alguém falou pra ele. É um lugar que tem essa 
universalidade, pra algumas pessoas que vem de fora. 
Eu acho que a gente carece dessa história do Café, acho que ninguém fez 
ainda um trabalho muito histórico sobre o café, acho que seria muito 
interessante e acho que os donos não exploram muito isso, tanto que agora 
quando eles fizeram essa última reforma muita gente estranhou, a gente 
mesmo estranhou tvs de led, logo novo, ele ficou mais com cara de lugar 
moderno, de início achei ruim porque fiquei com medo que perdesse essa 
característica, essa memória e acho que não se tem muito essa memória e 
resgate do café e acho que seria muito legal de fazer.   
 

Nesse longo trecho a entrevistada deslancha descrevendo vários aspectos 

importantes e peculiares sobre as relações na Cafeteria, sobre o público, sobre 

questões pessoais, sobre vínculos entre o Café e aspectos tradicionais da Cidade 

remetendo a uma espécie de identidade pelotense. 

Ela inicia a fala dizendo que não tem muita novidade ao passo de que na 

primeira questão mesmo sem ter se referido expressamente ao público ela logo fala 

da sua atual diversidade, denotando que, embora em sua visão, o espaço sempre 

atraiu uma diversidade de público, ele se faz mais aberto e agrega um público mais 

jovem e de fora da cidade.  

Em seguida, alega que as mudanças não ocorreram aos frequentadores fixos 

como ela e que eles se reconhecem lá dentro, dando uma ideia de que entre eles 

não existe barreiras, mas e quanto aos outros? Este trecho é marcado pelo 

pressuposto de que haviam outras mulheres frequentadoras fixas que sempre 

frequentam tal como ela, ou seja, a mulher estava presente na cafeteria desde 

aquela época. Mais adiante fala novamente sobre a juventude ao mesmo tempo em 

que frisa que os que “não vinham continuam não vindo”, de alguma forma os 

associando àqueles que desvalorizam o local e, consequentemente, a algo 

pertencente à identidade pelotense.  

Referidas contradições e ambiguidades ficam evidentes na medida em que 

ela ao mesmo tempo em que afirma a variedade de público atual no que se refere à 

faixa etária e classe social, alega também que quem não ia continua não indo. Afinal 

quem vai então? Somente parcelas de pelotenses de uma determinada geração em 

diante? Ela responde que sim. Questionamos o porquê disso e a resposta imediata 

foi que não teria relação com preconceito e sim com a sociedade pelotense que não 

valoriza a especialidade do Café valorizando espaços de outras localidades como 

ela cita Paris. Ou seja, ela percebe que quem não vai é por escolha própria e por 

não valorizar o espaço e não por qualquer tipo de segregação. 



128 

 

Outro aspecto levado em conta no público que participa da dinâmica do Café 

é a inclusão, da visão da entrevistada, de diversas classes sociais que ali se reúnem 

para trocar ideias que segundo ela não seriam possíveis em outros locais por não 

deixarem as pessoas tão a vontade e tão livres. Há a menção a permissão e a 

abertura, expressando que na cafeteria as relações sociais entre os agentes que ali 

se encontram são assim: livres, desprendidas de regras, onde é livre a expressão de 

opinião e onde diversas classes sociais se misturam. Vale salientar que o que 

configura essa visão é o fato de ela ser frequentadora assídua do espaço, pois ela 

está inserida nas dinâmicas sociais e fluxos da Cafeteria. 

E nesse sentido há um aspecto interessante, pois quando sentamo-nos à 

mesa para conversar e logo iniciar a entrevista, a atendente veio até a nossa mesa, 

momento em que eu pedi uma água e Letícia um suco e um sanduíche, conforme 

fomos conversando preliminarmente eis que ela faz o seguinte comentário: o Café é 

um lugar ótimo em todos os sentidos, mas os preços do cardápio são “meio 

salgados”, não é todo mundo que pode pagar esse valor por um sanduíche”. 

Considero que este fato vai de encontro à interpretação que ela faz sobre o Café 

incluir todas as classes sociais, pois talvez devido aos altos preços do cardápio, e 

nesse sentido tivemos unanimidade nas entrevistadas, ele seja uma forma de 

selecionar o público que lá consome. 

Outro aspecto que é interessante analisar é como um local que por tanto 

tempo foi “fechado” para certo público hoje abrangendo diversos segmentos da 

sociedade pelotense consegue ser esse local tão “especial” que permite essa 

abertura e essa liberdade tão ampla de diálogo e expressão? Talvez ela não 

perceba as barreiras simbólicas que existem ali, pois ela referencia o Café a uma 

lógica familiar, por ser uma mulher que se insere nas lógicas relacionais e sociais do 

Aquários. 

A entrevistada volta novamente na questão dos frequentadores assíduos, da 

questão da tradição dos frequentadores do local, quando cita “os velhinhos” e suas 

“cadeiras cativas” que somente ficaram vazias quando da morte dos senhores que 

as ocupavam.  

Ainda no sentido da questão familiar e de tradição e geração, menciona o fato 

de que leva sua filha no café desde que nasceu e que todos aqueles senhores que 

frequentam a cafeteria todo dia viram sua filha crescer e que aquela situação para 

ela era muito especial. 



129 

 

Após ressaltar a importância do café na sua vivência a ponto de deixar claro 

que transmitiu seu hábito de frequentar o café diariamente a sua filha desde 

pequena hoje sendo uma quase adolescente, frisa que o café é referência na cidade 

de Pelotas para todos que visitam a cidade até mesmo figuras conhecidas como 

cantores, atores, etc. 

Outro aspecto retratado por Letícia é em relação à reforma que o 

estabelecimento passou, alegando o receio que sentiu, pois devido às mudanças 

que ocorreram, o espaço social poderia perder sua identidade, seus aspectos 

tradicionais, antigos e clássicos, temendo que os aspectos modernos implantados 

causassem uma perda no sentido de local histórico e de pertencimento e por isso 

tradicional, momento em que ela fala que tudo isso poderia causar uma perda de 

memória do café, ou seja, retratando que o café tem seus aspectos simbólicos que 

não os de exclusão, mas na perspectiva do público que pertence ao espaço e 

representativos dos pelotenses de modo geral.  

Após essas explanações, foi perguntado como é para ela frequentar um local 

frequentado majoritariamente por homens, respondido da seguinte forma: 

 
Eu não vejo nenhum problema com essa questão de ser mulher aqui, me 
sinto super a vontade, tanto que venho com a roupa que vier. Me lembro de 
quando era solteira da época dos bailes de carnaval do comercial a gente 
vinha tudo fantasiado pra beber aqui de grupo, de manhã depois de festa 
pra tomar café e nunca teve nada de constrangedor, pelo contrário me sinto 
em casa aqui. Tem muitos lugares que eu acho que não me sinto tão em 
casa porque tem essa visão que é uma característica de algum seguimento 
da sociedade que tem que evoluir, e tem uma gurizada jovem que ainda 
repete esse modelo que não é legal, saber que tu é autêntico no lugar que 
tu frequentar e isso que é legal e não o contrário e acho que o café tem 
muito isso. Teve uma coisa muito legal que aconteceu aqui ano passado, 
um casal de amigos pelotenses que agora moram fora já casados e com 
filhos, mas que queriam casar no papel e um dia chegamos aqui num 
sábado de tarde eu e Mauro e quando chegamos no café ficamos sabendo 
que ia ter um casamento ali, o nosso amigo não falou nada pra ninguém, 
organizou tudo lá de Goiânia, tem até matéria no G1 sobre isso, foi 
casamento surpresa. O Mauro acabou fazendo as fotos do casamento, foi 
muito por essa relação que tem aqui no café, foi muito lindo. A mulher dele 
amava o café. Qual lugar tu faria isso? Só num lugar que carrega tudo isso, 
que tem essa alma e é muita gente que percebe isso. 

 
A entrevistada, no trecho transcrito acima, alega novamente o Café como um 

ambiente tranquilo, onde se sente a vontade para realizar diversos tipos de relações, 

pois desde criança frequentava com sua família fazendo do estabelecimento seu 

ponto de referência de lancheria quando iam a cidade. Com o passar dos anos, em 

sua juventude, fez do Café também um espaço de diversão quando menciona a 



130 

 

questão dos bailes de carnavais e cafés da manhã pós festas e ainda na atualidade 

demonstra ser um espaço em que ela compartilha momentos com sua família 

assiduamente em que leva sua filha desde que ela nasceu.  

Ou seja, dito isso, podemos perceber que na vida da entrevistada este 

estabelecimento tem um papel de transmissão de geração para geração, de local 

tradicional em que podem ser realizados diversos tipos de sociabilidades e 

dinâmicas e lógicas relacionais conforme mencionados, atrelando a Cafeteria a 

lógicas familiares que perpassam por várias gerações em sua família. Mais uma vez 

o Café acionando significados simbólicos relacionados à tradição e família. 

Mais uma vez em relação à questão da mulher no espaço perguntou-se o que 

ela achava de a mulher frequentar hoje um espaço como o Aquários, em que ela 

respondeu:  

 
Sobre a mulher ocupar o espaço do café eu acho que a mulher sendo a 
mulher como ela deve ser e eu não acho que tenha qualquer 
constrangimento. Esses dias teve um negócio aqui de um grupo de 
feministas entrou aqui fazendo uma manifestação. Eu acho super válido 
todo protesto, mas achei um pouco agressivo porque quem frequenta o café 
aquários sabe que essas pessoas que tavam aqui não são elas que fizeram 
qualquer coisa são pessoas de bem então acho que ficou um negócio meio 
violento pela forma que foi feito, algumas cuspiram os que estão sempre 
aqui. Sou super a favor de qualquer protesto, não gosto de ficar julgando a 
causa do outro, democracia foi conquistada pra isso, mas achei pesado 
porque essas pessoas talvez não tenham entendimento do que esses 
frequentadores pensam hoje ou não, vamos primeiro saber e depois pensar. 
Quem sabe se entrassem na câmara dos deputados seria muito mais de 
acordo frente a visão que estão tratando a alma feminina. 
A mulher tem que ocupar todos os lugares, ela tem que estar em todos os 
lugares então eu vejo isso com naturalidade, nada do tipo estou lá porque 
tenho que representar a mulher. 
 

Novamente esclarece que segundo suas convicções não vê nada de diferente 

a mulher estar inserida dentro da Cafeteria, momento em que cita o aspecto de um 

protesto que ocorreu no local onde feministas protestavam no espaço social contra o 

machismo inerente a Cafeteria. Nesse contexto compreende com um ato exagerado 

pela forma como foi feito. 

Quando perguntado se ela já havia presenciado alguma situação 

constrangedora no que se refere ao fato de haver mulheres ocupando um espaço 

em que há alguns anos somente homens ocupavam e ela disse que nunca viu nada 

de constrangedor além dessa questão das feministas. 

Enfatiza mais uma vez a questão da naturalidade da mulher no Café citando a 

seguinte narrativa:  



131 

 

 
Uma coisa legal que esqueci de falar, é que tem o sobrado aqui do lado, e 
domingo de noite é a coisa mais querida porque vem aqueles casais que 
vão dançar no sobrado super arrumados e vem também as mulheres que 
estão sozinhas e que vem aqui tomam cerveja e vão pra lá depois, lugar de 
total respeito tanto o café quanto o sobrado que tem uma regra invisível de 
respeito.  
 

Em relação a pontos positivos e negativos da Cafeteria responde que: 

 
Pontos negativos: não vejo, adoro fazer lanches, a Sofia mesmo sempre 
que vem come uma ala minuta, temos nossos pratos preferidos, adoro o 
café, não faço crítica nenhuma, o atendimento as vezes é ruim mas eu falo 
pras gurias, acho que nisso eles não estão conseguindo fidelizar o 
funcionário e pro cliente que eles tem isso é fundamental, porque assim ó 
todo mundo se conhece pelo nome e tem muitas que nos conhecem, acho 
isso importante, não por privilégio mas por carinho.  
 

Alega o reconhecimento das funcionárias a uma questão de carinho e não 

privilégio, mas suas referências são claramente direcionadas apenas aquele público 

assíduo e não de uma forma geral a todos os clientes da cafeteria. E nesse sentido 

é que se questionam as possíveis barreiras invisíveis e simbólicas que existem na 

cafeteria dividindo o espaço de diversas formas, sendo a questão do público “fixo” e 

do variável uma delas. A entrevistada se vê como o que ela denomina de “público 

fixo” e, portanto de pertencimento ao espaço dentro de uma rede de relações 

específicas ali dentro. 

Questionada mais uma vez acerca do papel da mulher na cafeteria ela 

entende que: 

 
O papel da mulher aqui é o papel que ela tem em toda a sociedade com 
todo seu respeito e seu espaço e acho muito legal a forma que as mulheres 
aqui se posicionam, as trabalhadoras também, acho que elas são super 
respeitadas, acho isso importante também por ser um local quem tem um 
viés masculino e que as atendentes são majoritariamente femininas. Nunca 
vi caso nenhum de desrespeito, nada que tenha vontade de me meter pra 
dizer alguma coisa. 
 

A partir de uma percepção de quem está inserida e que frequenta o Aquários 

há vários anos, entende como “natural” a mulher no Café, tanto a que consome 

quanto a que labora, tratando da questão do respeito para exemplificar tais 

alegações.  

Frisa ainda que as trabalhadoras são respeitadas pelo público masculino e 

temos nisso obviamente um aspecto positivo mas que também pode ser vislumbrado 

pelo viés de algo que não é visto por ela com a naturalidade que retrata outros 

aspectos, pois se fosse tão óbvio que as mulheres que ali laboram devem ser 



132 

 

respeitadas pelos homens (e por todos que ali circulam) talvez nem precisasse ter 

sido mencionado como algo que pudesse ser feito de outra forma senão o 

tratamento de respeito.  

Para finalizar retrata a seguinte situação: 

 
No poema do Mário (nome fictício) ele cita a história do já comi e quando 
foram cantar e fazer o clipe um dos que tavam junto disseram que não se 
sentiam a vontade de cantar e contar sobre isso, e o argumento do Mário é 
que isso na verdade é uma coisa folclórica e que a gente vive num mundo 
do politicamente correto, eu sou super defensora de todos os direitos mas 
eu acho que tem coisas que se a gente cortar depois vão perder a sua 
originalidade e a sua alma, há um tempo atrás era assim, como é passar na 
frente da católica a tardinha e aquela gurizada faz o mesmo hoje e esse 
pessoal aqui não faz mal, não é legal mas é uma coisa ruim que existe na 
sociedade que tem que ser mudada. Mas acho que esse da esquina do já 
comi de anos atrás não era tão estereotipado quanto esse e acho que se 
tirar da vida perde a alma e o bom humor, a vida é assim. Tem várias 
celebrações que acontecem aqui que retratam a especialidade do local, isso 
reflete bem o ambiente familiar do café e acho que isso é um dos pontos 
que mais me atrai aqui. 
 

Tendo em vista participar da história da Cafeteria e fazer parte dos seus 

fluxos há muitos anos, quando remonta a questão da “esquina do já comi” encara 

com naturalidade e não como um argumento que reflete o machismo e a 

masculinidade hegemônica do espaço, e traz novamente em seu discurso as 

perspectivas familiares e de especialidade do Aquários. 

 

4.2.8 Entrevista 8 

 

O nome fictício da entrevistada é Luana. Possui 26 anos, jornalista, casada, 

natural de Pelotas onde mora atualmente e sempre morou, mora no centro da 

Cidade e é de cor/raça branca.  

Esta entrevistada foi escolhida por participar do mesmo meio acadêmico e da 

ciência que eu tinha sobre sua afinidade com o espaço e das mudanças de 

percepções que ela teve sobre ao mesmo com o passar do tempo. Assim, entrei em 

contato com ela e marcamos de nos encontrar no Aquários. Ao chegar lá nos 

direcionamos a uma mesa que havia em seguida da porta de entrada, era um dia de 

semana por volta de umas três e meia da tarde e haviam somente alguns senhores 

no interior da Cafeteria no mesmo lado que nos direcionamos. Ao ocuparmos aquela 

mesa a própria entrevistada comentou que aquele espaço era onde se localizavam 

exclusivamente os Senhores que frequentavam diariamente a Cafeteria, havendo 



133 

 

espaços destinados a pessoas específicas. Ela ainda relata durante a entrevista que 

sentia olhares “estranhos” de alguns Senhores por estarmos ali naquela mesa, 

conforme será explicitado a seguir no decorrer das análises de sua fala. 

Quando questionada de como conheceu o Aquários conta que: 

 
Conheci o café que eu lembre eu tinha uns 9 anos, porque a minha mãe 
sempre vinha aqui porque ela estudava aqui perto, e as vezes ela me 
levava pra aula porque não tinha com quem me deixar e ela vinha comer 
aqui. 
 

Conforme expõe Luana, conheceu e frequentou a Cafeteria com sua mãe, 

quando ainda era criança. 

Sobre como foi a primeira vez que entrou e suas percepções acerca do café 

incluindo todos aspectos que julgasse pertinentes sobre o espaço, alega que: 

 
Nessa época a minha percepção era de uma cafeteria comum, de um lugar 
pra comer. Não tinha ideia nem percepção de como era o lugar. De infância 
não tenho muito que comentar porque sempre foi uma coisa de não ter o 
que fazer então sempre parava aqui. Mas aí depois quando a minha mãe 
não precisava mais me carregar eu parei de frequentar o café. Então a 
minha ligação com o café se encerrou porque eu vinha sempre com a mãe 
e ela também parou de estudar e parou de frequentar.  
 

Até o momento acima, a referência do Café para a entrevistada era de um 

espaço para realizar refeições com sua mãe, pois era perto de onde a mãe da 

mesma estudava. Por ser muito jovem ainda não tinha uma opinião formada nesta 

época sobre a Cafeteria. Passa-se a concluir aqui que o Café não se caracteriza 

pela homossociabilidade masculina exclusiva e sim por uma sociabilidade familiar, 

mesmo que ainda contenha certas lógicas homossociais como resquícios do 

passado, mas com outros sentidos.  

Prosseguindo ela relata que: 

 
Retomei a vida no café no período da faculdade, em 2011 por aí, 2012. Meu 
esposo na época namorado trabalhava aqui perto e tinha o hábito de vir 
com o pessoal do trabalho ao meio dia pra tomar café, e daí às vezes eu 
vinha com ele, às vezes antes de ir pra aula à noite, mas sempre 
acompanhada do Tiago, nunca sozinha. E quando eu comecei a vir eu já 
tive uma percepção diferente porque eu sempre passava aqui na frente e 
nunca me importei com as piadinhas, tipo que falavam coisas do café a 
esquina dos homens. Então nunca me importei de passar aqui na frente, 
essas coisas.  
 

Diante do relatado pela entrevistada, é interessante analisar toda trajetória da 

mesma no espaço e as modificações nas suas percepções com o passar do tempo e 

da frequência dela no Aquários.  



134 

 

De início comenta que frequentava quando ainda muito menina e portanto 

não tem reflexões deste período. Com o passar dos anos dispõe que passou a 

frequentar com o então namorado, atual marido, e nessa passagem frisa que era 

somente com ele que tinha o hábito de frequentar o local, mas nunca sozinha, 

referindo à companhia masculina como necessária para que ela entrasse no Café. 

Nesse sentido, ela propõe a ideia de que nunca teria se importado com as 

“piadinhas”, “esquina dos homens”, “coisas que falavam do café”, ou seja, ratifica a 

visão que o espaço refletia de masculinidade, “esquina do pecado” onde os homens 

se reuniam para “fazer as piadinhas com as mulheres”. E muito embora ela expresse 

que nunca se incomodou com tais situações e comentários acerca do 

estabelecimento, no início, conforme relata, somente ia acompanhada do namorado.  

 Continua explanando que: 

 
Mas daí um dia quando eu entrei aqui com o Tiago estava movimentado, 
era meio dia, as mesas sempre cheias o balcão também, mas sempre tem 
um espacinho. E eu fiquei sem graça de ir pro balcão porque parecia que eu 
estava ocupando um lugar que não era meu que já era ocupado há muito 
tempo. E era uma coisa assim: parecia no início que era mais por eu ser 
jovem, tipo: o que essa guriazinha tá fazendo aqui? Parecia que não tinha 
espaço pra mim ali. Mas depois percebi que era mais uma coisa da minha 
cabeça porque parei pra prestar atenção e não tinha ninguém me olhando, 
estava todo mundo indiferente pra mim. Mas eu fiquei com essa sensação e 
querendo procurar um lugar que eu me sentisse mais confortável. Mas 
depois me acostumei com o balcão porque é um lugar que o café é rápido, 
tu senta ali toma um café e vai embora. Tipo falando contigo aqui agora eu 
tô observando que o café tá completamente dividido, o lado que a gente tá 
todos tem idade pra ser meu vô e do outro lado é onde tem algumas 
mulheres e outras pessoas sentadas comendo. Parece que é dividido entre 
café, comer, homens e mulheres do outro lado. Eu sempre queria sentar do 
outro lado, nunca queria sentar aqui. Depois que eu comecei a vir aqui com 
frequência tu vai ver que as pessoas sempre sentam nos mesmos lugares e 
aí eu fico pensando que vou sentar ali no lugar de algum senhor específico 
ou de algum grupo de senhores, a ponto de eles ficarem se perguntando o 
que eu estou fazendo no lugar deles. Mas depois passou essa bobagem e 
foi essa a percepção que eu fui tendo, dessa divisão do espaço aqui dentro, 
das diferenças. 
 

Na narrativa acima, ela propõe uma visão de certa propriedade do espaço por 

aqueles que são frequentadores habituais, e que lá estão nos seus mesmos lugares 

há vários anos, tanto que expõe sua inquietação em sentar em determinados 

lugares, pois estes eram sempre ocupados pelos mesmos senhores, como se 

tivesse donos. Neste sentido, muito embora ela remeta essa situação a sua 

juventude e a frequentar o Café há pouco tempo em comparação com os citados 

senhores, há uma barreira invisível que mesmo que não se refira ao aspecto de ela 

ser mulher ali na Cafeteria, cria obstáculos de modo que ao menos em um primeiro 



135 

 

momento não se sentisse inclusa no ambiente.  

Em seguida ela explana que, mesmo que tudo isso não corroborasse com a 

realidade, pois percebeu que ninguém estava lhe observando, ela ainda assim se 

sentia incomodada de sentar naquele local. Sensação esta que se modificou com o 

tempo, pois segundo ela após frequentar com mais habitualmente a Cafeteria, 

passou a sentar no balcão sem problemas, tomar seu café e ir embora, pois ali o 

atendimento era mais rápido. Essa insistência em permanecer como público do 

espaço reflete uma forma de resistência ao ordenamento disciplinar dos fluxos 

internos da Cafeteria. 

Prosseguindo seu relato, reflete sobre as demarcações e divisões simbólicas 

que existem no interior do Café, observando que em um lado se distribuem 

mulheres, jovens e o público variado que vai lá para entre outras coisas lanchar, e 

do outro lado os senhores que estão ali todos os dias para tomar cafezinho e 

conversar. Muito embora ela ressalte e frise que não se sente mais incomodada com 

a questão de invadir determinados espaços, que supostamente já teriam seus 

lugares marcados, alega que a divisão invisível citada existe ali no interior da 

Cafeteria, ou seja, são grupos divididos em locais diferentes ali dentro. Em outras 

palavras, são resquícios de lógicas homossociais masculinas com sentidos 

diferentes, pois em décadas passadas isso significava partilha de poder e agora são 

homens já aposentados relacionados a questões como tradição e não masculinidade 

hegemônica. Existem lógicas nos fluxos dos cafés. 

Sobre as percepções das relações na cafeteria e sua frequência no espaço 

diz que: 

 
Desde que eu comecei a frequentar comecei a ver esse público mais 
diferente, os senhores sempre permanecem, muita família, crianças, vejo 
essa diferença.   
De todos os anos que eu vinha no café o ano passado (2015) foi o que vim 
mais porque era caminho, fazia parte do meu trajeto. Antes então eu vinha 
só com o Tiago, acompanhada, em horários da faculdade, mas ano 
passado comecei a vir bastante sozinha, indo pra casa sempre passava pra 
tomar um café na ida pra casa. Nunca fui de comer porque acho um local 
que tem um cardápio muito caro então tomo um café e acabou. Esse ano 
segui vindo bastante, mas mais final de semana e de manhã saio pra dar 
uma pedalada e passo aqui pra tomar um café, deixo a bicicleta aqui na 
frente.  
 

No trecho acima comenta sobre a variedade de público incluindo famílias, 

crianças, ou seja, não somente os senhores mais velhos de frequência habitual. 

Relata também sua mudança de postura no sentido de que passou a frequentar o 



136 

 

café sozinha, e não mais somente acompanhada de seu namorado. Nesta entrevista 

aparece novamente a questão dos altos preços do cardápio de modo que ela 

mesma expressa que, mesmo frequentando assiduamente o estabelecimento, não 

lancha no local por ser muito caro, servindo apenas para tomar um café e ir embora. 

Ainda em relação às relações no Café: 

 
As minhas percepções a respeitos das relações do café são mais ou menos 
o que já falei, que elas se dividem no espaço e no ambiente eu acho que 
ainda segue muito papo de negócios de fofocas e tudo mais e via isso 
também porque no período da faculdade eu fiz um estágio curto na nativa 
que ficava num prédio aqui na frente e então a gente vinha pra cá tomar 
café. Eu nunca fui ligada em pautas, mas sempre ouvi falar que se o 
pessoal não tivesse pauta que viesse pra cá que sempre tinha. Então acho 
que ainda tem essas relações de falar em política, época de eleição mesmo. 
 

Ratifica a divisão do ambiente, complementa proferindo que os temas dos 

assuntos são sobre negócios e fofocas, inclusive alegando ser um espaço rico para 

pautas de reportagens quando estas estavam escassas nos jornais, aparece nesta 

fala também a questão da política frequente entre as discussões dos presentes.  

Em relação ao público descreve que:  

 
Não noto diferença de público nos finais de semana apenas na questão do 
movimento mesmo, quantidade de pessoas. Tem umas pessoas que parece 
que dia de semana eu sempre encontro, enfim se tu for pensar quem é que 
pode no meio da semana e no meio da tarde estar aqui tomando um 
cafezinho e batendo papo?  
Tem um cara que sempre tem o mesmo estilo, ele deve ter uns 30 anos, 
todos os senhores sempre vão falar com ele, parece um cara super 
influente e ele só vem final de semana e vem na primeira hora da manhã 
que é sempre na hora que saio pra pedalar e passo aqui e ele tá aqui, tem 
esses pontos de encontros. Aqui nessa mesa que estamos sentadas 
sempre senta um senhor que ele é religioso sempre com terços na mão, 
senta nessa mesa com a bíblia e fica tomando o café dele e ele sempre 
senta aqui. Vejo ele sempre final de semana. Tem figuras específicas que 
fico observando por estarem aqui sempre nos mesmos dias e horários e 
mesmos lugares dentro do café também.  

Luana conta que existem as figuras específicas que permanecem como 

certos patrimônios do Café, pois ali estão sempre nos mesmos dias, mesmo lugares, 

conhecidos por todos, inclusive ela sabia até quem sentava na mesa em que 

estávamos sentadas realizando esta entrevista. Nesse momento me perguntei se 

naquele momento o senhor chegasse ali qual seria a sua reação ao nos ver 

sentadas no “seu lugar”. 

Salienta ainda que: 

 
Fiquei sabendo por outras pessoas de como eram as relações aqui 
antigamente, desse papo da esquina do já comi, que passa e só tem 
homens que ficam falando das mulheres, um espaço com homens que 



137 

 

falavam sobre as mulheres e dessa esquina que não era bem vista e nem 
bem vinda. Isso escuto de pessoas, mas parece que vai passando, por 
exemplo a minha sogra ela não é daqui, mas quando veio pra cá já sabia de 
não passar por essa esquina pelas colegas de trabalho que ficavam falando 
que os homens que ficavam fazendo piadinhas. Como fiquei conhecendo e 
frequentando com a minha mãe desde pequena acho que é uma questão 
que vai de criação, a minha mãe nunca percebeu lugares que mulheres 
tinham que frequentar e homens, lugares que as pessoas frequentam fazem 
o que tem que fazer vão embora, então eu sempre tive essa percepção, 
passo aqui na esquina e acho normal, não fico com receio.  
 

Neste relato, mais uma vez aparece a imagem do Café atrelada à questão 

cultura e de geração, em que ela conta que não possuía uma visão negativa da 

Cafeteria por frequentar desde pequena acompanhada de sua mãe, que via com 

naturalidade a mulher estar inserida ali.  Conta em seguida, a visão negativa quando 

expõe que sua sogra mesmo não sendo de Pelotas sabia do histórico machista e 

masculino da Cafeteria pelas colegas de trabalho, que comentavam sobre estes 

fatos quando ela veio trabalhar na cidade. Cabe salientar a questão dos fluxos 

internos e externos aqui, pela peculiaridade do local que é aberto e ao mesmo 

tempo um “aquário” que transforma as mulheres em fluxo do lado externo em peixes 

prontos a serem pescados pelas conversas e competições masculinas internas da 

Cafeteria. 

Na sua opinião, frequentar um lugar majoritariamente masculino: 

 
Essa questão de mulher não me incomoda mesmo, não ligo muito pra isso 
ainda mais por ser um público mais velho. Na verdade o que mais me 
chamava atenção e me incomodava de certa forma era essa questão de 
pessoas estarem aqui há tanto tempo, questão de lugar do que por serem 
homens, talvez se essas pessoas fossem mulheres idosas e viessem pra cá 
pra tomar chá eu não me importaria por serem somente mulheres mas pela 
questão de espaço. A minha percepção hoje sobre o café é que essa 
questão ficou muito forte, marcada, mais uma lenda do que realmente na 
prática. Ficou uma carga pesada de muitos anos, mas que ao mesmo 
tempo acho que fortalece o local porque cria uma história na cidade e isso 
aqui deveria virar patrimônio. Talvez se isso parasse de circular essa 
informação não sei se seguiria tão famoso e tão histórico então acho que é 
mais uma questão de poder e de boato do que de prática.  
 

Quando ela expressa que não lhe incomoda a questão da mulher em relação 

ao Café, talvez haja uma certa ambiguidade no que relatava anteriormente, que foi 

com o passar do tempo somente que passou a ir na Cafeteria desacompanhada do 

namorado. Suas percepções se modificaram, mas parece que de certa forma a 

questão da masculinidade predominante fez com que no início sua presença ali só 

ocorresse se seu namorado estivesse junto. Quanto as assimetrias de gênero no 

espaço ela alega que a “fama” é mais boato do que realidade que acabou marcando 



138 

 

o estabelecimento de uma forma que pode até ser positiva, pois cria uma 

curiosidade e uma historicidade na Cafeteria que contribui para que seja esse 

espaço tradicional na Cidade de Pelotas. Sintetizando, podemos compreender a 

diferença dessa abordagem da entrevistada anterior. Aqui as ênfases são outras, 

talvez porque ela perceba que as próprias lógicas homossociais não têm o mesmo 

peso que antes, de homens negociantes para homens idosos que estão ali para 

passar o tempo. Sobre o que significa a mulher ocupar um espaço como o café 

expõe que: 

 
Eu acho que ser mulher aqui é só mais um adicional, porque as mulheres já 
circularam por tantos espaços que entrar numa cafeteria que é destinada, 
segundo pessoas, por homens eu não vejo grandes coisas nisso. Talvez 
falando superficialmente não vejo mas pensando melhor em todo peso que 
tem as mulheres frequentarem aqui, não tá mudando o café, mas sim a 
percepção delas em questão a lugares públicos, privados, mobilidade, de 
poder passar aqui na calçada sem ter que atravessar a rua, então acho que 
não vai mudar o ambiente porque pra eles tanto faz, então se mais 
mulheres passarem a frequentar acho que isso aqui é tão histórico que as 
pessoas que frequentam aqui há anos tipo homens brancos mais velhos 
não vão deixar de vir aqui e pro café é ótimo porque vai ter sempre gente 
circulando e dinheiro.  O que muda então é a percepção das mulheres 
porque faz com que elas se sintam a vontade.  
 

Refere que a mulher ocupar um espaço como o Café não altera o 

pensamento nem o comportamento e a percepção dos senhores que estão ali há 

muito tempo, mas após um tempo refletindo, entende que pela ”carga” que o espaço 

possui é importante a mulher estar ali inserida para as outras que o enxergam ainda 

como um espaço restrito e machista, para que percebam que há mulheres 

frequentando aquele espaço e isso abra precedentes para debaterem e mudarem 

suas percepções acerca da mulher em relação também a outros espaços e outros 

assuntos. Vale sublinhar que a visão desta entrevistada neste aspecto é oposto a 

entrevistada de 77 anos Maria pois para cada geração referidas questões possuem 

significados distintos, já a estudante de ciências sociais parece possuir um discurso 

político pronto mas também marcado por questões geracionais. 

A respeito de ter vivenciado ou presenciado alguma situação constrangedora 

em vista de mulheres estarem presentes em um ambiente masculino diz que: 

 
Nunca vi nada de constrangedor por ser mulher, nem no balcão, nem na 
mesa, nem na passada. Nem comigo e nem com outras pessoas. 
Agora eu tô falando e tem um senhor aqui atrás que tá todo tempo se 
virando pra trás pra nós e prestando atenção porque de repente tá notando 
que estamos falando sobre o local ou até mesmo escutando alguma coisa.   
 



139 

 

Neste excerto é possível perceber que segundo a percepção da entrevistada, 

em que fomos percebidas por um senhor naquele momento da realização da 

entrevista, e não sabemos o motivo pelo qual ele nos olhava tão fixamente, mas 

uma das questões por ela suscitada foi a possibilidade de ser em relação a estar 

escutando que estávamos falando sobre o Café. Ou seja, estes senhores se 

apoderarem de certa forma do espaço talvez seja um dos maiores motivos para a 

criação de barreiras a outros grupos sociais se inserirem no Café e não somente as 

mulheres. 

Sobre pontos positivos e negativos da cafeteria conta que: 

 
Pontos negativos: comida cara, atendimento não é tão bom, no balcão é 
bom. Inclusive escuto de outras pessoas que não vem porque ainda é um 
local machista e o atendimento é ruim e caro que não sabem porque as 
pessoas vem aqui. Positivos: café muito bom, eu acho que o ambiente 
também é bonito, diferente, lugar atípico em pelotas que não tem nada 
parecido, permite um fluxo de muitas pessoas muito pela localização ótima. 
Diferente de todos os outros lugares que vamos comer e tomar café.  
 

Segundo Luana entre os aspectos negativos aparece mais uma vez a questão 

do cardápio possuir preços muito altos e o atendimento não ser de boa qualidade. 

Ressalta ainda a “fama” da Cafeteria aludindo ainda que há comentários sobre ser 

um local machista o que de certa forma poderia prejudicar a imagem do café, mas 

que segundo ela relata anteriormente, também pode servir para fortalecer o 

estabelecimento, podendo neste sentido haver alguma contradição em suas 

alegações. Positivamente exalta a beleza do Café, de modo a afirmar que é único na 

Cidade diferente de qualquer outra cafeteria que exista em Pelotas. 

E para finalizar acerca do papel da mulher na cafeteria explana que: 

 
Em relação à mulher é como falei, o que muda é a percepção delas e não 
do local, talvez se umas forem falando pras outras mude algo também.  

Encerrando a entrevista, ratifica que a presença feminina no espaço serve 

apenas para que outras mulheres se sintam incluídas ali e em outros espaços 

também, mas que não altera a percepção e a postura dos que ali já estão há muito 

mais tempo. 

 

 

4.2.9 Síntese 

  



140 

 

Neste tópico buscamos sintetizar os aspectos principais das entrevistadas e 

seus aspectos principais. Sendo assim, verificou-se que as três primeiras mulheres 

entrevistadas conhecem a história da Cafeteria, seu histórico de masculinidade e já 

frequentaram algumas vezes o espaço. Todavia, se posicionam como externas aos 

fluxos internos da Cafeteria evidenciando que não se sentem pertencentes ao Café, 

e atribuindo à característica da masculinidade do espaço como um dos fatores 

determinantes. Destaca-se que as três estão relacionadas a gerações próximas com 

idades variando entre 23 e 40 anos e raça também distintas. 

 As lógicas familiares que aparecem muito presentes nos fluxos da Cafeteria 

não foram fatores determinantes como inserção dessas mulheres no Aquários, 

mesmo que no caso de Joana o marido seja frequentador assíduo e no caso da 

Luciara sua primeira ida ao estabelecimento tenha sido acompanhada de seus pais 

que também frequentam a Cafeteria. Referidas questões não se aplicam a Raquel 

por morar há pouco tempo na Cidade e ter vindo de outro Estado. 

 O discurso de Joana e Luciara possuem um tom de passividade na medida 

em que ambas atentam ao fato de preferirem não frequentar o espaço por não se 

sentirem a vontade de modo que não questionam as normas vigentes implícitas e 

simbólicas da Cafeteria. Vale destacar que o mesmo não ocorre com Raquel que 

mesmo não frequentando o Café tem uma visão crítica sobre as lógicas e as 

práticas sociais que lá operam. 

 Dessa forma, muito embora as três primeiras e referidas entrevistadas 

possam se adequar perfeitamente em uma postura crítica, compreendemos que 

Raquel possui uma visão um tanto quanto ambígua e/ou complexa conforme 

depreendido dos seus relatos, também se adequando a uma visão crítica mas ao 

mesmo tempo salienta em alguns trechos aspectos positivos e otimistas em relação 

ao espaço o que praticamente não aparece no discurso das outras duas 

entrevistadas. 

 No que tange as entrevistas 4 e 5 salienta-se que ambas são de gerações 

próximas, com idades entre 74 e 77 anos e raças iguais, já estiveram na Cafeteria 

algumas vezes, mas se posicionam como não participantes dos fluxos internos do 

Café.  

 Relatam a masculinidade como evidente no espaço, observando os homens 

como público predominante permanecendo assim até os dias atuais. A percepção 

em relação ao público segunda a visão delas é que não se alterou substancialmente 



141 

 

nas últimas décadas. Todavia, segundo os seus relatos a mulher de certa forma já 

se fazia presente mesmo há muitas décadas atrás, no relato de Maria em relação a 

sua irmã e no relato de Isabela em relação aos amigos de graduação e as 

funcionárias da Cafeteria. 

 Por fim, as lógicas familiares nessas entrevistadas não constitui fator 

determinante para suas posições em relação a Cafeteria, mas possuem uma visão 

crítica referente ao espaço de modo que problematizam as normas implícitas e 

lógicas próprias vigentes no Aquários. 

 Assim, podemos notar que Maria e Isabela podem ser classificadas como 

portadoras de uma postura crítica e inclusiva ao mesmo simultaneamente, pois ao 

mesmo tempo em que aspectos de masculinidade são marcantes em suas falas, na 

de Isabela e até mesmo da própria Maria o Café, em alguns momentos, é visto como 

um espaço aberto ao diálogo e uma visão positiva em relação a mulher participando 

das interações e sociabilidades. 

 As 3 últimas entrevistadas podem ser arroladas numa postura de inclusão 

frente ao Café, pois são mulheres que o frequentam  assiduamente, as faixas etárias 

são próximas entre duas delas mas outra um pouco mais distante, sendo as três 

pertencentes a mesma raça. Ainda assim, a última entrevistada possui uma certa 

ambiguidade em sua fala de modo que transmite em algumas passagens a noção da 

masculinidade e do poder masculino no espaço, logo de certa forma pode então 

também ficar acentuada sua visão crítica do Aquários. 

 Das suas análises foi possível compreender que as lógicas familiares foram 

preponderantes nas suas inserções como participantes dos fluxos internos da 

Cafeteria. Todas elas atrelam o seu vínculo atua com a Cafeteria em decorrência de 

influência de algum membro da família, especialmente uma figura masculina como 

avô, namorado, entre outros. 

 A masculinidade em seus discursos não possuem papel central, de modo que 

tratam com naturalidade a presença da mulher na Cafeteria e aduzem ainda que 

estiveram sempre presentes lá e não somente elas como outras mulheres também. 

 Por fim, consideram o Aquários como um espaço familiar, onde as pessoas se 

reconhecem, carregam uma visão de pertencimento e identidade pelotense 

intimamente ligada aos fluxos e lógicas relacionais e sociais da Cafeteria. 

 Diante de todas as questões levantadas e analisadas neste tópico, podemos 

perceber que analisar percepções sociais, sociabilidades, interações sociais e o 



142 

 

contexto dos agentes em um determinado espaço constitui uma tarefa complexa 

pois a gama de informações que são colhidas é imensa, sendo assim não haveria 

como encaixar o perfil das entrevistadas em um modelo e/ou postura e visão 

específicas, prontas e acabadas conforme inclusive foi demonstrado no momento 

em que algumas delas se adequam a mais de uma visão.  

 

 

 

 

 

 

 



143 

 

Considerações Finais 

 

A presente dissertação objetivou compreender a construção dos fluxos 

femininos internos e suas percepções no Café Aquários na Cidade de Pelotas/RS. 

Os referidos fluxos são constituídos pelas lógicas relacionais do espaço, suas 

sociabilidades, dinâmicas, práticas e interações sociais, considerando as 

ambiguidades, contradições, tensões e aspectos simbólicos que operam na 

Cafeteria. 

O Aquários por muito tempo foi considerado como um espaço masculino 

devido a predominância do seu público serem os homens, que desde seu 

surgimento se reuniam atrás de seus balcões para realizar diversos tipos de 

atividades inclusive negócios.  

Desse modo, devido aos grupos sociais que se reuniam lá serem formados 

por homens em sua maioria, caracterizamos o espaço como de homossociabilidade 

masculina. Cabe destacar que a homossociabilidade masculina é uma categoria 

criada tendo como um de seus pressupostos fundamentais o espaço de troca e 

partilha de poder entre homens e sobre as mulheres. Assim, buscou-se analisar 

como as mulheres passaram a fazer parte deste cenário predominantemente 

masculino e as percepções dessa inserção. 

A partir da viabilização da pesquisa através da análise documental de 

fotografias, reportagens, documentário acerca das histórias do Café, observação 

não participante e da realização das entrevistas foi possível identificar que o espaço 

foi por muito tempo e ainda é majoritariamente formado por grupos sociais 

masculinos.  

Todavia, não é e nem era exclusivamente homossocial, pois as mulheres já 

estavam presentes no interior da Cafeteria de alguma forma. Isso porque, conforme 

já suscitado no desenvolvimento desta pesquisa e na análise da fala das 



144 

 

entrevistadas, mesmo que em menor número as mulheres de certa forma já estavam 

presentes nas sociabilidades e interações sociais do Café desde sua criação, e 

mesmo diante da tônica das relações sociais lá serem masculinas, cabe identificar 

quais as formas em que elas se inseriram neste espaço caracterizado pela 

masculinidade. Diante disso, percebemos que essa presença e essa inserção 

femininas se davam para mulheres específicas com lógicas próprias e específicas 

também.  

Desse modo, através da percepção das entrevistadas, foi verificado que um 

dos fatores preponderantes que favoreciam a entrada dessas mulheres no Café 

além do fato trabalho, eram as lógicas familiares. Os vínculos familiares aparecem 

na fala de grande parte delas como a forma em que elas entraram na Cafeteria pela 

primeira vez e algumas permanecendo como frequentadoras e outras não.  

Além de este trabalho ser de cunho qualitativo e por isso constituir uma 

análise de dados e não uma amostra representativa e ainda versar sobre gênero e 

suas imbricações não podemos tratar os dados de forma absoluta. Destarte, a partir 

da fala das entrevistadas concluímos que a masculinidade é evidente e é 

considerada como fator que caracteriza a imagem do Café. Todavia, essa 

masculinidade aparece através de perspectivas diferenciadas a partir da posição 

que se insere a mulher que está sendo entrevistada. Isso significa que a 

homossociabilidade masculina ou a masculinidade inerente ao espaço se alterou 

historicamente e que sua percepção pelas mulheres se altera de acordo com a 

posição que elas se situam frente ao Café. Em outras palavras, na fala das 

entrevistadas que se colocam como não participantes dos fluxos internos da 

Cafeteria a masculinidade aparece de forma negativa em relação ao espaço, e 

aquelas que são frequentadoras atribuem a masculinidade como fator que 

possibilitou a sua entrada e o conhecimento do Café e também uma simples 

característica do mesmo.  

Percebeu-se que além da importância das lógicas familiares como porta de 

entrada das mulheres no Aquários, existe uma lógica de pertencimento ao local e a 

uma identidade pelotense que se forma nas dinâmicas sociais da Cafeteria. Vale 

destacar que as lógicas familiares muito se atrelam a figura masculina que se fazia 

presente como acompanhante das mulheres quando das suas primeiras visitas a 

Cafeteria, conforme narrado nas entrevistas. Esse sentimento de pertencimento 

daquelas que frequentam assiduamente a Cafeteria e participam das interações 



145 

 

sociais do espaço fica evidente, pois muito falaram sobre identidade, afinidade, 

espaço único, familiar e onde as pessoas que sempre estão lá se reconhecem.  

Outro aspecto de suma importância foi que mesmo diante da divisão que 

ocorre de forma natural no interior do espaço através das fronteiras simbólicas e das 

lógicas próprias que existem, percebemos a homossociabilidade masculina como 

relativa e matizada e não exclusiva e absoluta, as fronteiras em seu interior são 

fluidas e não são estanques.  Isso porque, a Cafeteria se abre para outros grupos 

sociais de modo que mesmo em minoria se percebe atualmente a presença de uma 

diversidade social lá dentro, onde se incluem mulheres, homens, jovens, crianças, 

idosos, brancos, negros, faixas etárias diversas. Ou seja, muito embora essas 

fronteiras existam de um lado temos a característica de um público masculino 

ocupando um lado do Café e no outro variedade de pessoas socializando e 

interagindo variando em gênero, idade, entre outros aspectos. 

Assim, percebemos que o Aquários é demarcado por aspectos simbólicos que 

determinam alguns comportamentos e lógicas em seu interior atrelados a questões 

históricas daquele segmento de senhores que estão dentro da Cafeteria há muitos 

anos. Todavia, muito embora a masculinidade apareça na fala da maioria das 

entrevistadas não é sempre como uma visão negativa, mas sim característica, em 

que as questões familiares muitas vezes se sobrepõem, pois afinal as mulheres 

ocupam aquele espaço também, em outras palavras a fala delas sinaliza que a 

homossociabilidade masculina está tomando outras dimensões. O espaço está se 

transformando, ressignificando, de modo que não retoma a submissão feminina, pois 

há sempre negociações e trocas, não excluindo a possibilidade de integração de 

determinadas mulheres, ou seja, não é um espaço de exclusividade masculina, mas 

a tônica das relações sociais são caracterizadas pela masculinidade. Vale dizer, que 

não somente as mulheres que estão em um espaço de troca e poder negociando, 

mas outras classes, outras raças e outras gerações também.  

O Café se mostrou um espaço privilegiado de sociabilidades e interações 

sociais, mas também de poder, de espaço de lazer, consumo, trabalho e diversas 

práticas sociais que vão e foram ressignificando ele de acordo com o significado que 

essas sociabilidades e interações foram sendo dadas pelos agentes sociais que o 

frequentam em contextos históricos e temporais determinados. Essas questões se 

percebem quando ainda hoje a presença masculina é inerente ao espaço, mas de 

uma forma completamente diversa daquela de muitos anos atrás, pois quem 



146 

 

significa e dá significado ao espaço é quem faz parte das diversas sociabilidades 

que lá se estabelecem e esses agentes vão se alterando em decorrência de muitos 

fatores ao longo dos anos e isso apareceu de forma muito clara nesta pesquisa. 

Sintetizando, a historia do Café é remetida, remontada e atribuída às práticas sociais 

que lá se realizam e que se modificam continuamente no tempo e por isso falamos 

em ressignificação do espaço, fenômeno este que trouxe a tona diversos 

questionamentos entre eles a questão de gênero na Cafeteria. 

 Por fim, diante do exposto, a partir de toda uma ressignificação do espaço 

temos que ele ainda comporta aspectos tradicionais que remetem ao seu tempo 

antigo, conservando suas particularidades e especificidades, mas dialogando 

constantemente com o novo, como o próprio aspecto físico pela reforma feita que 

inclusive foi mencionado pela entrevistada Letícia, temerosa em um primeiro 

momento nesse sentido, de que ele fosse perder sua essência, mas também o novo 

relacionado a novos e diversos grupos sociais e que se desdobrou em outras e 

novas sociabilidades e outras e diversas lógicas relacionais.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



147 

 

 

Referências 
 

 
ADELMAN, Miriam. A voz e a escuta: Encontros e desencontros entre a teoria 

feminista e a sociologia contemporânea. São Paulo: Blucher, 2016.  
 
 
ADELMAN, Miriam; MORAES, Fernanda Azeredo de. Tomando as rédeas: um 
estudo etnográfico da participação feminina e das relações de gênero no turfe 
brasileiro. Revista Esporte e Sociedade, Rio de Janeiro, n.9, ano 3, p.1-29, 2008. 

 
 
APPADURAI, Arjun. Modernity at large: Cultural dimensions of globalization. 
Minneapolis/London: University of Minnesota Press, 1996. 
 
 
ARIÈS, Philippe (Coord.). História da vida privada. São Paulo: Companhia das 
Letras, 2009.  
 
 
BALIEIRO, Fernando de Figueiredo. A pedagogia do sexo em O Ateneu: o 
dispositivo de sexualidade no internato da “Fina flor da mocidade brasileira”. 2009. 
126f. Dissertação (Mestrado em Sociologia) – Programa de Pós-Graduação em 
Sociologia, UFSCAR, São Carlos, 2009. 
 
 
BALIEIRO, Fernando de Figueiredo. Carmen Miranda entre os desejos de duas 
nações: cultura de massas, performatividade e cumplicidade subversiva em sua 
trajetória”. 2014. 329f. Tese (Doutorado em Sociologia) – Programa de Pós-
Graduação em Sociologia, UFSCAR, São Carlos, 2014. 
 
 
BENDER, Gabriel. Bistrots, ombres et lumières. Sierra: Monographic, 2000.  

 
 
BERNARDINO-COSTA, Joaze. Intersectionality and female domestic worker`s 
unions in Brazil. Women’s Studies International Forum, Oxford, n.46, p.72-80, 

2014. 
 
 
BILGE, Sirma. Théorisations féministes de l'intersectionnalité. Diogène, v.1, n.225, 

p.70-88, 2009.  
 
 
BOURDIEU, Pierre. A dominação masculina. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2002. 
BUTLER, Judith. Problemas de gênero: feminismo e subversão da identidade. 5ª 
Ed. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2003.  

 
 



148 

 

CAFÉ AQUÁRIOS. Site. Disponível em: 
<http://www.cafeaquarios.com/Site/Content/Home/ >. Acesso em: 25 Mar. 2016. 
 
 
CARVALHO, Débora Jucely. A conquista da cidadania feminina. Saber acadêmico. 

São Paulo, n.11, p.143-153, 2011.  
 
 
CASTELLO, Lineu. A percepção de lugar: repensando o conceito de lugar em 

arquitetura-urbanismo. Porto Alegre: PROPAR-UFRGS, 2007. 
 
 
CONNELL, Robert; MESSERSCHMIDT, James W. Masculinidade hegemónica: 
repensando o conceito. Estudos Feministas, v.21, n.2, p.241-282, jan./abr. 2013. 
  
 
COSTA, Ana Alice Alcântara. O movimento feminista no Brasil: dinâmicas de uma 
intervenção política. Revista Gênero, Rio de Janeiro, v.5, n.2, p.1-20, 2005.  
 
 
CRENSHAW, K. Documento para o encontro de especialistas em aspectos da 
discriminação racial relativos ao gênero. Estudos Feministas, Florianópolis, v.10, 
n.1, p.171-188, 2002. 
 
 
DESTEMPERADOS. Site. Disponível em: 
<http://www.destemperados.com.br/experiencias/o-cafe-aquarios-e-um-dos-
simbolos-de-pelotas>. Acesso em: 22 fev. 2017. 
 
 
DOCUMENTÁRIO "Vítreo Habitat: Café Aquários e suas Histórias". 2014. Disponível 
em: <https://www.youtube.com/watch?v=RSMc0hF322E>. Acesso em: 04 Abr. 2016. 
 

 
FANTINEL, Leticia Dias; FISCHER Tânia Maria Diederichs. Organizações e 
contextos urbanos: os cafés e as sociabilidades. Gestão e sociedade, Belo 

Horizonte, v.6, n.15, p.280-307, 2012.  
 
 
FELSKI, Rita. The Gender of Modernity. Cambridge, Mass./London: Harvard 

University Press, 1995. 
 
 
FERNANDES, António Teixeira. Espaço social e suas representações. Sociologia, 

Porto, n.2, p.61-99, 1992. 
FOUCAULT, Michel. Discipline and punish: the birth of the prison. London: 

Penguin, 1977. 
 
 



149 

 

FREHSE, Fraya. Erving Goffman, sociólogo do espaço. Revista Brasileira de 
Ciências Sociais, São Paulo, n.68, v.23, p.155-166, 2008.   
 
 
FRÚGOLI JÚNIOR, Heitor. Sociabilidade urbana. Rio de Janeiro: Zahar, 2007. 

 
 
GERHARDT, Uta. Of kindred spirit: Erving Goffman’s oeuvre and its relationship to 
Georg Simmel. In: TREVIÑO, A. J. (org.), Goffman’s legacy. Lanham/Boulder/Nova 

York/Toronto/Oxford: Rowman & Littlefield Publishers, 2003. p.143-165. 
 
 
GIDDENS, Anthony; SUTTON, Philip W. Sociologia. Lisboa: Fundação Calouste 

Gulbenkian, 2008.  
 
 
GOFFMAN, Erving. Comportamento em lugares públicos: notas sobre a 

organização social dos ajuntamentos. Petrópolis: Vozes, 2010. 
 
 
GOMES, Paulo César; COSIA, Rogério. O Espaço na Modernidade. In: SANTOS, 
Milton et al (Org.). O espaço em questão. São Paulo: Terra Livre, 1988. 
 
 
HALL, Stuart. “A questão multicultural”. In: SOVIK, Lia (Org.). Da diáspora: identida-

des e mediações culturais. Belo Horizonte: UFMG, 2003. p.51-100.  
 
 
HALL, Stuart. A identidade cultural na pós modernidade. Rio de Janeiro: DP&A 

Editora, 2006. 
 
 
HITA, Maria Gabriela. Igualdade, Identidade e Diferença (s): feminismo na 
reinvenção de sujeitos. In: BUARQUE DE ALMEIDA, Heloísa et al. (Orgs.). Gênero 
e Matizes. São Paulo: EDUSF, 2002. p.206-242. 

 
 
KIMMEL, Michael. A produção simultânea de masculinidades hegemônicas e 
subalternas. Horizontes Antropológicos, v.4, n.9, p.103-117,1998. 

 
 
LAURETIS, Tereza de. A Tecnologia do Gênero. In: BUARQUE DE HOLLANDA, H. 
(Org.) Tendências e Impasses do Feminismo como Crítica da Cultura. Rio de 

Janeiro: Rocco, 1994. p.319-351. 
 
 
LECHAKOSKI, Leandro; ADELMAN, Miriam. O homem cordial: modernização do 
Brasil e homossociabilidade. In: SEMINÁRIO NACIONAL DA PÓS-GRADUAÇÃO 
EM CIÊNCIAS SOCIAIS UFES, 2011, Vitória. Anais... Vitória: UFES, 2011. p.1-13.  

 

http://biblioteca.versila.com/51481953/o-homem-cordial-modernizacao-do-brasil-e-homossociabilidade
http://biblioteca.versila.com/51481953/o-homem-cordial-modernizacao-do-brasil-e-homossociabilidade
http://biblioteca.versila.com/51481953/o-homem-cordial-modernizacao-do-brasil-e-homossociabilidade
http://biblioteca.versila.com/51481953/o-homem-cordial-modernizacao-do-brasil-e-homossociabilidade


150 

 

 
LEITE, Rogério Proença. Margens do dissenso: espaço, poder e enobrecimento 
urbano. In: FRÚGOLI JR, Heitor; ANDRADE, Luciana; PEIXOTO, Fernanda (Orgs.). 
As cidades e seus agentes: práticas e representações. Belo Horizonte: PUC 
Minas/Edusp, 2006. p.269-273. 
 
 
LEWGOY, Bernando. Os cafés na vida urbana de Porto Alegre (1920 1940): as 
transformações em um espaço de sociabilidade masculino. Revista Iluminuras, 

Porto Alegre, v.10, n.24, p.1-14, 2009. 
 
LOIZOS, Peter. Vídeo, Filme e Fotografia como Documentos de Pesquisa. In: 
Pesquisa Qualitativa com Texto, Imagem e Som. Petrópolis – RJ: Vozes, 2002. 

 
MELLO, Luiz; GONÇALVES, Eliane. Diferença e interseccionalidade: notas para 
pensar práticas em saúde. Revista Cronos, Natal, v.2, n.2, p.163-173, 2010.  
 
 
MENEZES, Marluci. A praça do Martim Moniz: etnografando lógicas socioculturais 
de inscrição da praça no mapa social de Lisboa. Horizontes Antropológicos, Porto 
Alegre, ano 15, n.32, p.301-328, 2009. 
 
 

MOTTA, Alda Britto da. As dimensões de gênero e classe social na análise do 
envelhecimento. Cadernos Pagu, Campinas, n.13, p.191- 221, 1999. 

 
 
NOGUEIRA, Conceição; OLIVEIRA, João Manuel de. Estudo sobre a 
discriminação em função da orientação sexual e da identidade de género.  

Lisboa: Artes Gráficas S.A., 2010. 
 
 
OLIVEN, Ruben George. A Antropologia de grupos urbanos. Petrópolis: Vozes, 

2007. 
 
 
PEDRO, Joana Maria. Traduzindo o debate: o uso da categoria gênero na pesquisa 
histórica.  História, São Paulo, v.24, n.1, p.77-98, 2005.  
 
 
PISCITELLI, Adriana. Re-criando a (categoria) Mulher?. Cultura e Gênero, 

Campinas, n.48, p.7-42, 2002. 
 
 
PISCITELLI, Adriana. Interseccionalidades, categorias de articulação e experiências 
de migrantes brasileiras. Sociedade e Cultura, Goiânia, v.11, n.2, p.263 -274, 2008.  
 
 
SAFFIOTI, Heleieth. Rearticulando Gênero e Classe Social. São Paulo: Fundação 

Carlos Chagas, 1992. 



151 

 

 
 
SANTOS, Milton. Sociedade e espaço: formação espacial como teoria e como 

método. Espaço e sociedade: ensaios. Petrópolis: Vozes, 1982. 
 
 
SANTOS, Milton. Metamorfoses do espaço habitado, fundamentos Teórico e 
metodológico da geografia. São Paulo: Hucitec,1988. 
 
 
SANTOS, Milton. Território globalização e fragmentação. São Paulo: Hucitec, 

1994. 
 
 
SANTOS, Douglas. A reinvenção do espaço: diálogos em torno da construção do 

significado de uma categoria. São Paulo: UNESP, 2002.  
 
 
SANTOS, Juliana Anacleto dos. Desigualdade social e o conceito de gênero. Virtú, 

Juiz de Fora, v.1, p.1-14, 2006. 
 
 
SANTOS, Milton. A natureza do espaço: técnica e tempo, razão e emoção. São 

Paulo: EDUSP, 2006. 
 
 
SANTOS, Milton. O espaço cidadão. São Paulo: Editora da Universidade de São 

Paulo, 2007. 
 
 
SCOTT, Joan. Gênero: uma categoria útil de análise histórica. Educação e 
Realidade, Porto Alegre, v.16, n.2, p.5-22, jul./dez. 1990. 
 
 
SCOTT, Joan. Preface a gender and politics of history. Cadernos Pagu, Campinas, 

n.3, p.11-27, 1994. 
 
 

SCOTT, Joan. Gênero: uma categoria útil de análise histórica. Porto Alegre: 

Educação e Realidade, 1995. 
 
 
SCOTT, Joan. A cidadã paradoxal. Florianópolis: Mulheres, 2002. 

 
 
SEDGWICK, Eve Kosofsky. Between men: english literature and male homosocial 
desire. New York: Columbia University Press, 1985. 
 
 



152 

 

SENNETT, Richard. Carne e pedra o corpo e a cidade na civilização ocidental. 

Rio de Janeiro: Record, 2003. 420 p.  
 
 
SILVA, José Remon Tavares da. Masculinidade e violência: formação da identidade 
masculina e compreensão da violência praticada pelo homem. In: REDOR 
PERSPECTIVAS FEMININAS DE GÊNERO: DESAFIOS DO CAMPO DA 
MILITÂNCIA E DAS PRÁTICAS, 18., 2014, Recife. Anais... Recife: UFPB, 2014. 
p.2802-2817. 
 
 
SILVA, Joseli Maria. Análise do espaço sob a perspectiva de gênero: um desafio 
para a geografia cultural brasileira. In: Rosendahl, Z.; CORRÊA, R. L. (Orgs.). 
Geografia: Temas sobre cultura e espaço. Rio de Janeiro: Ed UERJ, 2005. 
 
 
SILVA, Joseli Maria. Gênero e sexualidade na análise do espaço urbano, Geosul, 

v.22, n.44, p.117-134, 2007. 
 
 
SIMMEL, Georg. Questões fundamentais de sociologia. Rio de Janeiro: Jorge 

Zahar, 2006.  
 
 
STANDAGE, Tom. História do mundo em 6 copos. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 

2005. 
 
 
VALE DE ALMEIDA, Miguel. Senhores de Si: uma interpretação antropológica da 

masculinidade. Lisboa: Fim do século, 1995. 
 
 
VILLA-LOBOS, Maria José. Sociabilidades masculinas na Taberna-Café. In: VII 
CONGRESSO PORTUGUÊS DE SOCIOLOGIA, 2012, Porto. Anais... Porto: 
Universidade do Porto, 2012. p. 1-19. 
 
 
WELZER-LANG, Daniel. A construção do masculino: dominação das mulheres e a 
homofobia. Revista de Estudos Feministas, Florianópolis, ano 9, v.9, p.461-481, 

2001. 
 


