
 
 

 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PELOTAS 
Instituto de Sociologia e Política  

Programa de Pós-Graduação em Filosofia  
 
 
 

Dissertação  
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

Hannah Arendt: Política e Responsabilidade do “Homem da Massa” 
 

 
 
 
 
 
 

Autor Juliana Scherdien Amaral 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Pelotas, ano 2017 
 

 

 

 

http://www.ufpel.tche.br/


 
 

 
 

Juliana Scherdien Amaral 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Hannah Arendt: Política e Responsabilidade do “Homem da Massa” 

 
 
 

 
 

 
 
 

Dissertação apresentada ao Programa de 
Pós-Graduação em Filosofa da 
Universidade Federal de Pelotas, como 
requisito parcial à obtenção do título de 
Mestre em Filosofia. 

 
 
 
 
 
 

 
Orientadora: Profa. Dra. Sônia Maria Schio 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
                                                     Pelotas, 2017 
 

 



Universidade Federal de Pelotas / Sistema de Bibliotecas
Catalogação na Publicação

A111h Amaral, Juliana Scherdien
AmaHannah Arendt : política e responsabilidade do
"homem da massa" / Juliana Scherdien Amaral ; Sônia
Maria Schio, orientadora. — Pelotas, 2017.
Ama110 f.

AmaDissertação (Mestrado) — Programa de Pós-Graduação
em Filosofia, Instituto de Filosofia, Sociologia e Política,
Universidade Federal de Pelotas, 2017.

Ama1. Hannah Arendt. 2. Política. 3. Homem da massa. 4.
Responsabilidade. 5. Amizade. I. Schio, Sônia Maria, orient.
II. Título.

CDD : 172

Elaborada por Simone Godinho Maisonave CRB: 10/1733



 
 

 
 

Juliana Scherdien Amaral 
 
 
 
 
 

Hannah Arendt: Política e Responsabilidade do “Homem da Massa” 

 
 
 
 
 
 
Dissertação apresentada ao Programa de Pós-Graduação em Filosofa da 
Universidade Federal de Pelotas, como requisito parcial à obtenção do título de 
Mestre em Filosofia. 
 
 
 
 
 
Data da Defesa: 22/12/2017 
 
 
 
 
 
Banca examinadora:  
 
 

 
Profa. Dra. Sônia Maria Schio (Orientadora)  
Doutora em Filosofia pela Universidade Federal do Rio Grande do Sul (UFRGS) 
 
 
 
 
Prof. Dr. Evandro Barbosa  
Doutor em Filosofia pela Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande Sul  
 
 
 
 
 
Prof. Dr. Nuno Miguel Pereira Castanheira  
Doutor em Filosofia Política pela Universidade de Lisboa  
 

 
 



 
 

 
 

Agradecimentos 

 

Agradeço à minha orientadora Profª. Drª. Sônia Maria Schio, pelos 

ensinamentos a mim oportunizado, pela sua dedicação, pela atenção em minha 

formação, pela oportunidade de trabalhar ao seu lado, por me estimular ao estudo 

de Hannah Arendt, por assim como eu, vislumbrar nas pessoas um futuro com dias 

melhores.  

 

Agradeço ao Programa de Pós-Graduação em Filosofia, assim como, aos 

Doutores do Programa de Pós-Graduação em Filosofia, por todo o ensinamento a 

mim possibilitado e pelo estímulo ao estudo de Filosofia.  

Ao Grupo de Estudos em Hannah Arendt (GEHAr), pela união nos estudos e 

também fora deles, pelo estimulo à reflexão, e incentivo à superação.  

Ao Ensino a Distância de Filosofia (E.A.D) e toda sua equipe, pois sem eles 

não teria como prosseguir em meus estudos. 

 

Agradeço ao meu avô materno Wilfred Scherdien (im memoriam), pelo seu 

exemplo de vida, de amor e de esperança.   

A minha família que sempre esteve ao meu lado: minha mãe Beatriz, que 

mesmo sem saber muito bem o que eu estava a fazer, esteve sempre comigo, me 

apoiando, sendo minha "raiz nas tempestades". Para minha avó Julia, fonte de 

perseverança e fé. À minha madrinha Rosa, que me permitiu sonhar e imaginar, ser 

quem eu quisesse ser. À meu irmão Cristiano por ser esperança de um futuro 

melhor. 

 

Agradeço ao meu companheiro Vitor Sell Junior que nunca me deixou 

desanimar, por sua confiança e seu discernimento quando o meu falhava.  

 

Aos meus amigos e companheiros de vida, pelas trocas de ideias, pelo desejo 

de algo maior, algo melhor, agradeço pelas intermináveis conversas e sonhos 

compartilhados. 

 

 



 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

Todos nós desejamos ajudar uns aos outros. Os seres humanos são assim. 

Desejamos viver para a felicidade do próximo – não para o seu infortúnio. Por que 

havemos de odiar e desprezar uns aos outros? Neste mundo há espaço para todos. 

A terra, que é boa e rica, pode prover a todas as nossas necessidades. 

O caminho da vida pode ser o da liberdade e da beleza , porém nos extraviamos.  

Pensamos em demasia e sentimos bem pouco. Mais do que de máquinas, 

precisamos de humanidade. Mais do que de inteligência, precisamos de afeição e 

doçura. Sem essas virtudes, a vida será de violência e tudo será perdido. 

 Não vos entregueis a esses brutais... que vos desprezam... que vos escravizam... 

que arregimentam as vossas vidas... que ditam os vossos atos, as vossas ideias e 

os vossos sentimentos! Que vos fazem marchar no mesmo passo, que vos 

submetem a uma alimentação regrada, que vos tratam como gado humano e que 

vos utilizam como bucha de canhão! Não sois máquina! Homens é que sois! E com 

o amor da humanidade em vossas almas! Não odieis! Só odeiam os que não se 

fazem amar... os que não se fazem amar e os inumanos! 

                                                                            

   Charlie Chaplin, em O Grande Ditador 

 

 

 



 
 

 
 

Resumo: A presente investigação visa a analisar o tema: a política e a 

responsabilidade do homem da massa no pensamento de Hannah Arendt (1906-

1975). Segundo Arendt, o sujeito massificado não se entende como partícipe de 

uma comunidade, a qual (idealmente) é entendida por ela como aquela em que há a 

participação de todos os cidadãos pensando, discursando e agindo em benefício do 

grupo e do mundo. O ser massificado não se sente responsável pelo mundo, pois 

seus interesses são individuais. No texto estão desenvolvidas as hipóteses que 

afirmam: na primeira, que o “homem da massa” não é um autêntico cidadão, pois ele 

não mais se compreende enquanto um ser em meio a seres iguais, mas que, por ser 

também diferente, precisa organizar as relações para que seja possível uma vida em 

conjunto, e nesse Planeta. Segunda: o agir compete ao ser político, assim como a 

responsabilidade, a ação e a política também estão vinculadas com o homem e o 

mundo: a política exige de seus participantes uma ação ativa na comunidade, cujo 

único fim seja a melhoria e a preservação do mundo e de tudo que nele há, agindo 

em prol do bem viver. A terceira afirma que a responsabilidade torna o homem 

autêntico, pois, para Arendt, é somente por meio de uma "ética da responsabilidade" 

que o ser humano poderá pensar, querer, julgar e agir . Estas são as atividades que 

possibilitam o ser humano externar, e revelar quem ele é, tornando-se um cidadão, 

alguém que vive e faz política. Arendt resgata a importância de compreender a 

amizade no âmbito público e político, como uma forma de reativar o vínculo entre as 

pessoas, para que elas, em conjunto, possam pensar e agir em beneficio da 

comunidade. 

 

Palavras-chave: Hannah Arendt, política, homem da massa, responsabilidade, 

amizade. 

 

 

 

 

 



 
 

 
 

Abstract: This present research aims to examine the topic: politics and the mass of 

man's responsibility in the thought of Hannah Arendt (1906-1975). According to 

Arendt, the mass subject don’t see himself as a participant in a community, which 

(ideally) community is understood as the one in which there is the participation of all 

citizens, thinking, speaking and acting for the benefit of the group and the world. The 

massified being does not feel responsible for the world, because their interests are 

individual. In the text, are specific hypotheses are developed that affirm: in the first, 

that the "man of the mass" is not an authentic citizen, since he no longer perceives 

himself as a being in the midst of other equal beings, but who, for also being 

different, organize the relationships so that a life together can be possible, and in this 

Planet. Second, action is theres ponsibility of the political being, just as responsibility, 

action and politics are also linked to man and the world: politics demands of its 

participants an active action in the community, whose only aim is the improvement 

and preservation to the world and everything in it, working for the good of life. The 

third affirms that responsibility makes man authentic, because for Arendt, it is only 

through an "ethics of responsibility" that the human being can think, want, judge and 

act. These are the activities that enable the human being to externalize, and reveal 

who he is, becoming a citizen, someone who lives and does politics. Arendt recalls 

the importance of understanding friendship in the public and political spheres as a 

way of reactivating the bond between people so that they together can think and act 

for the benefit of the community. 

 

Key words: Hannah Arendt, politics, massman, responsability, friendship. 

 

 

 

 

 

 



 
 

 
 

 
                                                                          SUMÁRIO 

1 Introdução .......................................................................................................................... 8 

2 O “Homem da massa” e a cidadania .......................................................................... 13 

2.1 A sociedade moderna: uma breve contextualização ............................................ 13 

2.2 Da boa sociedade à sociedade da massa ............................................................... 19 

2.3 O cidadão ...................................................................................................................... 32 

A) A massificação e o seu resultado: o "não-cidadão" .............................................. 32 

B) A cidadania..................................................................................................................... 32 

2.4 A liberdade como atributo do cidadão .................................................................... 35 

3 O homem e sua condição humana: a ação como legitima atividade política ..... 41 

3.1 O homem e sua condição humana ........................................................................... 41 

3.2 A vita activa comparada à vita contemplativa ....................................................... 44 

3.3 A Tradição, a história e o mundo ............................................................................. 46 

3.4 O animal laborans e a sociedade massificada....................................................... 49 

3.5 A ação como exercício político ................................................................................. 59 

3.6 A liberdade como condição para a ação política .................................................. 66 

4 Da contemplação à ação, da ação à contemplação ................................................. 71 

4.1 A vida contemplativa: a atividade espiritual frente à ação humana .................. 71 

4.2 Julgar a situação e querer a ação ............................................................................ 82 

4.3. A responsabilidade ética ........................................................................................... 91 

4.4. A amizade como possível condição para o pensar e o agir responsável ....... 94 

5. Considerações Finais ................................................................................................. 102 

Referências Bibliográficas: ............................................................................................ 105 

 

                   



 
 

 
 

1 Introdução 

  

Percebe-se, no cenário atual, o quão frágil e distorcida está a concepção de 

política. Porém, sem ela não há uma autêntica vida humana. Hannah Arendt (1906-

1975), pensadora da segunda metade do séc. XX, entende a política como sendo a 

organização das questões que interessam a um grupo humano, sem o uso da 

coerção e da violência. Arendt vivenciou o Totalitarismo Nazista (1933-1945) o que 

influenciou diretamente sua Filosofia Política, instigando seu pensamento à 

compreensão das diversas situações da vida humana enquanto política. Isso 

permite, nos dias atuais (séc. XXI), que se possa refletir sobre questões éticas de 

responsabilidade pelo mundo, com fundamento em suas reflexões. Por este motivo 

enfatiza-se a importância de utilizar como textos base, as obras: Origens do 

Totalitarismo, A Condição Humana e a Vida do Espírito. 

 A política, segundo a compreensão de Arendt, perdera lugar na vida humana, 

em especial no séc. XX, pois os problemas referentes ao grupo não foram mais 

entendidos como de interesse de cada componente dele. Desta forma, a 

responsabilidade com os temas referentes à organização dos assuntos que são de 

interesse de uma comunidade (isto é, políticos) foram delegados aos representantes 

eleitos ou à profissionais (administradores, muitas vezes denominados de 

“burocratas”).  

Sem a política, entretanto, não seria possível a existência da cidadania, da 

liberdade, da igualdade, uma vez que o ser humano se absteria de preocupar-se 

com os assuntos referentes ao grupo, como por exemplo: o serviço de saúde 

disponível à população; a qualidade do ensino; o direito de ir e vir resguardado pela 

lei e assegurado (mesmo que de forma insuficiente) pela segurança pública. Isso 

porque, para muitos, a política é entendida como inútil, sendo possível viver apenas 

como indivíduo, com pouco ou nenhum contato com os outros, sem preocupações e 

ações em comum, sendo este denominado de "homem da massa". 

Nesse contexto, as questões referentes ao convívio humano ainda são 

prementes: tanto com relação à resolução dos conflitos, como na necessidade de 

decidir assuntos pertinentes ao grupo. Por exemplo, a atual Conjuntura Política 

Brasileira que se encontra com vários processos de investigação, como a "Operação



10 
 

 
 

 Lava Jato", que cumpriu inúmeros mandados de busca e de apreensão, e devido à 

burocracia da atual sociedade moderna não consegue ser eficaz em sua atividade, 

posto que, mesmo que indique muitos "corruptos", não consegue fazer muitos 

brasileiros perceberem a corrupção que cada um deles, pretensos cidadãos, 

praticam em seu cotidiano. Por exemplo, ao ocupar a vaga de um deficiente, ao não 

respeitar uma fila, ao sonegar impostos, ao querer e comportar-se para "levar 

vantagem", usando o "jeitinho", entre outros, como a intolerância nos estádios de 

futebol, a discriminação contra as opções sexuais, com a desvalorização das 

pessoas e dos produtos nacionais. 

Na Modernidade (a partir do séc. XVII), o social subverteu o privado e o 

público: o privado passou a ocupar o lugar do público, desviando o interesse de 

questões referentes ao grupo para aquelas que não carecem de debates públicos, 

como a manutenção da vida biológica. O Estado passou a dedicar-se ao social, às 

questões que deveriam ser tratadas no privado, ensejando extinguir a necessidade 

da política. Pode-se afirmar que se vive em um mundo “massificado”, pois, no 

Contemporâneo (séc. XX), o “homem da massa” é o ser característico. Este ser é 

individualista, preocupado mais com o ter, o produzir e o consumir do que com as 

pessoas e com o meio em que vive e, por isso, desvaloriza o mundo que habita.  

Nesse contexto, o ser político é aquele que se compreende numa comunidade 

de iguais, que possuem interesses em comuns, agindo em prol do bem comum, sem 

perder a singularidade, ao estar na pluralidade. Nessa conjuntura, ele passa a 

responsabilizar-se pela comunidade, pelas pessoas que nela habitam, pelo mundo e 

com tudo aquilo que o compõe. Para ser responsável, é necessário o pensar e o 

julgar, primeiro consigo mesmo e depois em conjunto com os outros.  O pensar 

fornece uma importante "ferramenta" para a argumentação, pois ele torna 

necessário um "parar-para-pensar" na busca da significação da realidade, do papel 

de cada um na comunidade onde vive, tanto na sua vida pública, quanto na esfera 

privada.  

Para tanto, a investigação possui como problema ou hipótese geral que o ser 

da massa precisa agir para tornar-se responsável. A responsabilidade, segundo 

Arendt, está fundamentalmente vinculada ao humano e ao mundo. Na atualidade, o 

homem passou a preocupar-se apenas consigo mesmo, com suas necessidades 

particulares. Assim, ele deixa de agir e de se responsabilizar pelas questões que se 



11 
 

 
 

referem ao grupo, delegando para outros a responsabilidade para com o mundo (as 

preocupações de cunho político), demonstrando desinteresse para com o público. 

Suas omissões acabam por refletir em problemas como a poluição, a miséria, a 

degradação da dignidade humana. São esses exemplos que não podem ser 

esquecidos, devendo levar à reflexão sobre a importância do pensar e do 

responsabilizar-se.  

Neste contexto, o primeiro capítulo expõe que este ser denominado de “homem 

da massa” é caracterizado por Arendt como sendo um homem desprovido da 

capacidade de colocar-se no lugar do outro e pensar. Ele não possui interesses em 

comum com seus semelhantes, originando, assim, um grupo de seres apolíticos. E 

estes não se sentem responsáveis por seus semelhantes, e nem pelo mundo em 

que habitam. Dessa forma, cabe o resgate do caráter de responsabilidade do 

“homem da massa” que não é abstrato, pois povoa a sociedade atual, em quase 

todos os locais do Planeta. 

No segundo capítulo é abordada a forma com que Arendt entende a “condição 

humana”: o labor, o work e a action, ou seja, a vita activa do ser humano. O labor, 

assim como o work, possui o propósito de prover e de preservar o ser humano no 

mundo: o primeiro trata da vida biológica, o segundo da elaboração de um espaço 

de proteção (mundaneidade). O labor é considerado por Arendt a mais privada das 

atividades, seu resultado é a sobrevivência do ser humano: consumir e satisfazer-se 

são as atividades cíclicas deste processo do animal laborans. No work, os produtos 

são usados e não consumidos. O homo faber é aquele que fabrica as coisas 

fornecendo estabilidade aos seres humanos, fabricando coisas duráveis para o uso 

(mundaneidade). Essa durabilidade não é absoluta, uma vez que o uso desses 

objetos os desgasta. Sua destruição é acidental, não é o objetivo último, como no 

labor, cujo objetivo é o consumo para preservar a vida. A action, na perspectiva de 

Arendt, é a principal atividade da vita activa, pois tem como atributo possibilitar o 

exercício político. O agir significa tomar iniciativa, movimentar algo, e os seres 

humanos por serem iniciadores, devido ao seu nascimento, são impelidos a agir. A 

ação traz consigo um “poder criador”, a possibilidade de começar algo, mas também 

de permitir a continuidade do que já existe, preservando ou não.  

O terceiro capítulo trata da questão da responsabilidade. Ela é entendida, por 

Arendt, como a demonstração do "amor pelo mundo". A autora enfatiza a 



12 
 

 
 

importância da responsabilidade do homem para com o mundo e tudo que nele vive, 

pois a responsabilidade, no entendimento dela, é uma questão ética. Ela vinculou a 

concepção da ética à de política, objetivando o mundo: sua preservação no presente 

e no futuro. Tendo seu fundamento na liberdade, na pluralidade e no juízo. A ação 

humana está implícita na ética arendtiana, assim como a visibilidade dos atos 

praticados entre homens (na pluralidade). Nesse sentido, o objeto da ética é a forma 

pela qual os homens tratam o mundo e seus semelhantes.  

Nesse contexto, Arendt questionou os juízos morais: as normas a serem 

seguidas, ensinadas ou até mesmo impostas, como os acontecimentos relacionados 

ao século XX (Fenômenos Totalitários cujo maior exemplo é o Nazismo), 

percebendo que juízos morais podiam não mais servir como fundamento para a 

decisão, pois, os mesmos poderiam estar corrompidos. Assim, a autora aponta como 

“solução” o juízo reflexivo, o qual, a partir do particular, busca o universal. Em outros 

termos, o homem enquanto ser livre deve utilizar o pensamento e o julgamento 

como ferramentas para a tomada de decisões, sendo de sua total responsabilidade 

o resultado de suas escolhas, isto é, os atos praticados individualmente e até a 

omissão e a inação.  

Ao demonstrar que o sujeito massificado precisa (e pode) torna-se um cidadão 

e que, com isso, ele responsabilizar-se-ia pelo mundo, ele precisa de vínculos. A 

amizade é um dos importantes liames entre os humanos. Para fundamentar tal 

pressuposto, os conceitos abordados estão respaldados na Filosofia Política de 

Hannah Arendt, assim como de alguns de seus comentadores. Nesse sentido, o 

método que se melhor adéqua com o objeto de estudo é o Analítico, pois ele 

descreve os conceitos e os vincula com à concepção de Arendt de ação, de 

pensamento e de amizade como regate da responsabilidade ética do homem da 

massa. Dito outramente, há a busca de características e informações das 

propriedades que o objeto de estudo possui para que o sujeito possa adquirir 

conhecimento referente ao tema de pesquisa. Para tanto se torna indispensável 

compreender o por quê, e de que forma o sujeito absteve-se de sua 

responsabilidade política tornando a comunidade uma sociedade massificada e 

indicando a importância da vida em grupo, da amizade, da reciprocidade, da ação, 

do pensar alargado para a elaboração de uma vivência cidadã, isto é, política.  



 
 

 
 

2 O “Homem da massa” e a cidadania 

 

2.1 A sociedade moderna: uma breve contextualização 

 

O “homem da massa” é um fenômeno histórico recente: séc. XX. Ele é 

característico da atualidade, encontra-se espalhado por todo o Globo Terrestre, 

sendo ele integrante da sociedade massificada. A “sociedade da massa” utiliza-se 

do social como meio de estipular padrões comportamentais, cuja preocupação 

limita-se à sobrevivência biológica, baseado em preocupações individuais. Em 

conjunto, na "massa", tais seres tornaram-se indiscerníveis, de forma artificial, ou 

seja, na “sociedade da massa” é extirpada qualquer tipo de singularidade e de 

espontaneidade que poderia existir.  O mesmo segundo Arendt não pode ser 

considerado um cidadão, pois, em tal sociedade, não há preocupação pelo grupo: 

suas relações interpessoais só existem no sentido de satisfazer algum interesse 

pessoal, seja no trabalho, na escola ou no clube, por exemplo, o não pensar político 

é característico do ser da massa. Arendt (1993, p. 159) observa, 

O não-pensamento, entretanto, que parece um estado tão recomendável 
em assuntos políticos e morais, também apresenta seus perigos. Ao 
proteger as pessoas do perigo da investigação, ensina-as a agarrarem-se a 
qualquer conjunto de regras de conduta prescritas em um dado momento, 
em uma dada sociedade. As pessoas acostumam-se, então não tanto ao 
conteúdo das regras, cujo exame detido as levaria sempre à perplexidade, 
mas sim à posse das regras, sob as quais podem subsumir particulares. Em 
outras palavras, acostumam-se a jamais decidir por si próprios. 

 

Entre os Gregos e os Romanos da Antiguidade, poucos eram considerados 

cidadãos, pois a maioria da população era escrava, e a outra parte, era composta 

por mulheres, crianças, e estrangeiros, os quais não possuíam direitos políticos: de 

falar em um espaço público, de votar e ser votado, de participar do serviço militar, 

exercitar-se nos ginásios, e, principalmente, liberdade de participar nas decisões, 

votar e ser votado. Os cidadãos eram homens, na idade adulta (na Grécia, acima 

dos vinte e um anos), que haviam contribuído com as atividades militares, e não se 

ocupavam com as questões referentes ao lar, isto é, com o prover a alimentação, 

seja com o trabalho agrícola ou braçal, pois os escravos o faziam em seu lugar. O 

cidadão grego possuía tempo para as atividades políticas, para os encontros com 



14 
 

 
 

seus iguais na Ágora1. Assim, eles estavam aptos para participar ativamente das 

questões políticas, isto é, das questões referentes à comunidade organizada.  

Na República Romana, período compreendido entre 507-27 a.C., a gestão do 

governo dividia-se em cinco “grupos” distintos, e estes contribuíam de forma 

diferente para com a civitas, a cidade. Os Cônsules eram os chefes da República. 

Eles exerciam o cargo por um período determinado, eram responsáveis pelas 

questões jurídicas. E entre eles destacaram-se Júlio César, Pompeu, Marco Antônio, 

entre outros. O Senado era numeroso, composto por indivíduos eleitos pelos 

magistrados. Os senadores eram os responsáveis pela elaboração das leis e pela 

política tanto interna quanto externa. Os patrícios, membros da aristocracia romana, 

geralmente ocupavam o cargo de magistrados. Entre suas obrigações estavam as 

funções judiciárias e executivas. A Assembleia Popular era formada por patrícios e 

plebeus. Eles aprovavam ou não as leis, e decidiam quem seria o próximo Cônsul. 

Por fim, o Conselho da Plebe era composto por aqueles que eram responsáveis 

pelos plebiscitos, ou seja, decretos do povo. Este conselho era formado pelos 

plebeus, os cidadãos livres, mas pobres em comparação aos patrícios.  

A República foi apenas uma das três formas pelas quais se apresentou a 

Política Romana: além da república, Roma passou, em seus primórdios, pela 

monarquia e, posteriormente pela república e pelo império. Foi durante a República, 

entretanto, neste período de aproximadamente cinco séculos, que Roma dominou 

grande parte das terras até então conhecidas, assimilando e mesclando sua cultura 

com as dos povos dominados. A cultura grega provavelmente foi a mais significativa 

para o acréscimo de conhecimento por parte dos romanos, pois eles assimilaram a 

religiosidade e a cultura em geral, como a arte e a poesia dos gregos. 

Na Idade Média europeia (entre os séc. VII e XIII – depois, Renascimento), a 

estrutura organizacional das cidades era composta por: clero, este responsável pela 

salvação da alma; nobres, que detinham o poder militar e eram responsáveis pela 

proteção do corpo físico. Eles possuíam poder econômico assim como político, e 

eram “detentores” dos feudos; e por fim, o povo (servos), os quais possuíam a 

função de alimentar e vestir os outros grupos. Os servos não possuíam poder 

                                                             
1A Ágora era o local de reunião dos cidadãos gregos (era o nome que se dava às praças públicas 
gregas). Era o local de manifestação pública, sendo um espaço público e político por excelência, 
normalmente era nela que ocorriam as discussões políticas e os tribunais populares. Era o local onde 
ocorria a cidadania grega. Disponível em: https://www.suapesquisa.com/o_que_e/agora.htm. Acesso 
em: 25/10/2017. 

https://www.suapesquisa.com/o_que_e/agora.htm


15 
 

 
 

político e não eram considerados cidadãos. Eles eram submissos aos seus 

"suseranos" (senhores feudais). Nesse sistema de vassalagem, a vontade e a 

opinião do servo era irrelevante: a palavra do Senhor Feudal era a lei a ser seguida, 

e este aplicava a lei, mesmo que ele fosse um dos contendores. 

Ainda nas palavras de Burns (1983, p. 318), 

 

O feudalismo pode ser definido como uma estrutura descentralizada da 
sociedade, na qual os poderes do governo eram exercidos por barões sobre 
pessoas que deles dependiam economicamente. É um sistema de 
suserania e vassalagem, do qual o direito de governar é concebido como 
um direito de propriedade, cabendo a quem quer que possua um feudo. A 
relação entre o suserano e seus vassalos é uma relação contratual, que 
envolve obrigações recíprocas. Em troca da proteção e assistência 
econômica que recebem, os vassalos devem obedecer ao seu senhor ou 
suserano, servi-lo lealmente e, em geral compensá-lo com tributos ou 
impostos correspondentes aos serviços que ele presta no interesse dos 
primeiros. 
 

 

O Renascimento (aproximadamente entre os séc. XIV e o XVI) foi marcado por 

importantes transformações culturais, sociais, entre outras, caracterizando a ruptura 

com o antigo Regime Feudal. Nesse momento, o objetivo foi o de ampliar o 

conhecimento do homem, o que se chamou de “humanismo”2, resgatando 

importantes considerações da Antiguidade, principalmente a grega. Por exemplo: no 

pensamento antropocentrista, onde a cultura religiosa foi substituída por uma cultura 

natura (valorizando a vida do homem nesse mundo). Burns (1983, p. 313) comenta: 

 

A civilização da última fase da Idade Média ou Época Feudal e a da 
Renascença têm, na verdade muito mais traços comuns do que usualmente 
se imagina. Ambas se distinguiram pelo humanismo, por um novo interesse 
pelo homem como a criatura mais importante do universo. Ambas se 
interessaram muito mais pelas coisas deste mundo, em oposição aos 
interesses extraterrenos da primeira fase da Idade Média. Tanto na Época 
Feudal como na Renascença houve uma tendência para glorificar a vida de 
aventura e de conquista, em lugar dos antigos ideais cristãos de humildade 
e aniquilamento do eu. 

 

No Renascimento formaram-se grupos de pessoas que eram compostas por 

indivíduos de grupos homogêneos, mas isolados, e vivendo em uma mesma 

localidade (cidade). Por exemplo: nobres, clero, povo, e, entre o povo encontravam-

                                                             
2O Humanismo pode ser entendido como o Movimento Filosófico que assume como fundamento a 
natureza humana e os interesses do homem. Sendo uma tendência filosófica que considera as 
limitações humanas, assim como suas possibilidades. Nela, o homem é entendido como o centro da 
realidade do saber. Reconhecendo o valor do homem em sua totalidade, sua historicidade, e o seu 
valor no mundo. (ABBAGNANO, 2012, p. 602-603) 



16 
 

 
 

se os: comerciantes, artesãos, e artistas, assim como os considerados marginais: 

leprosos, loucos, homossexuais, prostitutas. Estas cidades eram completamente 

heterogêneas e viviam com conflitos explícitos ou não (exemplo: violência, doenças, 

roubos). 

A Idade Moderna Ocidental (séc. XV-XVIII) segundo os historiadores, foi um 

período de mudanças, um período que rompeu com as características do medievo, 

começando a configurar o que hoje se entende por Idade Contemporânea. As 

Grandes Navegações (séc. XV) resultaram em uma percepção além da Europa. O 

Mercantilismo fortaleceu o comércio das metrópoles (países europeus 

expansionistas, como a Espanha e Portugal e a Inglaterra,) com suas colônias 

(terras "além mar", como a América Espanhola, o Brasil, os Estados Unidos, a 

Austrália, entre outros).  O Absolutismo caracterizou a Idade Moderna como a "Idade 

dos grandes reis". Foi o período em que se originaram os primeiros estados 

modernos, com novos padrões políticos. Inovações no conhecimento como as 

ciências (a astronomia, a química), na Filosofia (Epistemologia) entre outros. As 

reformas religiosas de Lutero, de Calvino, por exemplo, abalaram a hegemonia 

católica. A Idade Moderna, que contribuiu significativamente a formação do ser 

humano atual, terminou com a Revolução Francesa (1789), segundo os 

historiadores (Burns, por exemplo). 

Na Modernidade, a estrutura social3 sofreu alterações: uma das camadas do 

chamado “povo” passou a sobressair-se. Eram aqueles que acumularam dinheiro, 

capital com o comércio, com as fábricas, com a exploração das colônias. Eles, 

                                                             
3A temática referente à “sociedade” será trabalhada no decorrer do texto como originando o termo 
“social”. A etimologia da palavra “sociedade”, entretanto, vem do latim “societas” que significa 
“associação amistosa com outros”. Para Arendt, na Modernidade (séc. XVII), a palavra perdeu seu 
significado inicial, passando a significar um aglomerado de indivíduos solitários (e então, 
individualistas), concorrentes. De acordo com Schio (2008, p. 36), “A sociedade [...], caracteriza-se 
pelo isolamento de seus membros, os quais normalmente se desconhecem, e não desenvolvem laços 
entre si. Os vínculos criados são fluxos, e não há preocupação com questões que possam ser 
importantes para o grupo, a não ser esporadicamente, pois ela privilegia o indivíduo e sua 
subjetividade”. Diferentemente do conceito de “comunidade” cuja etimologia reporta ao latim 
“communitas” que é o mesmo que comunidade, companheirismo, sinônimo de “communis”, o que é 
comum, geral, compartilhado por todos. Para Arendt, a comunidade compreendida dessa forma está 
mais próxima da polis grega, local onde as pessoas possuíam laços de interesses e de convivência. 
A comunidade precisa ser entendida como sendo o espaço público e político. O local onde os 
indivíduos possam se ver e serem vistos, falar e ouvir. É o local em que os iguais compartilham, 
diferenciando-se em suas atuações e por seus discursos. Arendt aponta a comunidade como sendo o 
legítimo espaço político. A política autêntica deve ser praticada na comunidade, por e para seus 
cidadãos, estes, devem compartilhar experiências, resolver conflitos, discutindo e deliberando em 
conjunto. Isto é, cabe aos cidadãos a participação pública.  
 



17 
 

 
 

diferentemente do que ocorria da estrutura Medieval, por exemplo, formaram grupos 

distintos, como se fossem categorias. Arendt passou a chamar uma parcela desse 

grupo de “boa sociedade”. A “boa sociedade” não era formada pela população, em 

termos numéricos, como foram denominadas no séc. XX, pois tratava-se de uma 

parcela da população que dispunha de dinheiro, e de tempo para o lazer, assim 

ensejavam status social e participação política.  

A "boa sociedade", então, era composta por um grupo que não pertencia ao 

clero, nem à aristocracia e nem ao povo, pois era uma nova categoria de 

comerciantes (estes foram denominados, mais tarde, de burgueses). Eles 

dispunham de dinheiro, mas não possuíam posição social, nem direitos e 

participação na política, e isso era algo que almejavam. Tal sociedade possuía um 

desejo de elevar seu status, ou seja, adentrar na aristocracia e partilhar junto desta e 

do clero os benefícios, privilégios, luxo, divertimentos. Entretanto, mesmo 

comprando títulos da nobreza, por exemplo, com casamentos arranjados, suas 

aspirações não foram alcançadas, posto que continuaram à margem da sociedade 

rica e culta, que não os aceitava.  

A “boa sociedade”, então, encontrou na cultura uma forma de conseguir o 

desejado espaço social. Entretanto, no início ela não percebeu as potencialidades 

de status social que a cultura poderia lhes aportar, pois julgava todas as coisas em 

termos de utilidade imediata, isto é, em termos de valor material, não tendo 

consideração por objetos que acreditava serem sem utilidade, como são os da 

cultura e da arte. No entanto, com o decorrer do tempo, a “boa sociedade” percebeu 

que a cultura seria um fator de distinção, que separava os cultos dos incultos. Dessa 

forma ela passou a utilizar da cultura como uma ferramenta de elevação de status. 

Nas palavras de Schio (2008, p. 23),  

 

a nova classe social, denominada por Arendt de “boa sociedade”, apropriou-
se dessas concepções para obter justificação, aceitação, um “lugar” na 
organização social que se formava: eram os comerciantes (denominados 
posteriormente de burgueses, com negócios ligados ao comércio, à 
indústria e ao capital financeiro, e os quais, mesmo que insipientes em 
alguns países europeus, estavam bastante ativos em outros). Nesta 
perspectiva, torna-se possível compreender os motivos que levaram Arendt 
a eleger este período como momento-chave para tratar das “novas” 
relações que passaram a se estabelecer entre o indivíduo e a sociedade. 

 

 



18 
 

 
 

Tal situação fez com que alguns componentes da “boa sociedade” recebessem 

a denominação de "filisteus"4. O termo "filisteísmo" tem uma origem mais antiga do 

que o emprego de sua palavra no séc. XVIII, a palavra foi usada para distinguir 

burgueses de togados, como sendo um jargão universitário alemão. Lembra Arendt 

(2013b, p. 269): 

 

Os gregos, ao contrário dos romanos, possuíam uma palavra para o 
filisteísmo, e essa palavra, bastante curiosamente, deriva de uma palavra 
para artistas e artesões, bánausos; ser um filisteu, um homem de espírito 
“banáusico”, indicava, assim como hoje em dia, uma mentalidade 
exclusivamente utilitarista, uma incapacidade de pensar em uma coisa e 
para julgá-la à parte de sua função ou utilidade. 

 

Entretanto, a origem mais antiga do termo reporta-se à situação Bíblica, 

indicando inimigos numerosos dos quais se pode tornar refém. Apesar do filisteísmo 

ser composto por seres compreendidos como incultos e vulgares pelos que se 

qualificavam como cultos e “bem nascidos”, os chamados filisteus se interessaram 

pelos valores culturais que os nobres estimavam, mesmo sem os compreender. Eles 

buscaram monopolizar a cultura com a meta de obter posição social, isto é, em 

função de seus objetivos individuais. Nas palavras de Arendt (2013b, p. 256): 

 

os objetos culturais foram de início desprezados como inúteis pelo filisteu 
até que o filisteu cultivado lançasse mão deles como meio circulante 
mediante o qual comprava uma posição mais elevada na sociedade ou 
adquiria um grau mais alto de autoestima – quer dizer, mais alto do que, em 
sua própria opinião, ele merecia, quer por natureza ou nascimento. Nesse 
processo os valores culturais eram tratados como outros valores, quaisquer, 
eram aquilo que os valores sempre foram, valores de troca, e, ao passar de 
mão em mão, se desgastaram como moedas velhas. 

 
 

A cultura, então, passou a desempenhar uma função de ascensão social, e de 

educação. O problema, no filisteísmo, não estava em o filisteu ler algo, uma poesia, 

por exemplo, ou uma obra de literatura clássica com a intenção de se autoaprimorar, 

mas, no fato de que o mesmo estava alheio ao que tal literatura podia lhe fornecer, 

isto é, que as informações podiam lhes apresentar coisas mais importantes do que 

ser utilizado como uma maneira de se mostrar educado e culto. A aquisição da 

cultura, para eles, então não serviu como aprimoramento, com o tornar-se mais 

                                                             
4 Os filisteus (do hebraico  plishtim) foram um povo que ocupou a região da Palestina; As primeiras 
referências sobre eles localiza-se nos escritos egípcios integrando-os aos “povos do mar”. Disponível 
em: http://www.infoescola.com/antiguidade/filisteus/. Acesso em 12/09/2017. 

http://www.infoescola.com/antiguidade/filisteus/


19 
 

 
 

culto, ao contrário, ela o levou ao “esnobismo”, isto é, uma maior vulgarização do 

pensar e do agir, apesar da aparência refinada. Mesmo com o uso da cultura, tal 

homem tornou-se inseguro consigo mesmo, com os outros e com o mundo. O filisteu 

teme perder aquilo que adquiriu, receia que os outros possam “saber” mais do que 

ele, ou possam “ter” mais do que ele porque ele não entende bem o que as obras de 

arte, por exemplo, significam, ou podem "dizer" ao espectador (SCHIO, 2012). 

2.2 Da boa sociedade à sociedade da massa 

 

Da “boa sociedade”, no séc. XX surgiu a “sociedade da massa”. Seu 

desdobramento não foi algo de obrigatório, nem histórico, nem econômico, 

socialmente ou outra, pois muitos fatores convergiram contribuindo para a existência 

de tal fenômeno. Um dos fatores preponderantes foi o declínio do "Estado-Nação"5, 

gerando assim o desaparecimento das camadas sociais tradicionais, isto é, 

desarticulando a comunidade vigente. Em outros termos, os indivíduos não eram 

mais reconhecidos na camada em que se encontravam: uma parte se dissolveu 

tornando-se algo único, aparentemente homogêneo, baseada no consumo, isto é, na 

produção e na satisfação de suas necessidades, provocando um desinteresse pelo 

que tange às questões públicas. Ou seja, o sujeito massificado negligencia tudo o 

que se refere ao conjunto dos seres humanos e de seu entorno. Arendt (1989, p. 

366) comenta: 

 
As massas [...] não resultaram da crescente igualdade de condição e da 
expansão educacional, com sua consequente perda de qualidade e 

                                                             
5O declínio do "Estado-nação" - foi entendido por Arendt, como sendo o período que antecede e que 
sucede a Primeira Guerra Mundial, este período foi de grande instabilidade, rompendo com as 
comunidades dos países europeus. A inflação e o desemprego, assolaram todas as camadas 
existentes, alcançando nações inteiras, formando um grande grupo de apátridas, que perderam seus 
direitos humanos, seus lares, ocorrendo a desintegração da vida política. E isso ocorreu sem que 
alguém pudesse ser responsabilizado. A desnacionalização tornou-se uma das principais armas dos 
Regimes Totalitários, sendo que os Estados-nação se tornaram incapazes de proteger os direitos 
daqueles que os haviam perdido, Arendt os chama de "refugo da terra". Exemplo: o Império Austro-
Húngaro. Arendt (1989, p. 300) observa: “A Primeira Guerra Mundial foi uma explosão que dilacerou 
irremediavelmente a comunidade dos países europeus, como nenhuma outra guerra havia feito 
antes. A inflação destruiu toda a classe de pequenos proprietários a ponto de não lhes deixar 
esperança de recuperação, o que nenhuma crise financeira havia feito antes de modo tão radical. O 
desemprego, quando veio, atingiu proporções fabulosas, sem se limitar às classes trabalhadoras, 
mas alcançando nações inteiras, com poucas exceções. As guerras civis que sobrevieram e se 
alastraram durante os vinte anos de paz agitada não foram apenas mais cruéis e mais sangrentas do 
que as anteriores: foram seguidas pela migração de compactos grupos humanos que, ao contrário os 
seus predecessores mais felizes, não eram bem-vindos e não podiam ser assimilados em parte 
alguma.” 



20 
 

 
 

popularização de conteúdo, pois até os indivíduos altamente cultos se 
sentiam particularmente atraídos pelos movimentos de massas. Nem o mais 
sofisticado individualismo evitava aquele autoabandono em direção à massa 
que os movimentos de massa propiciavam. O fato de a individualização e a 
cultura não evitarem a formação de atitudes de massa era tão inesperado 
que foi atribuído à morbidez e ao niilismo da moderna intelligentsia, ao ódio 
de si próprios que supostamente caracteriza os intelectuais [...]. A 
atomização social e a individualização extrema precederam os movimentos 
de massa, que, muito antes de atraírem, com muito mais facilidade, os 
membros sociáveis e não-individualistas dos partidos tradicionais, 
acolheram os completamente desorganizados, os típicos “não-alinhados” 
que, por motivos individualistas, sempre se haviam recusado a reconhecer 
laços ou obrigações sociais. 

 

A “sociedade da massa” é uma sociedade especificamente competitiva e 

consumista. Nela, os indivíduos valorizam mais as informações do que o 

conhecimento, ou seja, a opinião (doxa)6, verdade subjetiva tornou se um “eu acho” 

indiscutível.  Na sociedade massificada, as atividades são repetitivas, como a 

produção e o consumo, afastando cada vez mais os homens de si mesmos, dos 

outros e do próprio meio em que vivem. Na “sociedade da massa” o homem 

encontra-se preso em um círculo infindável de produzir e de consumir. Nas palavras 

de Batista (2001, p. 206-207),  

 

A sociedade de massas é, portanto, uma sociedade de consumidores. 
“Ganhar o próprio sustento” tornou-se a faceta mais elementar a qual todos 
os homens estão submetidos desde a emancipação das classes 
trabalhadoras, que, se por um lado, trouxe alívio em relação à opressão e à 
exploração e, por conseguinte, uma esperança na direção da não-violência,  
por outro, não é muito certo que tenha avançado rumo à liberdade. [...] 
Assim, numa sociedade de massa o que governa a realidade é a 
insatisfação e, do mesmo modo, a ânsia na destruição dos objetos tão logo 
sejam produzidos. 

 

Arendt aponta para outra característica de tal sociedade: a indistinção entre o 

privado e o público, e, estes encontram-se deslocados, ou seja, suas funções se 

mesclaram, confundindo-se, perdendo assim o caráter de responsabilidade que era 

exigido de cada esfera. O privado e o público, no pensamento arendtiano, possuem 

características específicas7. 

                                                             
6Doxa é uma palavra grega que quer dizer opinião, ou crença. A opinião é frágil e sujeita à revisão, 
isto é, a doxa não pode ser entendida como uma verdade absoluta. Nas palavras de Arendt (1993, p. 
97), “A palavra doxa significa não só opinião, mas também glória e fama. Como tal, relaciona-se com 
o domínio político, que é a esfera pública em que qualquer um pode aparecer e mostrar quem é. 
Fazer valer sua própria opinião referia-se a ser capaz de mostrar-se, ser visto e ouvido pelos outros.” 
7Nas palavras de Almeida (2011, p. 30): “Os conceitos arendtianos de privado e público remontam à 
pólis, na qual essas esferas eram claramente separadas [...]. A casa era o lugar do sustento da vida, 
isto é, da economia, enquanto o espaço público constituía o âmbito da liberdade, em que os cidadãos 



21 
 

 
 

A esfera privada8 é entendida por Arendt como sendo o âmbito da vida familiar, 

é o lar, a casa, a família, aquilo que é próprio do homem. É o local de tranquilidade, 

é onde os humanos, no final da jornada de trabalho, retiram-se para o descanso, 

suprindo suas necessidades básicas. Nela ocorre também o lazer e a diversão. A 

vida privada é o local da religião, dos amigos, do esporte, por exemplo. Ela é o 

espaço da afetividade, onde os pais (ou responsáveis) têm em vista o bem estar de 

seus filhos, transmitindo costumes e valores. Também é o local de proteção, onde a 

família protege seus membros da insegurança do mundo9. 

Nas palavras de Arendt (2013a, p. 36), “a comunidade comum do lar nascia da 

necessidade, e a necessidade governava todas as atividades realizadas nela.” 

Segundo a autora, na "esfera do lar" os seres humanos viviam juntos porque eram 

forçados por necessidade e carência. Pois, o âmbito privado é o âmbito da 

necessidade. Segundo Arendt, a força e a violência são justificadas na esfera 

privada, pois somente estas podem tornar-se o meio de conter a necessidade. Nas 

palavras da autora (ARENDT, 2013a, p. 37), “uma vez que todos os seres humanos 

são sujeitos à necessidade, têm o direito de empregar a violência contra os outros; a 

violência é o ato pré-político de liberar-se da necessidade da vida para conquistar a 

liberdade no mundo.” Expondo de outra forma, há a violência do trabalhador com a 

matéria-prima, do agricultor com o solo, etc., pois, para ela, a violência física, 

psicológica ou outra contra o outro ser humano degrada a ambos, isto é, reduz a 

dignidade humana.  

                                                                                                                                                                                              
podiam cuidar dos projetos comuns da polis. Nele não precisavam se preocupar com a vida, de modo 
que estavam liberados para cuidar do mundo e dos projetos políticos, concernentes a todos e não 
somente a seu bem-estar individual.” 
8Schio (2012, p. 177-178) observa: “Arendt reconhece que a distinção entre espaço privado e público 
(ou político) não é plenamente nítida, mas reintera, constantemente, que a vida privada está ligada ao 
social, àquilo que pode ser administrado, sem carecer de debates públicos. Ao espaço público 
caberiam assuntos que não podem ser resolvidos com rapidez e segurança, motivo pelo qual há a 
necessidade de reunião, de discussão e de decisão.” 
9O mundo é entendido por Arendt como sendo diferente da physis que, do grego, é traduzida como 
sendo o mesmo que “natureza”. Esta ocorre independentemente da vontade do homem, pois ela está 
em movimento e em transformação, isto é, a physis segue suas próprias leis físicas e biológicas. 
Diferentemente, o mundo é entendido como sendo uma elaboração humana. Dessa forma o mesmo 
deve ser preservado e cuidado. Rodrigo Neto (2009, p. 61. Grifo do autor.) explica: “sermos do 
mundo é diferente de meramente estarmos nele, visto que a inserção do homem no mundo nunca 
aponta para a simples presença de algo simplesmente dado dentro de um recipiente, como sapatos 
no interior de uma caixa, mas sim para uma dinâmica estrutural que mantém as atividades humanas 
e os condicionamentos do mundo em um relacionamento recíproco. Sendo do mundo, o homem não 
pode existir nem fora, como um deus, nem dentro do mundo, como um ser objetivamente dado. O 
homem não tem nenhuma dimensão essencial, pois ele não possui nada previamente constituído em 
seu ser, e o mundo revindica dele uma contínua atuação.” 



22 
 

 
 

No âmbito privado, as preocupações são destinadas à satisfação das 

necessidades vitais: alimentação, habitação, segurança, recreação, lazer e 

descanso, isto é, as exigências biológicas do ser humano, as atividades relativas à 

manutenção da vida. Na vida privada não existe igualdade, mas "diferença”10: “o lar 

era o centro da mais severa desigualdade”, escreveu Arendt (2013a, p. 38), como o 

exemplo: entre pai e filho há a hierarquia, o pai possui a responsabilidade de 

alimentar, proteger, educar o filho, e o filho de obedecer à autoridade do pai até ter 

condições de tornar-se autônomo, autogerindo-se. Na esfera do "pessoal" cabem as 

"pequenas felicidades", as quais são significativas apenas para o próprio indivíduo e 

para as pessoas subjetivamente próximas. Ou seja, a intimidade aquilo que é 

exclusivo de cada um, sua privatividade, o que não é de interesse do público, e por 

isso não deve ser divulgado.  

Porém, se o ser humano apenas vivesse no âmbito privado, sua vida não seria 

completa, autenticamente humana, pois, como explica Schio (2012, p.177-178): 

 

O homem, estando sempre a sós consigo próprio, perde a capacidade de 
orientar-se para agir no mundo externo, e, ao não poder mais recorrer às 
experiências autênticas comuns a todos, e também por não ter certeza 
sobre a realidade que sente e vive, torna-se inapto à vida em comum.[...] O 
trânsito entre o espaço público, compartilhado, e o privado, de recolhimento 
e reflexão, permite que a liberdade possa realiza-se, pois a liberdade 
política é a liberdade de intervenção na cena pública, na qual a 
responsabilidade pelo mundo é o tema central. 

 
 

Arendt entende que entre a esfera privada e a pública há a esfera pré-política: 

o trabalho e a escola são os exemplos mais significativos dela.  A educação é 

entendida pela autora como sendo um processo de iniciação no mundo público11. 

                                                             
10A singularidade faz parte da condição humana: cada ser é único, irrepetível e insubstituível, cada 
um compreende aquilo que foi dado a ele de forma diferente do outro, exemplo: valores culturais, 
religiosos, hábitos alimentares, hobbies, entre outros. A singularidade pode ser compreendida com 
sendo a distinção, ou seja, a aparência é única e exclusiva de cada ser humano, e somente o homem 
é capaz de distinguir-se. Almeida (2011, p. 96-97. Grifos da autora) complementa: “A surpreendente 
singularidade de cada um, embora não possa ser descrita, se revela nos atos e nas palavras de 
pessoa, no momento em que ela interage com outros. São eles que veem e ouvem quem a pessoa é. 
Isso significa que a singularidade ganha relevância quando é manifestada e aparece no mundo e, por 
conseguinte, que não podemos conhecê-la por introspecção, já que ela não se situa no domínio 
interior. Sua revelação sequer está sob “controle” do indivíduo, mas é algo como um efeito não 
intencionado que ocorre no momento em que agimos.” 
11A criança adentra na escola, e este é um momento essencial para a vida dela. Pois a escola é a 
segunda instância que recebe este novo ser, é a partir dela que o novo, a criança, ingressa na esfera 
pré-política. É na escola que ela passa a vivenciar e a experimentar a vida pública, nas palavras de 
Schio (2012, p.176), “A esfera pública é o espaço do aparecimento dos homens; é o local no qual se 
efetiva a identidade do eu, e também a do eu no mundo”, ou seja, é na escola que a criança vai 



23 
 

 
 

Ela enfatiza ainda, em seu ensaio A Crise na Educação, que a escola jamais deve 

ser entendida como pertencendo ao domínio da política, e também, tal separação 

não dever ser entendido como tendo caráter apolítico. 

A esfera pré-política faz parte de um espaço intermediário entre o âmbito 

privado e o público. Para Arendt, a educação escolar, formal, é imprescindível, pois 

“a escola não é de modo algum o mundo e não deve fingir sê-lo; ela é, em vez disso, 

a instituição que interpomos entre o domínio privado do lar e o mundo com o fito de 

fazer com que seja possível a transição, de alguma forma, da família para o mundo.” 

Isso ocorre porque:  

 

A educação está entre as atividades mais elementares e necessárias da 
sociedade humana, que jamais permanece tal qual é, porém se renova 
continuamente através do nascimento, da vinda de novos seres humanos. 
Esses recém-chegados, além disso, não se acham acabados, mas em um 
estado de vir a ser. [... A criança] se encontra em processo de formação; é 
um novo ser humano e é um ser humano em formação. (ARENDT, 2013b, 
p. 234-235) 
 

 

Porém, tanto os problemas referentes à escola quanto ao trabalho podem se 

tornar problemas políticos: quando uma fábrica expõe seus trabalhadores à 

atividades insalubres, como agentes nocivos à saúde sem oferecer segurança; ou, 

por exemplo na escola, quando a Base Nacional Curricular Comum quer  eliminar 

conteúdos da Idade Antiga e Medieval,  da disciplina História, causando divergência 

entre professores e alunos12.  

A esfera pública, por seu turno, é o âmbito em que ocorre o encontro entre 

iguais13, onde eles são vistos e ouvidos. É o local em que ocorre o discurso14, 

                                                                                                                                                                                              
começar a conhecer o mundo, do qual passará a fazer parte quando estiver apta para isso. Não se 
pode tratar da formação das crianças e dos jovens sem a escola, em especial quando se trata do 
Brasil. É nela que a criança irá se conhecer e reconhecer, assim como ser reconhecida como 
“sujeito”, o qual está sendo preparado para iniciar na esfera pública e política. 
¹²Disponível em: http://www.gazetadopovo.com.br/vida-e-cidadania/ensino-de-historia-no-brasil-em-

xeque-35nkeucbmgck6v425c5ztkf6p. Acesso em 10/03/2016. 
13Arendt explica (2013a, p. 39): “É verdade que essa igualdade no domínio político tem muito pouco 
em comum com nosso conceito de igualdade: significava viver entre pares e ter de lidar somente com 
eles, e pressupunha a existência de “desiguais” que, de fato eram sempre a maioria da população na 
cidade Estado.” Para Arendt, os seres humanos “tornam-se iguais”, sendo a igualdade uma 
construção coletiva por meio da ação em conjunto.  
14O discurso é a possibilidade de transmitir uma mensagem, um argumento. Ele pode ocorrer por 
meio de enunciados tanto positivos quanto negativos, cuja intenção seja significar algo. Nas palavras 
de Schio (2008, p. 194), “o discurso porta a possibilidade de reforçar o impulso à ação. Para tanto, é 
necessário que ocorra a adesão ao exposto. Se ocorrer o contrário, não haverá ação, apenas um 
comportamento mecânico, supondo uma razão estratégica, de meios e fins; ou uma obediência com 
o objetivo de evitar as penalidades, por exemplo; ou ainda, uma atuação visando a um benefício pré-



24 
 

 
 

possibilitando a formação de opiniões (doxas), podendo decidir e agir em consenso. 

É o espaço15 da troca de experiências, onde a parceria pode fortalecer laços entre 

os homens, promover conhecimento, ser fonte expiração e de desenvolvimento em 

diversas áreas. Enfim, é "onde" ocorre a prática da política, ou seja, é o lugar em 

que se desenvolve a vida pública de uma comunidade, pois nele são discutidos e 

resolvidos os problemas de interesse dela. É nesse espaço que o cidadão16 procura 

minimizar, conciliar e resolver os conflitos existentes entre os interesses divergentes 

dos componentes da comunidade. Nascimento (2008, p. 56) comenta que a esfera 

pública “procura desenhar a forma como os homens coordenam e direcionam os 

seus interesses para o centro das decisões políticas, onde tais decisões ganham 

legitimidade”. 

O âmbito público proporciona a potencialidade para a ação17, pois está ligado à 

liberdade18. É nele que o indivíduo consolida-se como humano, pois, a 

                                                                                                                                                                                              
definido.” O discurso é entendido como sendo “a forma especificamente humana de responder, 
replicar e estar à altura do que aconteceu ou do que foi feito” (ARENDT, 2013a, p. 31). 
15O "espaço", Arendt o explica como sendo uma necessidade vital do ser humano. Ele permite a 
relação intrínseca entre objetos; ele é condição que possibilita a ocorrência dos fenômenos. Segundo 
Arendt o espaço público é o lugar (o espaço físico) onde ocorre o exercício da atividade política, ele 
não é apenas um território, mas também é um local de debate. Dessa forma, segundo a autora, é 
necessário  ligar os dois tipos de espaço - físico e político. Nas palavras de Arendt (2013a, p. 249), “O 
espaço da aparência passa a existir sempre que os homens se reúnem na modalidade do discurso e 
da ação, e, portanto, precede toda e qualquer constituição formal do domínio público e as várias 
formas de governo, isto é, as várias formas possíveis de organização do domínio público. Sua 
peculiaridade reside no fato de que, ao contrário dos espaços que são a obra de nossas mãos, não 
sobrevive à efetividade do movimento que lhe deu origem, mas desaparece não só com a dispersão 
dos homens [...], mas também com o desaparecimento ou suspensão das próprias atividades. Onde 
quer que as pessoas se reúnam, esse espaço existe potencialmente, mas só potencialmente, não 
necessariamente nem para sempre.” Em outros termos, ela mostra a perspectiva política do espaço. 
16Cidadão é entendido por Arendt como sendo o participante do âmbito público e político. Ele vive e 
convive entre iguais, decidindo e agindo a favor dos interesses pertinentes ao grupo. Schio (2012, p. 
190) comenta, “O cidadão é o ser humano atento e em contato com o mundo, interessado por ele e 
pelo seus assuntos. É alguém que vive na realidade, na pluralidade. Ser cidadão é estar no mundo 
entre homens, e em igualdade política, pensando de forma autêntica [...]. O cidadão, então, é aquele 
que tem coragem, que é capaz de colocar a própria vida em risco em prol da vida política de sua 
comunidade.” 
17A ação é entendida por Arendt como sendo a forma como se realiza o ato político. Ela pode gerar o 
inusitado, podendo ser também desconhecida, isto é, não depende de opções fixas nem de 
resultados previsíveis. É a atividade que ocorre entre os homens, ou seja, corresponde à pluralidade 
humana. A intangibilidade é característica da manifestação da ação, não podendo ser possível 
explicitar com palavras quem alguém é. É nas relações humanas, no espaço público, que as 
consequências dos atos e das ações são sentidas pelos cidadãos. Nas palavras de Schio (2012, p. 
189), “não seria necessário que os seres humanos se tornassem cidadãos, que se individualizassem, 
se não houvesse a ação. Se os indivíduos fossem meras réplicas de um modelo, todos iguais, 
reproduções infinitas, não haveria a necessidade de agir: a simples repetição de códigos prévios, 
inscritos pela natureza por meio de instintos, seria suficiente. A ação peculiar de cada um torna o 
espaço, ocupado por seres plurais, um lugar humanizado. Nele, os componentes se entendem pela 
palavra, o agir tem a potencialidade de inovar, de inventar, de iniciar algo novo nesse espaço 
autenticamente humano.” 



25 
 

 
 

humanidade19 realiza-se por meio do convívio com os outros seres humanos, no 

qual eles se dedicam a compartilhar esse espaço, tornando-o acessível à 

manifestação de qualquer um de seus componentes.  Arendt (2013a, p. 61) expõe: 

 

que tudo o que aparece em público pode ser visto e ouvido por todos e tem 
a maior divulgação possível. Para nós, a aparência – aquilo que é visto e 
ouvido pelos outros e por nós mesmo – constitui a realidade. [...] A presença 
de outros que veem o que vemos e ouvem o que ouvimos garante-nos a 
realidade do mundo e de nós mesmos. 

 

A esfera pública se diferencia da esfera privada por ser o local da igualdade na 

pluralidade. Isto é, o político proporciona que seres humanos com os mesmos 

direitos e deveres, possam falar e serem ouvidos em igualdade, sendo o legítimo 

lugar da visibilidade. Enquanto na esfera privada, há a necessidade e a coação. Na 

esfera privada devem ser resolvidas questões internas, do lar, da família, do lazer, 

questões que interessam somente aos envolvidos. A conversa nesse âmbito versa 

sobre preocupações pessoais.  

O âmbito político é o espaço da visibilidade, da exposição, da revelação que 

expõe quem cada um é20. A pessoa será cidadã: irá falar, ouvir, sentir-se igual aos 

outros, esperar a hora de falar, articular os argumentos, ouvir sem usar a 

agressividade, opinar e também concordar com os outros para decidir e agir, e após, 

se responsabilizar. É no espaço público "onde" acontece o encontro com os outros. 

Schio (2012, p. 176) ressalta, “o espaço público é para todos”, pois nele deve-se 

valorizar e respeitar a pluralidade. Isso porque o mundo é dos homens e não do 

homem: a esfera pública perde seu sentido quando considera apenas a perspectiva 

de um ou de alguns. É a esfera pública que garante a permanência do mundo para 

                                                                                                                                                                                              
18Para melhor esclarecimento vide item 2.4. 
19A humanidade nas palavras de Schio (2012, p. 181): “é a disposição para a compreensão dos 
outros indivíduos, mas também o respeito a eles”. A humanidade para Arendt tem como uma de suas 
características o desejo de liberdade, ou seja, a liberdade permite que o ser humano esteja acima das 
necessidades. O ser humano exercita sua humanidade por meio do discurso e da ação em 
compartilhamento com os outros, ser visto e ouvido é uma predisposição da humanidade.  
20Schio (2012, p. 212) comenta que "O espaço público deve englobar mais do que as experiências 
pessoais do viver e do trabalhar. Ele é necessário para estabelecer a diferença entre as pessoas, 
buscando construir um mundo digno e imperecível. Esse é o papel reservado ao espaço público, 
segundo o pensamento de Arendt, no qual cada pessoa se identifica e percebe-se como igual aos 
outros, isto é, como cidadão. O mundo público precisa sobreviver às vidas humanas singulares e 
limitadas. É preciso deixar um lugar consolidado para as gerações vindouras, balizado pelos 
exemplos, visando a orientação. Por isso, será no âmbito político que a questão da sobrevivência das 
pessoas e do planeta será resolvida". 



26 
 

 
 

aqueles que estão vivos, assim como para os que virão no futuro. Ela (ARENDT, 

2013a, p. 67) comenta: 

 

Só a existência de um domínio público e a subsequente transformação do 
mundo em uma comunidade de coisas que reúne os homens e estabelece 
uma relação entre eles dependem inteiramente da permanência. Se o 
mundo deve conter um espaço público, não pode ser construído apenas 
para uma geração e planejado somente para os que estão vivos, mas tem 
de transcender a duração da vida de homens mortais. 

 

É por meio da esfera pública que a comunidade discute temas de seu 

interesse, procurando soluções, mesmo que provisórias, para problemas comuns. 

Por exemplo, qual é a melhor forma de descarte de lixo; se há a necessidade de 

arborização, mas quais são as espécies de árvores que devem ser evitadas porque 

causam alergias, entre outros. A esfera pública tem uma função importante, pois ela 

se torna o local em que ocorre a manifestação da opinião, das necessidades do 

grupo. É um lugar onde ocorre o discurso, a opinião e a decisão. Podendo haver a 

justificação de decisões políticas por meio do agir em conjunto.  Isto é, o espaço 

público é o legítimo lugar para a ocorrência da política. Para Arendt, tanto o âmbito 

público quanto o privado são essenciais para a formação do mundo.  

Nesse contexto, a pluralidade é um dos conceitos indispensáveis para o 

pensamento arendtiano, assim, como para o pensar político. Ela demonstra que o 

homem não é um ser único no mundo, pois se assim fosse, ele seria solitário. 

Entretanto, ele faz parte de um todo, de um grupo que deve ser ativo nas questões 

referentes ao mundo. A pluralidade humana, segundo Arendt, é base para a ação e 

para o discurso.  Ou seja, para ela, a política deve basear-se na pluralidade humana. 

Ela (Idem, 2013a, p. 219-220) afirma: 

 

A pluralidade humana, condição básica da ação e do discurso, tem o duplo 
aspecto da igualdade e da distinção. Se não fossem iguais, os homens não 
poderiam compreender uns aos outros e os que vieram antes deles, nem 
fazer planos para o futuro, nem prever as necessidades daqueles que virão 
depois deles. Se não fossem distintos, sendo cada ser humano distinto de 
qualquer outro que é, foi ou será, não precisariam do discurso nem da ação 
para se fazerem compreender. Sinais e sons seriam suficientes para a 
comunicação imediata de necessidades e carências idênticas. 

 

A pluralidade, entendida por Arendt como positiva, na Modernidade, torna-se 

irrelevante para a questão do social, pois, apesar da pluralidade se referir a muitos, 

ela não é referente à “massa”. No social há o desrespeito a individualidade, tornando 



27 
 

 
 

a pluralidade humana um aglomerado de homens reunidos de maneira indistinta. 

Segundo Arendt, o surgimento do social deve-se à incorporação do âmbito público 

ao âmbito privado, retirando da esfera privada a ocupação com a necessidade, e da 

esfera pública a questão da publicidade. Ela (Ibidem, 2013a, p. 46) observa,  

 
O aparecimento da sociedade – a ascensão da administração do lar, de 
suas atividades, seus problemas e dispositivos organizacionais – do 
sombrio interior do lar para a luz da esfera pública não apenas turvou a 
antiga fronteira entre o privado e o político, mas também alterou o 
significado dos dois termos e a sua importância para a vida do indivíduo e 

do cidadão, ao ponto de torná-los quase irreconhecíveis. 

 

O “social”21 é apresentado, nas obras arendtianas, como uma noção negativa, 

pois nele passa a ser característico a indistinção dos domínios (espaços público e 

privado)i. Exposto de outra maneira, segundo ela, na Modernidade houve uma 

confusão do político com o social, impossibilitando a compreensão de que qualquer 

comunidade é uma formação política. E ela explica (Ib, 2013a, p. 34), “o que 

chamamos de 'sociedade' é o conjunto de famílias economicamente organizadas de 

modo a constituírem o fac-símile de uma única família sobre-humana, e sua forma 

política de organização é denominada nação”.  

Expõe (Ib, 2013a, p. 27-28): 

 

Melhor que qualquer teoria elaborada, essa substituição inconsciente do 
social pelo político revela até que ponto havia sido perdida a original 
compreensão grega da política. Para tanto, é significativo, mas não 
decisivo, que a palavra “social” seja de origem romana e não tenha 
equivalente na língua ou no pensamento grego. Não obstante, o uso latino 
da palavra societas tinha também originalmente um significado claramente 
político, embora limitado: indicava uma aliança entre pessoas para um fim 
específico, como quando os homens se organizavam para dominar outros 
ou para cometer um crime. É somente com o ulterior conceito de uma 
societas generis humani, uma “sociedade da espécie humana”, que o termo 
“social” começa a adquirir o sentido geral de condição humana fundamental 
[e desligado da concepção de comunidade]. 

                                                             
21Legros (1985, p. 38) escreve, “la manière humaine d'être en société est assurément proprement 
humaine et cependant, réduit à son être social, l'être humain n'est plus proprement humain. En un 
sens la socialisation humaine est  une humanisation (une sortie hors de l’animalité), en meme temps 
elle est déshumanisation. Si inventif en effet que soit l'imaginaire social dans l'organisation d'une 
manière de vivre collectivement, si radical que soit l' arrachement au simple donné naturel dont 
fassent preuve toutes les sociètés humaines, si irréductibles à des fonctions vitales que soient les 
institutions sociales, l'être humain en tant qu'être socialisé est identifié à un rôle déterminé, et est dès 
lors soumis à des fins. Non pas à des fins naturelles comme le membre d'une espèce vivante, mas à 
des fins qui semblent néanmois s'imposer comme des fins données.” 

 

 



28 
 

 
 

 

Em outros termos, no social, os seres humanos são tratados como iguais, não 

com igualdade política e jurídica, mas com "igualitarismo", isto é, enquanto seres 

que possuem as mesmas necessidades, um ciclo biológico com as mesmas etapas. 

Nesse sentido, a singularidade não é levada em consideração. A diferença individual 

é eliminada, reduzindo ou até mesmo anulando qualquer preferência pessoal. Um 

dos exemplos é o que ocorreu nos Regimes Totalitários, o Nazista (1933-1945) em 

especial, no qual os seres humanos das regiões dominadas tiveram sua ação livre 

retirada, sua individualidade foi eliminada, sua liberdade de ir e vir foi negada. 

Perderam seus direitos de expressão, de locomoção, de participação, de opinião, de 

expressão religiosa. A sociedade tende a exigir de seus membros um 

comportamento único, os normatizando, buscando abolir as ações espontâneas e as 

reações imprevisíveis. 

Na esfera do social, os seres humanos passam a preocupar-se com o prover 

suas necessidades básicas, o que é característico da vida privada, tornando tal 

atividade prioridade em sua vida. Os assuntos que cabem ao grupo, não mais os 

interessam, e deixam de discuti-los e até mesmo de pensá-los, passando sua 

responsabilidade para o Estado22. Aquilo que é próprio da esfera privada torna-se 

ocupação do social. Nela o ser humano busca cada vez mais o bem-estar material, 

priorizando o conforto sem pensar nas consequências. Exemplo: a produção 

excessiva de lixo, o esgotamento das reservas naturais, a poluição da água, do solo, 

do ar. Nesse contexto, o que se referia ao econômico, à organização e à 

administração relacionados à vida do ser humano, de sua família e a sobrevivência 

da sua espécie, era algo de cunho privado, do doméstico, mas que, com o advento 

do social, passou a ser uma preocupação da sociedade, algo de interesse público, 

que precisa ser administrado, o que demanda decisões técnicas, e não políticas.  

                                                             
22Nas palavras de Arendt (2008, p. 236): “O Estado [...], é uma sociedade aberta, governando o 
território onde seu poder protege e cria as leis. Como instituição legal, o Estado conhece apenas 
cidadãos, a despeito da nacionalidade; sua ordem jurídica é aberta a todos os que vivem em seu 
território”. Na perspectiva de Arendt, o homem Moderno utilizou o Estado para subtrair-se de sua 
responsabilidade para com a política. Ou seja, ele passou sua responsabilidade política, isto é, a 
resolução dos problemas relacionados à comunidade, para o Estado, entendido como administração. 
Assim, o homem Moderno não mais compreende a política como sendo uma função sua; ele não se 
compreende entre homens cujo objetivo seja o mesmo, ou seja, cuidar e proteger o mundo e tudo 
que o cerca.  



29 
 

 
 

 Na Modernidade, a ausência do domínio político fez com que os indivíduos 

não mais reconhecessem sua existência em um mundo comum a todos os seres 

animados e inanimados. Entende Schio (2012, p. 43) que: 

 

Quando o social e a busca do bem-estar material são levados para a esfera 
política, esses indivíduos são empurrados para “um mundo comprimido e 
oprimido, ‘pressionando’ violentamente os homens uns contra os outros [...], 
colados uns aos outros e, ao mesmo tempo, incapazes de instaurar 
relações autênticas [...], os humanos tornam-se indistintos, mas ao mesmo 
tempo, isolados” [...]. Dessa forma, a diferença individual é eliminada, e o 
conteúdo pessoal é reduzido ou até anulado. 

 
Nessa perspectiva, no âmbito social, os indivíduos passam a ter suas relações 

apenas na esfera privada, sem qualquer vivência ou participação no âmbito público 

e político. Seu vínculo com o outro serve unicamente para a satisfação de suas 

necessidades básicas, preocupando-se exclusivamente com a individualidade. Essa 

inversão foi uma das causas do descaso e da alienação23, que o homem moderno 

submeteu sua vida com relação à responsabilidade política. Na atualidade, como se 

pode perceber, a humanidade encontra-se fragilizada com prioridades incomuns ao 

“nós”: a preocupação centra-se no "eu". Esses fatores juntamente com o 

individualismo e a competição, foram decisivos para o surgimento da “sociedade da 

massa”. 

O “homem da massa” é o componente característico da “sociedade da massa”, 

ele pode ser encontrado nos mais diversos lugares do Planeta, ele surgiu 

historicamente, quando a massa da população foi inserida na sociedade, não sendo 

uma questão de números, de quantidade, mas do surgimento de um “fenômeno” 

totalmente novo. Arendt (2013a, p. 49-50) observa: 

O surgimento da sociedade de massas [...], indica apenas que os vários 
grupos sociais foram absorvidos por uma sociedade única, tal como as 
unidades familiares antes deles; com o surgimento da sociedade de massas 
o domínio do social atingiu finalmente, após séculos de desenvolvimento, o 
ponto em que abrange e controla, igualmente e com igual força, todos os 
membros de uma determinada comunidade. 
 

                                                             
23Nesse momento, a alienação é entendida em seu sentido amplo, como sendo a “perda de posse, de 
um afeto ou dos poderes mentais, foi empregado pelos filósofos com certos significados específicos. 
[...] Hegel empregou o termo para indicar o estranhamento da consciência por si mesma, pelo qual 
ela se considera como uma coisa. Este estranhamento é uma fase do processo que vai da 
consciência à autoconsciência”. (ABBAGNANO, 2012, 27) Assim como para Hegel, Arendt também 
acredita que existam diferentes formas de alienação, por exemplo: alienação social, econômica, 
jurídica, mental. (No entanto, essas diferentes formas de alienação não serão inquiridas nesse 
trabalho, pois tangenciam os objetivos da pesquisa). 



30 
 

 
 

 

O ser massificado apresenta, normalmente, características assemelhadas. 

Arendt (2013b, p. 250-251) aponta para algumas características fundamentais:  

 

De fato, todos os traços que a psicologia da multidões descobriu nesse 
ínterim no homem da massa: sua solidão – e solidão não é nem isolamento 
nem estar desacompanhado – a despeito de sua adaptabilidade; sua 
excitabilidade e falta de padrões, sua capacidade de consumo aliada à 
inaptidão para julgar ou mesmo para distinguir e, sobretudo, seu 
egocentrismo e a fatídica alienação do mundo. 
 

O “homem da massa” é solitário no sentido de não conseguir se articular em 

vista de um objetivo; é consumista e possui uma inaptidão para julgar e até mesmo 

para distinguir o importante do trivial; é egocêntrico, pensa apenas em si, e possui 

uma alienação para com o mundo; é um ser individualista; sua fala e ação não são 

espontâneas, pois ele não age, ele se comporta. Segundo Arendt, o “homem da 

massa” não está mais em comunicação com os outros seres humanos. Este tipo de 

homem não estabelece um lugar público, ele nem mesmo sente falta de tal lugar. A 

alienação do “homem da massa” é um dos resultados desse processo. O 

desinteresse do mundo e por consequência do que tange a política, não deixa de ser 

uma alienação de si, “e o que pertence ao mundo externo, como a lei e os outros 

regramentos, não serão reconhecidos, podendo ser aleatoriamente obedecidos ou 

não, pois sem base racional, não permitindo ao individuo tornar-se um cidadão” 

(SCHIO, 2008, p. 157). Isso ocorre porque não existem vínculos com os outros, por 

exemplo: cooperação, amizade, cumplicidade, solidariedade.  

Na “sociedade da massa” o discurso foi substituído pelo que Arendt chama de 

“tagarelice”, uma fala sem propósito, e quando feita por intelectuais, é chamada de 

"tagarelice refinada". Dessa forma o homem perde a capacidade de conversar, de 

argumentar, de se comunicar, deixando de ser um cidadão. Tornando-se 

doutrinável, que se adapta com facilidade à novas regaras e padrões, sem antes 

julga-las.  

A massificação potencializa o declínio da esfera pública, culminando no que 

Arendt chama de “alienação do mundo”. A autora compreende que a perda dos 

direitos dos seres humanos coincide com o momento em que o indivíduo tornou-se 

um "ser humano em geral": sem opinião, sem ação, sem uma cidadania. Para Arendt 

a “sociedade da massa” permite que regimes como o Totalitarismo possam ocorrer 

novamente, pois, o homem massificado possui um desenraizamento político, 



31 
 

 
 

tornando-se um alvo fácil para as ideologias Totalitárias. Arendt (1989, p. 361) 

observa,  

  

As massas não se unem pela consciência de um interesse comum e falta-
lhes aquela específica articulação de classes que se expressa em objetivos 
determinados, limitados e atingíveis. O termo massa só se aplica quando 
lidamos com pessoas que, simplesmente devido ao seu número, ou à sua 
indiferença, ou a uma mistura de ambos, não se pode integrar numa 
organização baseada no interesse comum [...]. Potencialmente, as massas 
existem em qualquer país e constituem a maioria das pessoas neutras e 

politicamente indiferentes. 

 

Reiterando, no Totalitarismo, o homem não mais age, apenas se comporta a partir 

dos comandos vindos do exterior. Em outros termos, ele não utiliza do seu livre 

pensamento, julgamento e ação. Ele não decide, apenas obedece. Tornando-se um 

ser uniformizado, que comporta-se ao invés de agir.  

 Todas as atividades humanas são condicionadas pelo fato de que os homens 

vivem juntos no mesmo Planeta, apesar das possíveis distâncias geográficas, 

culturais, etc.: essa é a condição humana da pluralidade. A ação, então, é a única 

atividade que não pode ser realizada fora da comunidade dos seres humanos. 

Fazendo-se necessário uma atitude, que se manifesta no saber preservar, admirar e 

cuidar as coisas do mundo. O “amor ao mundo”24 é essa possibilidade que o sujeito 

tem de respeitar, cuidar, preservar o Globo Terrestre assim como aquilo que o 

compõe, vivendo bem nele e deixando-o para as gerações vindouras. O mundo, na 

perspectiva arendtiana, precisa ser constituído por pessoas livres, de todas as 

idades, etnias e culturas, isto é, o mundo repleto de pluralidade e de singularidade. 

Apesar de o “homem da massa” encontrar-se na condição de espectador passivo e 

desinteressado, o mesmo possui as capacidades25 que podem orientá-lo a atitudes 

diferentes, como pensar de outra maneira, ou seja, ele pode se tornar cidadão se ele 

começar a se preocupar com os outros e com o mundo, e dessa forma se aproximar 

dos outros, isto é, participando e agindo politicamente. 

                                                             
24O Amor Mundi é o amor ao mundo. O que une os seres humanos é a capacidade de construir esse 
mundo. Arendt enfatiza a fundamental importância do amor ao mundo para a educação, por exemplo, 
a qual é o compromisso dos mais velhos com os recém-chegados a ele. Amor ao mundo traz consigo 
o apresso por ele, assim como a obrigação de cada um para com seu cuidado. O amor pelo mundo 
ocorre tanto no âmbito privado quanto público. Para Arendt, a relação dos homens para com o mundo 
deve ser pautada no "amor". O mundo, diferentemente do homem, não precisa amar reciprocamente 
o homem, posto que ele não é agente, mas passivo. O cuidado com o mundo cabe ao homem, e este 
deve ser de cunho político. A amizade e o respeito são algumas das formas em que o amor ao 
mundo transforma-se em público e político. (ARENDT, 2013ª, p. 400-406). 
25Irei desenvolver sobre esse tema no capítulo 4. 



32 
 

 
 

2.3 O cidadão 

 

A) A massificação e o seu resultado: o "não-cidadão" 

 

Na perspectiva arendtiana, o "não-cidadão" é obediente a padrões pré-

determinados (por exemplo: Eichmann que se dizia cumpridor de leis, obediente ao 

seu Führer). O não-cidadão é desinteressado pelo mundo, ele é indiferente aos 

outros, mesmo possuindo a capacidade de se colocar no lugar do outro, ele não o 

faz, pois não acredita que possui vínculos nem interesses em comum com seus 

semelhantes; ele não atua por si mesmo, porque apenas se comporta. Ele não se 

sente responsável, pois delega tal função ao governante.  

Ele pode ser considerado um "conformista", pois aceita qualquer comando sem 

ao menos questioná-lo. Além disso, possui ausência de espontaneidade26, pois essa 

foi substituída por um conjunto de crenças que fazem com que ele tenha a 

impressão de que as suas atitudes pareçam genuinamente suas. Ele não possui 

interesse no que tange à esfera pública, pois não se sente pertencente a uma 

comunidade. É, então, inconscientemente submisso e doutrinável. Sendo ele, o 

homem oposto ao cidadão, pois quando se aproxima do âmbito público, o faz com 

intenções indiferentes ao “nós”, isto é, ele visa ao seu próprio interesse, isolando-se 

das questões comuns ao grupo.  Segundo Arendt, o não-cidadão pode tornar-se um 

profissional como ocorre na fabricação, mas jamais será um ser político, um 

autêntico participante  da política, por fazer dela um negócio a se resolver, algo 

técnico: assim ele não será um cidadão. Para Arendt, a cidadania somente ocorre na 

comunidade e entre seres iguais.  

 

B) A cidadania 

 

A vida na comunidade é formada por um conjunto de seres humanos unidos 

por objetivos e propósitos semelhantes. A comunidade é o local onde o sujeito, 

enquanto ser participativo exerce a cidadania. O cidadão deve saber conviver com 

                                                             
26A espontaneidade é o resultado da liberdade, que não pode ser cerceada, nem alterada, sequer 
suprimida. “O adjetivo spontaneus não passa da tradução latina [...] que significa livre. Leibniz, que 
introduziu esse termo na linguagem filosófica moderna, indica corretamente sua origem e significado: 
“Aristóteles definiu bem a espontaneidade ao dizer que uma ação é espontânea quando seu princípio 
está no agente”. (ABBAGNANO, 2012, p. 416)  



33 
 

 
 

seus semelhantes no espaço público, mesmo que este pense, ou, aja, 

diferentemente deles. Schio (2012, p. 190-191) observa, 

O cidadão é o ser humano atento e em contato com o mundo, interessado 
por ele e pelos seus assuntos é alguém que vive na realidade, na 
pluralidade. Ser cidadão é estar no mundo entre homens, e em igualdade 
política, pensando de forma autêntica, não se retirando do mundo e do 
tempo, e não fazendo do mundo uma fachada, atrás da qual se esconder. O 
oposto do cidadão seria “um homem desligado do mundo, desinteressado”, 
distante do espaço comum, separado do convívio com os outros, enfim 
indiferente. [...] O cidadão, então, é aquele que tem coragem, que é capaz 
de colocar a própria vida em risco em prol da vida política de sua 
comunidade. A coragem não é o desapego à vida, mas a crença profunda 
de que a liberdade do mundo vem primeiro lugar. Nesse sentido, quando a 
liberdade do mundo público está garantida, a liberdade pessoal e as outras 
qualidades que a seguem estão igualmente asseguradas. 

 

Arendt teoriza um tipo ideal de cidadão: aquele que observa, que avalia, que 

sabe distinguir, e que faz escolhas, ou seja, ele julga e age. O cidadão ideal 

consegue se colocar no lugar do outro e também retomar o passado, em 

pensamento, para que o que ocorreu sirva de exemplo, tanto bom, para seguir, 

quanto ruim, para que ele saiba que o deve evitar. O autêntico cidadão é aquele que 

não toma decisões sozinho quando o assunto se refere ao grupo em que ele está 

inserido: ele decide junto aos outros. Para ele, a opinião (doxa) é sempre relevante 

porque pode impedir a persuasão ou obtê-la: ela representa aquilo que cada ser 

humano entende por verdadeiro, é a diversidade de posições. E é por meio do 

discurso que o homem pode emitir sua opinião (doxa) livremente. Viver em conjunto 

requer que os assuntos de interesse do grupo sejam discutidos e revistos, por todos 

os interessados. Do contrário, as decisões partiriam de um pequeno grupo ou de 

uma pessoa, alguém que decide sem ouvir os outros, de forma autoritária, não 

aceitando que os outros têm opinião, por exemplo: o prefeito não conhece a 

necessidade de iluminação em certo local, pois não sabe a quantidade de 

trabalhadores que estudam à noite, necessitando-a para ter o mínimo de segurança. 

A cidadania implica em preocupar-se com os assuntos que são de interesse 

comum, pois ela é a possibilidade de relacionamento entre aqueles que vivem juntos 

em forma de uma comunidade, agindo, ouvindo, sendo regulamentados por leis que 

possibilitam a manutenção da ordem. Quando o conjunto de homens, mulheres, 

crianças (cidadãos em potencial), idosos, vivem e convivem em conjunto, 

partilhando da mesma realidade. A cidadania permite ao homem pertencer a uma 



34 
 

 
 

comunidade política, e nela é possível a vivência da liberdade, da justiça, permitindo 

o ter direitos, assim como deveres para com a comunidade e seus participantes. 

A reunião dos cidadãos, segundo Arendt, gera o poder político27. O cidadão, 

então, quando agente ativo, ocupa e mantém a esfera pública. Ele, a partir do 

discurso, busca por meio da palavra argumentar sobre suas necessidades, mas 

também consegue pensar e se empenhar pelos interesses comuns ao grupo. Pode 

buscar compreender e se entender com seus semelhantes, e encontrar a melhor 

maneira de convívio entre, sem coação, sem imposição, com persuasão e não 

convencimento forçado.  

Segundo Arendt, para a cidadania ser efetiva, ela necessita de regras que a 

amparem. Ela acredita, por exemplo, em uma proteção internacional ao direito de 

pertencer à uma comunidade. A autora o denomina de “direito a ter direitos”, 

significando que os homens são possuidores de direitos assim como de deveres, 

garantidos pelo pertencimento à humanidade, em sentido amplo, e à uma 

comunidade humana especificamente tratando. Dessa forma, há uma maior garantia 

que “todos” sejam protegidos. Arendt (1989, p. 330) afirma: 

 

Só conseguimos perceber a existência de um direito de ter direitos (e isto 
significa viver numa estrutura onde se é julgado pelas ações e opiniões) e 
de um direito de pertencer a algum tipo de comunidade organizada, quando 
surgiram milhões de pessoas que haviam perdido esses direitos e não 
podiam recuperá-los devido à nova situação política global. O problema não 
é que essa calamidade tenha surgido não de alguma falta de civilização, 
atraso ou simples tirania, mas sim que ela não pudesse ser separada, 
porque já não há qualquer lugar “incivilizado” na Terra, pois queiramos ou 
não, já começamos realmente a viver num Mundo Único. Só com uma 
humanidade completamente organizada, a perda do lar e da condição 
política de um homem pode equivaler à sua expulsão da humanidade. 

 

Para Arendt, é pelo pertencimento à humanidade que os seres humanos se 

unem em uma comunidade política, e nela resguardam e preservam seus direitos 

por meio do conjunto de leis (o aparato legal ou ordenamento jurídico), porquanto 

que as normas jurídicas estabilizam a vida humana “porque contém critérios, e 

esses servem de limite, de parâmetro às ações, sejam à população, seja aos 

                                                             
27O poder político surge, segundo Arendt, quando ocorre a reunião dos cidadãos no espaço público. 
O poder não necessita de justificação, mas de legitimidade, e essa legitimidade é o resultado do agir 
em conjunto dos cidadãos, “O poder não é sinônimo de opressão nem de coerção, mas de aptidão 
humana para viver na pluralidade” (SCHIO, 2012, p. 192). A violência, ao contrário do poder, 
necessita de justificação. Ela restringe a vida humana à preocupações básicas, como por exemplo, a 
integridade física. “No poder há autoridade; na violência, autoritarismo” (SCHIO, 2012, p. 202).  



35 
 

 
 

governantes” (SCHIO, 2013, p. 47). Arendt salienta que, muitas vezes, o interesse 

do grupo é substituído por interesses particulares. Para que isso não ocorra se faz 

necessária a existência de instituições e de leis que tenham como objetivo organizar 

o convívio. Para se ter o “direito a ter direitos” é necessário o pertencimento em uma 

comunidade de iguais, isto é, uma comunidade política.  

 

2.4 A liberdade como atributo do cidadão 

 

A liberdade, na concepção de Arendt, possui variações, isto é, existem alguns 

tipos de liberdade: política e filosófica, interna e externa. A liberdade interna é 

contemplativa. Para Arendt, ela seria uma forma derivada da ausência de liberdade 

política, porque ela pressupõe uma retirada do mundo do qual foi negada para uma 

interioridade que apenas ele (o sujeito) tem acesso, renunciando ao espaço público. 

A liberdade interna relaciona-se com a liberdade filosófica; essa por sua vez, busca 

uma universalidade, uma verdade.  A liberdade externa exige que haja tempo livre, e 

que não se tenha impedimentos físicos para seu exercício, mas também há a 

necessidade de outros seres humanos, que possuam uma situação semelhante de 

igualdade e de liberdade para que seu exercício seja efetivo, a liberdade externa 

relaciona-se com a liberdade política, no mundo público. 

Arendt enfatiza, em seus estudos, à liberdade política, pois para ela a liberdade 

é entendida como uma atividade executada pelos homens por meio do convívio 

entre eles, sendo a liberdade política uma atividade estritamente da vida pública. A 

liberdade corresponde à possibilidade de agir, ou seja, a forma de relacionar-se com 

o mundo, de constituir relações com os outros e de compartilhar os assuntos 

comuns. Souza (2008, p. 113-114. Grifos do autor) afirma:  

 

A invenção da liberdade, segundo Arendt, tem seu lugar no tempo dos 
homens. Foi na antiguidade grega, quando os homens passaram a viver 
politicamente organizados, que ela apareceu, tornando-se uma exigência no 
cenário humano como valor apriorístico nas relações entre eles. Este 
fenômeno, porém, não se caracterizou sempre da mesma maneira. No 
decorrer do tempo estimulou diferentes reflexões e, por diversas vezes, foi 
“reinaugurado” para responder às inquietações desses períodos. Porém, 
inadequadamente de onde esteja assentado o conceito de liberdade, ela 
demonstra ser a condição sine qua non da vida associativa e satisfatória. 

 
 



36 
 

 
 

Para a autora, o que possibilita a livre ação no seu sentido originário é a 

condição de natalidade28, ou seja, é no nascimento que se começa algo novo, e o 

novo sempre porta a possibilidade de melhoria de recomeço, mas também de 

instabilidade e de destruição. A segunda possibilidade de ação é a vida política, na 

qual pode-se iniciar algo novo, continuar algo em curso, preservar ou estragar o que 

existe, desde a si mesmo até o Planeta. 

Como lembra Arendt, a ausência da liberdade pode provocar experiências 

nada edificantes para a existência humana. O Nazismo, mais uma vez, é o exemplo 

dessa ausência de liberdade, e o "caso Eichmann” 29, isto é, o julgamento do 

funcionário Nazista demonstra a perda de liberdade, literalmente uma “obediência 

cadavérica” 30. O Totalitarismo Nazista caracterizou-se pela subordinação de todas 

as esferas da vida humana às exigências políticas de um Estado. Nele não existia 

comunicação entre os cidadãos, o governo utilizava-se de violência e de opressão 

como: a polícia secreta, o uso de propagandas e de mentiras para garantir o que 

desejava, isto é, a obediência total de seus concidadãos. 

Os Movimentos Totalitários necessitam do isolamento dos indivíduos, 

eliminando a singularidade e a espontaneidade pertencente a cada um, 

transformando-os em meros fantoches, buscando extirpar a pluralidade do mundo. 

Segundo Arendt, a lealdade ao comandante, ao Führer, é o resultado de indivíduos 

que possuem sua identidade diluída, que consideram “um” modelo político como o 

melhor para todos; em indivíduos isolados, a lealdade é motivada por medo. Não 

existem "laços sociais". Os Regimes Totalitários utilizam-se de "terror", para impor a 

vontade de seus lideres, desconsiderando os direitos à humanidade e qualquer lei 

                                                             
28Para a autora, a “natalidade” é uma categoria política, e não apenas biológica, pois é por meio dela 
que surgem os novos seres humanos no mundo. Arendt (2013a, p. 10) enfatiza: “O novo começo 
inerente ao nascimento pode fazer-se sentir no mundo somente porque o recém-chegado possui a 
capacidade de iniciar algo novo, isto é, de agir. Neste sentido de iniciativa, a todas as atividades 
humanas é inerente um elemento de ação, e portanto, de natalidade. Além disso, como a ação é a 
atividade política por excelência, a natalidade, e não a mortalidade, pode ser a categoria central do 
pensamento político, em contraposição ao pensamento metafísico.”  
29Adolf Eichmann nasceu em 1906, em Solingen, cidade alemã. Em 1932, ele se filiou ao Partido 
Nacional Socialista e entrou para a SS-Tropa de proteção, que foi uma organização paramilitar ligada 
à Hitler e ao Regime Nazista. A mando do primeiro-ministro de Israel, David-Bem Gurion, Eichmann 
foi capturado em um subúrbio de Buenos Aires, em maio de 1960, foi levado até Israel, e em 1961 foi 
a julgamento pela Corte Distrital de Jerusalém. Após, em dezembro 1961, ele foi condenado à morte. 
Em julho de 1962, ele foi enforcado. 
30“Obediência cadavérica” foi termo enfatizado pelo próprio Eichmann em seu julgamento. Uma 
obediência pautada pela inexistência do pensar e do julgar. Arendt (1994a, p. 135) escreveu “he 
became completely muddled, and ended by stressing alternately the virtues and vices of blind 
obedience, or the "obedience of corpses", Kadavergehorsam, as he himself called it.“ 



37 
 

 
 

em que a liberdade desempenha função de manter a diversidade humana (tentando 

que o indivíduo renuncie à liberdade interior, coagindo sua vontade pessoal). 

A liberdade ocorre no relacionamento dos seres humanos com outros de sua 

espécie. Para ser livre, o homem precisa agir, e essa ação deve ser o resultado de 

uma escolha, definindo assim a forma para renovar e potencializar a comunidade. 

Para Arendt, a liberdade, em sentido específico, é política. A liberdade, nessa 

concepção está ligada à vida em comunidade, pois sem ela não se poderia falar, 

agir, escrever, ou até mesmo divergir sem que houvesse censura.  Neste contexto, a 

ênfase recai na liberdade política, pois ela é base para a ação, e assim deve ser 

preservada. Segundo Arendt, a livre ação é geradora de História: a liberdade é o 

objetivo da ação e da vida humana. A liberdade política é externa, e acontece no 

espaço público, a mesma não ocorre na vida da mente31 como a liberdade interna. 

Para que haja liberdade, é necessária a presença dos outros, e estes também 

possuidores de liberdade, participantes da comunidade, do mundo público: “Ser livre 

significa ao mesmo tempo não estar sujeito às necessidades da vida nem do 

comando de outro e também não comandar. Significa nem governar nem ser 

governado” (ARENDT, 2013a, p. 38). A liberdade política é constituída por opiniões 

(doxas) flexíveis e mutáveis, abertas à discussão, tornando a capacidade de atuar 

algo efetivo. A liberdade política é pensar por si próprio e com o outro, possuir 

opiniões, e também considerar as opiniões dos outros, sem que necessariamente 

tenha que se sujeitar à mesma. A liberdade se manifesta no ato praticado. 

A política, para Arendt, é a forma humana de organizar-se. Ela é uma 

elaboração humana, na qual há a sociabilidade (a sociabilidade está junto à política, 

o tempo todo), com o intuito de fortalecer os vínculos que as pessoas têm e que lhes 

possibilita viver perto, e agir em conjunto na busca do bem comum, por exemplo: 

segurança, saúde, saneamento básico, educação, espaço para lazer, entre outros. 

Para que o ser humano passe a ter direitos e deveres, e os garanta para si, aos 

outros e no futuro, é preciso que ele se torne um ser político: a ação política requer o 

agir em grupo, deliberando o que for melhor para eles.  

                                                             
31 Schio (2012, p.141-142) observa: “A vida da mente é o lugar para as atividades cognitivas, para o 
pensamento, para o juízo, para a vontade, enfim para o exercício da vida do “eu”. [...] A liberdade 
interna relaciona-se à liberdade filosófica, enquanto a externa volta-se à política e ao mundo público, 
seguindo a concepção arendtiana”. 



38 
 

 
 

Deve-se ter cuidado ao conceituar a política32 para que não se cometa o 

engano de igualá-la, ou mesclá-la, com o social, ou compreendê-la como uma 

atividade profissional e burocrática. A burocracia é formada por muitas camadas 

(departamentos e hierarquias), que se tornam o domínio de ninguém.  

Na política, é necessário aliar ao juízo determinante, o uso do juízo reflexivo 

por aqueles que dela participam, pois apenas o uso do juízo determinante pode ter 

por consequência o que aconteceu regime nazista, a obediência de ordens sem 

questionamentos. Schio (2008, p. 11-12) comenta, “o juízo reflexivo, que Arendt 

valoriza, busca no particular, no fato ou no exemplo único, o que ele possui de 

universal, aquilo que tem 'validade exemplar' e que fornece material para o pensar e 

para o julgar, auxiliando no decidir e impulsionando ao agir”. O juízo reflexivo 

segundo Arendt surge depois do pensar, podendo causar satisfação ou insatisfação 

a respeito de tal ato. Schio (2012, p. 96-97) comenta:  

 

Ao juízo cabe avaliar e distinguir o bom do ruim, o prazer do desprazer. 
Para tal, ele é “comunitário”, ou seja, por meio dele é possível colocar-se no 
lugar dos semelhantes pela reflexividade. A reflexividade é entendida como 
sendo essa possibilidade de colocar-se no lugar do outro, permitindo a 
comunicabilidade e a vida em conjunto com os outros indivíduos. É nesse 
sentido que Arendt enfatiza o juízo que Kant chamará “reflexionante”, do 
tipo estético. [...] A capacidade de julgar, no sentido priorizado por Arendt, 
ocorre pela conjunção do pensamento com o fato ou com o questionamento 
novo, objetivando extrair dele uma apreciação. [...] Dito de outra forma, o 
julgamento é a capacidade humana de discernir mesmo que não haja 
critérios prévios e prontos que possam auxiliar na escolha, restando apenas 
o próprio juízo individual. 

 

No espaço público, o qual é o local do exercício da política, tudo o que 

acontece é por definição político, como as virtudes que são qualidades humanas 

individuais: o senso de justiça, de dever, a temperança, a coragem, entre outras 

podem ser enfatizadas. Nesse sentido, a política perpassa todas as esferas da vida 

humana: o trabalho e a vida doméstica, também são preocupações que podem vir a 

                                                             
32Segundo Legros (1985, p. 41), “Pas de monde commun sans pluralité puisque celui-ci suppose la 
diversité des perspectives, et invesement pas de pluralité sans un monde commun puisque celle-ci 
suppose un espace où puissent se manifester, se révéler à eux-mêmes et les uns aux autres, des 
individus dans leur singularité. En ce sens la politique, loin d'être une fonction de la société, introduit 
une rupture par rappot à toute modalité simplementé sociale de vivre; elle installe par là même une 
coupure entre, d'une part, un domaine destiné à rester privé, où puisse se déployer une manière 
humaine de se rapporter à toute "cette sphère du strictement donné" ([ARENDT, 1984,] p.290), où 
puissent être préservées les dimensions de l'existence humaine qui ne peuvent suporter la lumiére d' 
un monde commun et public, et, d'autre part, un domaine réservé à l'apparaître comme tel .” 

 



39 
 

 
 

concernir à política. Isso ocorre, por exemplo, quando o trabalhador é explorado, 

quando o bairro não possui saneamento básico, quando não há segurança em sair 

na rua, quando o sistema de saúde é precário. Segundo Arendt (2013a, p. 36-37): “A 

política não podia, em circunstância alguma, ser apenas um meio para proteger a 

sociedade [...], é a liberdade da sociedade [...] que requer e justifica a limitação da 

autoridade política.” 

A igualdade na política baseia-se na diferença de seus participantes 

(singularidade), e estes tendem a possuir interesses variados, o que pode gerar 

conflitos pessoais, os quais Arendt acredita que possam ser superados, pois a 

política possui problemas que ultrapassam a questão pessoal, como: a manutenção 

do grupo, a preservação do mundo e de seu entorno, assim como de seus 

habitantes. Arendt não nega que haja discordância entre os cidadãos, mas acredita 

que tais querelas devam ser contornadas, em prol dos assuntos relevantes ao 

grupo. 

Quando os homens encontram-se em um espaço público, e se reconhecem 

como cidadãos, e assim se comportam, discutindo, decidindo e agindo em grupo, se 

tem o aparecimento da política. Fora do âmbito público, o homem afasta-se do 

convívio entre iguais, afasta-se também da capacidade de distinguir o verdadeiro do 

falso, o certo do errado. Possibilitando a ocorrência da mentira, da violência, enfim, o 

fim da vida política. 

 Retomando, segundo Arendt, há um momento em que o cidadão não age, pois 

ele ocupa um lugar de observador, atuando como um juiz, avaliando o que é dito, e 

o que se faz na vida pública, tanto por ele como pelos outros. Porém aquele que não 

é ator, nem espectador, isto é, aquele que prefere não participar da vida política, 

Arendt o reconhece como um "não-cidadão". Na Modernidade, a política tornou-se 

um meio de garantir as provisões vitais da sociedade, e o livre desenvolvimento da 

produtividade. Dessa forma, o social fundiu-se com o coletivo. E para Arendt esse 

coletivo trata de membros da comunidade como se não possuíssem distinção. A 

socialização uniformiza o homem, limitando-o em sua vida particular, na sua vida 

privada, subjetiva e intimista. Privando-o do espaço público legítimo. 

A participação na vida política é uma forma de resistência ao automatismo, pois 

este paralisa a interação do homem, ou subordina a atividade aos comportamentos 

previamente determinados. Segundo Arendt, os acontecimentos políticos, para 



40 
 

 
 

tornarem-se fatos, precisam se tornar materiais, isto é, eternizados em livros, 

poemas, monumentos, paras serem vistos e entendidos. Somente dessa forma os 

mesmos não serão esquecidos. Pois, caso eles se percam no tempo, não sejam 

relembrados, revividos, eles não servem de modelo, eles não levarão à reflexão, e 

não poderão contribuir para compreensão do que ocorreu, e que talvez possa 

novamente ocorrer: sem a memória, o ser humano não está livre de que ele não 

cometa ou não consinta a ocorrência de atrocidades.  

O exercício do pensamento político traz consigo a possibilidade de se mover 

entre o passado e o futuro. Quando os homens se reconhecem como cidadãos, 

discutem e decidem em grupo, eles estão fazendo o oposto do que comumente faz o 

“homem da massa”. Para que isso ocorra faz-se necessário compreender como 

Arendt relaciona a vita activa do ser humano com a política, e como a importância de 

tais atividades (labor, work and action) foram sendo modificadas ao longo do tempo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 
 

3 O homem e sua condição humana: a ação como legitima atividade política 

 

3.1 O homem e sua condição humana 

 

Arendt, em sua obra A Condição Humana33, tem como tema principal “pensar o 

que estamos fazendo”. Ela propõe “uma reconsideração da condição humana do 

ponto de vista privilegiado de nossas mais novas experiências e nossos temores 

mais recentes” (ARENDT, 2013a, p. 6). A obra trata das “articulações mais 

elementares da condição humana”, a saber: o labor, o work e a action. Essas três 

atividades formam a vita activa de todo ser humano, assumindo um caráter de 

requisito para a vida humana. Arendt entende que estas atividades possuem relação 

com a política, e em especial a action34 por ser uma atividade específica do ser 

político: ela é a única atividade que ocorre diretamente entre “os homens” sem a 

intermediação de objetos ou de coisas, referindo-se à condição humana de 

pluralidade. Antes mesmo, de Arendt escrever a obra “A Condição Humana” em 

1958, ela escreveu uma conferência intitulada “Labor, Work, Action”35 por volta de 

1957, demonstrando o interesse e a importância de discutir e de investigar tais 

temas. 

Em A Condição Humana, Arendt tem por propósito realizar uma análise 

histórica tendo como panorama o mundo moderno, para então identificar qual é o 

momento em que os seres humanos tornaram-se alienados, e a significância disso 

na política. Ela (ARENDT, 2013a, p. 7) escreveu:   

                                                             
33O título que Arendt havia proposto para esta obra foi “On Active Live” – Uma investigação sobre a 
vida ativa -, mas, os redatores o substituíram por “Human Condition” – A condição humana -. Esse 
compilado é proveniente de uma série de conferências proferidas pela autora no ano de 1956, na 
Universidade de Chicago intitulada Vita Activa, publicada no ano de 1958.  
34Steves (1985, p.93) escreve, “la ‘Vita activa’ – culmine dans la description de l’activité la plus haute: 
celle d’action qui au sens éminent que veut lui donner Hannah Arendt est inséparable de la parole. Or 
la coappartenance intime d’action et parole se saisit à son niveau essential dans la reprise narrative 
de l’agir”. 
35Para melhor compreensão, consulte-se a versão francesa do texto “Labor, Work, Action”. Lê-se no 
rodapé: "Traduction d’ une conférence intitulée ‘Labor, Work, Action’, prononcée vraisemblablement 
en 1957. Le manuscript de la conference, resté inédit, a été deposé à La Library of Congress (Réf.: 
Box 65, nos 023216 à 023230, The Papers of Hannah Arendt).  Nous remercions vivement Madame 
Mary McCarthy et les editions Harcourt Brace Jovanovich de nous avoir autorisés à en publier une 
version française" (ARENDT, 1985, p. 3). 
Para evitar equívocos, os conceitos labor, work, and action, serão expostos na língua inglesa, pois, 
muitas traduções na língua portuguesa utilizam de outros termos para designar o mesmo, o que pode 
dificultar a compreensão e a interpretação de tais termos. 



42 
 

 
 

em sua dupla fuga da Terra para o universo e do mundo para o si-mesmo 
[self], a fim de chegar a uma compreensão da natureza da sociedade, como 
esta se desenvolvera e se apresentava no instante em que foi suplantada 
pelo advento de uma era nova e ainda desconhecida.  

 
A autora acredita ser imprescindível entender como o homem vivencia o labor, 

o work e a action, assim como, a valorização de cada uma delas. A condição 

humana é, para Arendt, a totalidade das atividades com as quais os seres humanos 

se relacionam com o mundo. Ela é composta pela: vida, mundaneidade, natalidade e 

pluralidade. A autora (ARENDT, 2013a, p. 2) complementa, 

 

A Terra é a própria quintessência da condição humana, e a natureza 
terrestre, ao que sabemos, pode ser a única no universo capaz de 
proporcionar aos seres humanos um habitat no qual eles podem mover-se e 
repirar sem esforço nem artifício. O artifício humano do mundo separa a 
existência humana de todo ambiente meramente animal, mas a vida mesma 
permanece fora desse mundo artificial, e por meio da vida o homem 
permanece ligado a todos os outros organismos vivos. 

 

Arendt entende que a condição humana é diferente da natureza humana: a 

natureza humana para autora é algo indefinível, e os que tentaram fazê-lo chegaram 

em uma ideia de deidade. Arendt (2013a, p. 12) comenta, 

 

É altamente improvável que nós, que podemos conhecer, determinar e 
definir as essências naturais de todas as coisas que nos rodeiam e que não 
somos, sejamos capazes de fazer o mesmo a nosso próprio respeito: seria 
como pular sobre nossas próprias sombras. Além disso, nada nos autoriza a 
presumir que o homem tenha uma natureza ou essência no mesmo sentido 
em que as outras coisas têm. 

 

Ou seja, ela não afirma que exista uma natureza humana, ou mesmo que não exista. 

Caso ela exista, explica ela, a natureza humana seria aquilo que caracteriza os 

seres humanos: seria um fenômeno natural. Afirmar-se-ia que o comportamento 

humano e o comportamento natural seriam a mesma coisa. Segundo Arend, o 

homem não tem como conhecer a natureza humana, mas ele pode conhecer a 

condição humana, pois tal condição é formada por atividades inerentes ao seu ser. 

Labor, work e action correspondem “a uma das condições básicas [basic] sob 

as quais a vida na Terra foi dada aos homens” (ARENDT, 2013a, p. 8). Tais 

condições servem para suprir a existência do homem no mundo36. O mundo é algo 

artificial, formado e composto por homens. Labor, work e action são capacidades 
                                                             
36Arendt concebe que o mundo não pode ser entendido como sendo o mesmo que Terra, posto que a 
autora compreende que a Terra é o mesmo que physis, algo natural. 



43 
 

 
 

gerais que contribuem na transformação e na preservação do mundo. Essas 

atividades são permanentes, ou seja, não podem deixar de existir até que o ser 

humano habite esse Planeta. No entanto, sua importância modificou-se37 e pode ser 

alterada conforme o desenvolvimento da humanidade. Di Pego (2015, p. 215) expõe, 

 

labor, trabalho e ação são produto das condições em que os homens 
viveram no mundo e, como tais, poderiam se reconfigurar e se transformar 
sob outras condições de vida. O que em qualquer caso perduraria, segundo 
Arendt, seria o fato de que a existência humana se encontra infalivelmente 
condicionada, mesmo quando estas condições podem se modificar e 
inclusive chegar a ser autoproduzidas pelos homens. [...] As atividades da 
vida ativa se configuram a partir das condições da existência: o labor a partir 
da vida, o trabalho a partir do mundo da mundanidade, a ação a partir da 
natalidade e o discurso a partir da pluralidade, mas elas mesmas podem ser 
modificadas.38 

 

Para Arendt todo homem é um ser condicionado, tanto por coisas naturais 

quanto por coisas artificiais, por exemplo: a necessidade de produzir alimento 

(necessidade biológica); vestuário para os dias frios; abrigo para proteção e etc. Os 

condicionantes também são tanto externos como internos. O primeiro pode ser 

exemplificado mediante o contexto histórico, a família, o local onde habita; O 

segundo: sentimentos, pensamentos. O homem é um ser condicionado, pelo fato, de 

que aquilo com que ele entra em contato, tocando ou mantendo uma duradoura 

relação, converte-se em uma condição humana, por exemplo, a de mundanidade39. 

Nas palavras de Arendt (2013a, p 10-11):  

 

O mundo no qual transcorre a vita activa consiste em coisas produzidas 
pelas atividades humanas; mas as coisas que devem sua existência 
exclusivamente aos homens constantemente condicionam, no entanto, os 
seus produtores humanos. Além das condições sob as quais a vida é dada 
ao homem na Terra e, em parte, a partir delas, os homens constantemente 

                                                             
37Di Pego (2015, p. 216) elucida, “El totalitarismo ha mostrado precisamente que es posible modificar 
estas condiciones de existencia anulando la pluralidade y la capacidad de comenzar algo nuevo, y 
llevando a cabo de este modo algo que parecía imposible: la transformción de los seres humanos 
hasta volverlos superfluos en cuanto tales.” 
38“abor, trabajo y acción son producto de las condiciones en que los hombres han vivido en el mundo 
y, como tales, poderian reconfigurarse y transformarse bajo otras condiciones de vida. Lo que en 
cualquier caso perduraría, según Arendt, sería el hecho de que la existencia humana se encuentra 
indefectiblemente condicionada, aun cuando estas condiciones puedan modificarese e incluso llegar 
a ser autofabricadas por los hombres. [...] Las actividades de la vida activa se configuran a partir de 
las condiciones de la existencia: la labor a partir de la vida, el trabajo a partir de la mundanidad, la 
acción a partir de la natalidad y el discurso a partir de la pluralidad, pero ellas mismas pueden ser 
modificadas” (DI PEGO, 2015, p. 215). 
39Para Arendt, o conceito de mundanidade versa sobre aquilo que tem relação com o mundo, o que é 
material e produzido pelo homem, bem como a necessidade do homem agir sobre a matéria. 
Construindo, fabricando, edificando reformulando o mundo para tornar-se seu “lar”. 



44 
 

 
 

criam suas próprias condições, produzidas por eles mesmos, que, a 
despeito de sua origem humana e de sua variabilidade, possuem o mesmo 
poder condicionante das coisas naturais.  

 

Ou seja, além das necessidades naturais que condicionam a existência 

humana, sua sobrevivência também está vinculada aos artifícios elaborados pelo 

homem. Uma vez que é ele quem constrói o mundo de forma artificial, ele também 

acaba por produzir condicionantes para sua existência, como por exemplo: o avanço 

dos conhecimentos médicos, que prolongam e melhoram as condições de vida. 

Porém, o condicionam em muitos casos ao seu uso contínuo, como por exemplo, os 

remédios para dormir. Arendt entende que toda atividade coopera de forma distinta, 

em diferentes medidas para a existência objetiva e a durabilidade do mundo. 

 

3.2 A vita activa comparada à vita contemplativa 

 

Na Tradição do Pensamento Filosófico, autores como Platão, acreditavam ser 

a vita contemplativa superior às demais atividades, pois a contemplação tornara-se o 

único modo de vida considerado livre. Posto que na vita activa o ser humano 

depende das necessidades e de suas relações, e desse modo não é livre, pois a 

liberdade na Antiguidade excluía todo modo de vida dedicado às carências humanas 

e à manutenção: o escravo, o mercador, o artesão. Estes não tinham liberdade de 

participar das decisões, votar e ser votado. Os filósofos da Antiguidade acreditavam 

que ela era superior porque as atividades da contemplação se ocupavam do “belo”, 

e para os gregos a beleza era indicativo de verdade. O belo expressava ordem, 

harmonia, proporções. Segundo Arendt, o belo era entendido como aquilo que não 

era útil nem necessário, e por este motivo ele poderia ser escolhido de forma livre, 

sem nenhuma coação. Arendt (2013a, p. 15) aponta para as principais formas de 

vida contemplativa seguidas na Antiguidade, 

 

a vida de deleite dos prazeres do corpo, na qual o belo é consumido tal 
como é dado; a vida dedicada aos assuntos da pólis, na qual a excelência 
produz belos feitos; e a vida do filósofo, dedicada à investigação e à 
contemplação das coisas eternas, cuja beleza perene não pode ser 
causada pela interferência produtiva do homem nem alterada pelo consumo 
humano.  

 

A vita activa era classificada, na Antiguidade, com uma conotação negativa, 

pois significava o envolvimento com as coisas do mundo. Dessa maneira, a vida 



45 
 

 
 

política era considerada da mesma espécie que a atividade do artesão. O seu 

desfecho foi que a ação política deixou de ser espontânea passando a ser uma 

obrigação, qual seja, a de suprir as necessidades e de produzir coisas úteis. Visto 

isso, os filósofos passaram a recomendar o afastamento da “in-quietude” que a vita 

activa promovia e, por consequência, o distanciamento da vida política. Nessa 

perspectiva, nenhuma obra humana se igualaria à imutável eternidade da 

contemplação. Essa eternidade só se manifesta no instante em que todas as 

atividades humanas estiverem em quietude. Lafer (1988, p. 119-120) complementa: 

 

A emergência, com o cristianismo, da subjetividade jurídica não teve 
alcance político nos seus desdobramentos iniciais. De fato, de acordo com 
Hannah Arendt, uma das consequências importantes da difusão da 
mensagem cristã que afirmava a imortalidade da vida humana individual foi 
a de fazer com que a preocupação com a vida e a imortalidade do indivíduo 
tomassem o lugar antes ocupado pela preocupação com a vida e a 
imortalidade da polis. Esta visão antipolítica, voltada para a superioridade 
da vita contemplativa, diante do caráter ilusório da vita activa, trouxe, na 
análise arendtiana, uma alienação em relação ao mundo que tem, na época 
moderna, características muito específicas. Com efeito, os antigos e os 
medievais, ao rejeitarem o mundo dos homens, voltaram-se, desde Platão, 
para a busca e a contemplação da verdade eterna. Os modernos, para o 
mundo interior do ser, por força da dúvida que coloca em questão a eterna 
verdade das coisas. 

 

Essa inversão de valores resultou na modificação da valorização da ação 

política. Ao invés da liberdade, foi à necessidade que preponderou como 

fundamento das relações políticas. Nesse sentido, Arendt acredita ser de 

fundamental importância a exegese quanto a vita activa e a vita contemplativa, 

distinguindo-as, e caracterizando ação como a atividade referente ao homem  

político – o autentico cidadão. Arendt (2013a, p. 20) escreveu: 

 

O uso da expressão vita activa, como o aqui proponho, está em manifesta 
contradição com a tradição, é que duvido não da validade da experiência 
subjacente à distinção, mas antes da ordem hierárquica inerente a ela 
desde o início. Isso não significa que eu deseje contestar ou mesmo discutir 
o conceito tradicional de verdade como revelação e, portanto, como algo 
essencialmente dado ao homem, ou que prefira a asserção pragmática da 
era moderna de que o homem só pode conhecer aquilo que ele mesmo faz. 
Sustento simplesmente que o enorme valor da contemplação na hierarquia 
tradicional embaçou as diferenças e articulações no âmbito da própria vita 
activa e que, a despeito das aparências, essa condição não foi 
essencialmente alterada pelo moderno rompimento com a tradição nem 
pela inversão fina da sua ordem hierárquica [...]. A estrutura conceitual 
permanece mais ou menos intacta, e isso se deve à própria natureza [...] da 
própria operação. 

 



46 
 

 
 

As preocupações referentes à vita activa não são as mesmas referentes à vita 

contemplativa, como também uma não é superior nem inferior à outra. Uma vez que 

nenhuma ordem é estabelecida, sem um princípio abrangente e único, Arendt 

compreende que, de todas as atividades da vita activa, a action é a mais essencial 

para a política, assim como, das atividades da vita contemplativa, a vontade é a 

mais digna das atividades, visto que é por meio dela que a action humana é 

acionada (ARENDT, 2013a, p. 8-20). 

É importante observar que as atividades do labor e do work devem ser 

necessariamente satisfeitas para que haja a vida humana sobre a Terra, no entanto 

o ser humano consegue viver sem a terceira, a action como o homem da massa, por 

exemplo, o ser que não age politicamente, que se tornara apolítico, sendo um 

problema para o que se refere á comunidade, pois quanto menos pessoas 

participarem ativamente ao que se refere à política, maior são as chances da 

comunidade ser prejudicada, por exemplo, quanto menos pessoas se preocuparem 

com a saúde pública cobrando das autoridades melhorias, maior é a chance dessas 

não serem efetivadas. O que Arendt observa, é que na Modernidade foi atribuída 

uma importância ao labor em relação às demais atividades. Ocasionando uma 

apatia quanto à ação política. 

 

3.3 A Tradição, a história e o mundo 

 

A Tradição está conectada ao pensar e ao julgar, por isso é imprescindível ao 

agir.  Ela é entendida por Arendt como sendo o legado do passado para os que 

estão presentes no mundo e para aqueles ainda virão (natalidade). A Tradição tem 

por função orientar o agir humano. Para tanto, ela está repleta de Histórias 

(Histories)40, uma vez que, que História é o conjunto de conhecimentos referidos aos 

fatos humanos. A Tradição contém também costumes, hábitos, regras, interdições, 

saberes de vários tipos: religiosos, científicos, comuns (gastronomia, danças, 

crenças...). Schio (2012, p. 231) escreve, 

 

Ela [a Tradição] enuncia os valores a serem salvaguardados, e localiza o 
ser humano no tempo, no espaço, na cultura, fornecendo-lhe identidade e 
indicando-lhe caminhos. Por isso, a partir dos fundamentos fornecidos pela 

                                                             
40A história (history) é conjunto de conhecimento de toda a humanidade, ela é sem fim. A história é 
composta por estórias (stories) que são narrativas que possuem um início, um meio e um fim. 



47 
 

 
 

tradição é possível aceitar as novidades constituídas pelas iniciativas 
humanas. 
A tradição, assim entendida, não é conservadora ou reacionária. Também 
ela não é um “saudosismo”, um desejo de volta ao passado, de retrocesso 
ou de estagnação, sequer temor pelo desconhecido e pelo novo. A tradição 
é “básica”, no sentido de permitir um retorno às origens ou a busca de 
significado dos acontecimentos, de exemplos a seguir ou a evitar. 

 

Toda ação humana pode ser objeto da História41composta por narrativas 

(stories), as quais possibilitam aos seres humanos a agirem junto aos outros, 

significando os acontecimentos dos quais presenciou ou participou. Sem a História a 

ação desaparece após ser realizada. Nesse sentido, Arendt entende a Tradição 

como interligada com a História: a Tradição é formada pelos acontecimentos mais 

relevantes. A História também contém modelos a serem seguidos ou evitados (ela 

pode ser a premissa maior no juízo determinante).  

A vita activa está intimamente ligada ao mundo dos homens, ou das coisas 

fabricadas por eles. Nesse viés, é importante lembrar, mais uma vez, que Arendt 

distingue mundo e natureza. A primeira depende do humano, a segunda depende do 

cuidado (amor mundi). Ela é básica, imprescindível, e motivo de preocupação de 

Arendt, por exemplo, ao tratar do amor mundi: flora, fauna, água, o próprio Planeta. 

Para Arendt, são as coisas e os seres humanos que formam o espaço das 

atividades humanas. Nenhuma vida humana seria possível sem um mundo. 

Segundo ela (ARENDT, 2013a, p. 26): 

 

A vita activa, a vida humana na medida em que está ativamente empenhada 
em fazer algo, está sempre enraizada em um mundo de homens ou de 
coisas feitas pelos homens, um mundo que ela jamais abandona ou chega a 
transcender completamente. As coisas e os homens constituem o ambiente 
de cada uma das atividades humanas, que não teriam sentido sem tal 
localização [...]. Nenhuma vida humana, nem mesmo a vida do eremita em 
meio à natureza selvagem, é possível sem um mundo que, direta ou 
indiretamente, testemunhe a presença de outros seres humanos. 

 

Para ela, a natureza é a base da vida orgânica, no entanto, é no mundo (a 

criação humana) em que a vida dos homens ocorre, seu espaço delimita os 

movimentos humanos. Sendo o mundo composto por artifícios humanos e de 

assuntos que ocorrem entre aqueles que o habitam. Ele é edificado por meio das 

                                                             
41Schio (2012, p. 230-231) observa, “A ação engendra fatos contingentes, oriundos da liberdade: eles 
são a matéria-prima da História. A História, como dimenssão cultural da vida humana, não é 
simplesmente uma segunda natureza. Ela é uma criação humana, pois indeterminada, 
saudavelmente não imposta por processos ou por causalidades rigorosas. [...] Sem a História, a ação 
humana desaparece tão logo é engendrada.” 



48 
 

 
 

atividades da vita activa e as da vita contemplativa, todas com diferentes proporções 

e significados. A vita activa resguarda sua mundaniedade pela durabilidade dos seus 

produtos. A vita contemplativa por sua vez, mantém sua mundaniedade por sua 

característica de invisibilidade, as atividades mentais não aprecem no mundo, mas 

elas usam da linguagem (a narrativa) para participar do mundo, sua permanecia nele 

é por meio de lembranças (memórias) e de discursos compartilhados. Calvet (2006, 

p. 62. Grifos da autora.) expõe que 

 

Somos do mundo, pertencemos a um mondo comum, um mundo que se 
apresenta em seus inúmeros aspectos à pluralidade humana, um mundo no 
qual ser e aparecer coincidem, e é no seu seio que aparecemos uns aos 
outros qua homens. Os homens podem viver sem trabalhar, e podem 
decidir simplesmente usar o mundo das coisas e desfrutar esse mundo sem 
lhe acrescentar um só objeto útil, mas uma vida sem ação e sem fala não é 
mais uma vida humana porque ela já não é vivida entre os homens. 

 

O mundo é o local onde o homem, que por meio de certas atividades, poeisis 

(fazer) e techné (produzir) conservam e condicionam a existência humana. É no 

mundo que a pluralidade humana se manifesta, é nele que “ser e aparecer 

coincidem”. Viver junto no mundo, depende da ação e da fala entre os que nele 

habitam, é por meio do ato e da fala que os homens são inseridos no mundo que 

eles mesmos edificam. Fazendo-se necessário o cuidado para com o mundo. Nas 

palavras de Arendt (2013a, p. 64): 

 

Esse mundo, contudo, não é idêntico à Terra ou à natureza, enquanto 
espaço limitado para o movimento dos homens e condição geral da vida 
orgânica. Antes, tem a ver com o artefato humano, com o que é fabricado 
pelas mãos humanas, assim como com os negócios realizados entre os que 
habitam o mundo feito pelo homem. Conviver no mundo significa 
essencialmente ter um mundo de coisas interposto entre os que o possuem 
em comum, como uma mesa se interpõe entre os que se assentam ao seu 
redor; pois, como todo espaço-entre [in-between], o mundo ao mesmo 
tempo separa e relaciona os homens entre si. 

 
Dessa forma, o mundo é o que corresponde o "espaço entre", relacionando 

homens e coisas, e, homens e homens, mas deixando espaço, para ver, ouvir, 

discordar. É nele que se realizam os eventos políticos. É o local das atividades 

humanas, a esfera em que as coisas tornam-se públicas42. Dessa forma, Arendt 

                                                             
42 Nas palavras de Calvet (2006, p. 49. Grifos da autora.), “O termo público indica, para Arendt, dois 
fenômenos estreitamente ligados um ao outro, mas não totalmente idênticos. Este termo significa, 
primeiro diz ela, ‘que tudo aquilo que aparece em público pode ser visto e ouvido por todos e tem a 
maior publicidade possível’ (HC, p. 45) e, em segundo lugar, ‘[este termo] indica o próprio mundo, na 



49 
 

 
 

compreende que o cuidado com o mundo é de fundamental importância, pois ele 

preserva a singularidade humana, garantindo a distinção, a criatividade e a liberdade 

dos homens. A vita activa (composta por labor, ao work e a action), permite que seu 

agente seja intitulado, respectivamente, de animal laborans, homo faber e o homem 

de ação, ator ou agente.  

 

3.4 O animal laborans e a sociedade massificada  

 

Para Arendt a necessidade é tudo aquilo que é imprescindível ao ser humano, 

o que ele não pode sobreviver sem, ou não pode fazer de outra forma. Em outros 

termos, a vida biológica não pode persistir sem certas condições, e estas são 

indiscutíveis: sem sua satisfação, o corpo enfraquece e morre. Além disso, elas são 

saciadas apenas momentaneamente e nunca de forma permanente. O labor é 

entendido por Arendt, como sendo o elemento da vita activa que se ocupa em 

manter a vida biológica do ser humano. Isto é, tudo o que seja necessário para 

sustentar o organismo humano vivo. Assim, a necessidade, a multiplicação e a 

repetição são próprias de sua atividade. A condição humana do labor “é a própria 

vida”, afirma a autora em A condição humana, e seu propósito é a satisfação das 

necessidades básicas da vida do ser humano. Calvet (2006, p. 43. Grifos da autora.) 

explica que 

 

Esta atividade humana corresponde à vida enquanto eterno retorno do 
mesmo [...] Trata-se de uma atividade cuja única finalidade é satisfazer as 
necessidades básicas da vida e que não deixa nenhuma marca durável, 
uma vez que seu resultado desaparece no consumo. 

 

 

Toda a atividade do labor é visa à sobrevivência do corpo: é feito pelos homens para 

os homens. E os produtos são feitos e são consumidos, em uma infindável 

repetição. Nas palavras de Winckler (2006, p. 97): 

 

O labor é a menos mundana das atividades da vita activa. De acordo com 
Arendt, é a atividade que se destina à alimentação do processo biológico da 
vida: a preservação das vidas individuais e a perpetuação da espécie. Tudo 
o que o labor produz está destinado a ser consumido, pois serve para 
satisfazer as necessidades vitais dos homens (incluída a própria 

                                                                                                                                                                                              
medida em que é comum a todos nós e se distingue do lugar que nele possuímos a título privado [our 
privately owned place in it]’ (HC, p. 48).” 



50 
 

 
 

necessidade de laborar, pois o labor garante sua própria continuidade). [...] 
A não-mundanidade do labor resulta do fato de não deixar nada detrás de 
si. 

 

Arendt atenta para o fato de que, na Antiguidade Grega, a atividade do labor 

era depreciada, porque ela lembrava aos cidadãos, que eles tinham necessidades43 

que o prendiam à vida do lar (alimentação, higiene, sono), e dessa forma não os 

deixavam livres para a vida com seus semelhantes, os outros cidadãos. “Trabalhar 

significava ser escravizado pela necessidade, e essa escravização era inerente às 

condições da vida humana” (ARENDT, 2013a, p. 103). Para suprir, ou diminuir, suas 

carências quanto ao labor, eles possuíam escravos: eles “achavam necessário ter 

escravos em virtude da natureza servil de todas as ocupações que fornecem o 

necessário para a manutenção da vida [...] Pelo fato de serem dominados pelas 

necessidades da vida, os homens só podiam conquistar a liberdade dominando 

outros que eles, à força, sujeitavam à necessidade”. (ARENDT, 2013a, p. 103), ou 

seja, para satisfazer o labor.  

Os escravos, porém, não liberam o humano do labor de seu corpo, podendo, 

apenas, diminuir o cansaço que algumas atividades podem produzir. Dessa forma, o 

labor continua, e o escravo, por meio do seu fazer (work), reduz o tempo gasto com 

o sobreviver. Arendt demonstra em seus textos44, o fato de que em toda língua 

europeia, tanto antiga quanto moderna, etimologicamente, o termo labor possui uma 

conotação negativa: fadiga, pena, até mesmo classifica como labor as dores do 

parto.  

O labor, na vita activa, é a mais básica das atividades, a primeira a ser sanada, 

sendo que, o homem livre de tal atividade pode se dedicar às outras atividades 

(work e action) e à contemplação. Para ela, então, é por meio do labor que o ser 

                                                             
43Arendt (2013a, p. 99-100) escreveu, “O desprezo pela atividade do trabalho [labor], originalmente 
oriundo de uma apaixonada luta pela libertação da necessidade e de uma impaciência não menos 
apaixonada com todo esforço que não deixasse vestígio, monumento ou grande obra digna de ser 
lembrada, generalizou-se na medida das crescentes exigências do tempo dos cidadãos pela vida na 
pólis e de sua resistência na abstenção (skhole) de toda atividade que não fosse política, até 
estender-se a tudo quanto exigisse esforço”. 
44Por exemplo, ela (ARENDT, 2013a, p. 58-59) comenta: “Aparentemente, em nenhuma outra esfera 
da vida atingimos tamanha excelência quanto na revolucionária transformação da atividade do 
trabalho [work], ao ponto em que o significado verbal do próprio termo (que sempre esteve ligado a 
“fadiga e penas” quase insuportáveis, ao esforço e à dor e, consequentemente, a uma deformação do 
corpo, de sorte que poderia ter sua origem somente na extrema miséria ou pobreza) começou a 
perder o seu significado para nós. Embora a extrema necessidade torne o trabalho [work] 
indispensável à manutenção da vida, a última coisa a esperar dele seria a excelência [porque essa só 
ocorre na ação]”. 



51 
 

 
 

humano sacia, e sente novas necessidades: como fome, sede, calor, frio, alimentar-

se novamente, dormir a cada período. O labor consome os recursos (os bens de 

consumo), os destrói para gerar vida, energia, transformando laborar e o consumir 

em etapas de um mesmo processo. E esses processos fazem parte da vida 

biológica de cada ser humano, pois estão intimamente ligados, formando um mesmo 

movimento: o consumir e o saciar. Segundo Arendt, o labor se mantém sob o signo 

da necessidade, qual seja, a da sobrevivência.   

No labor, o esforço e a gratificação, assim como a satisfação e o consumo, 

seguem juntos um após o outro. Segundo Arendt, a alegria é inerente a esse 

processo, e ela não é possível sem o ciclo que compreende a exaustão e a 

regeneração. O labor encontra-se em todas as atividades humanas, executado 

como qualquer outra atividade rotineira, exemplo: a força liberada para produzir uma 

refeição. O mesmo possui um caráter repetitivo, não possuindo começo nem fim (ele 

acaba junto com a vida, ou seja, na morte do organismo, do corpo físico). No 

entanto, ele se encontra em um movimento cíclico com pausa entre a “exaustão” e a 

“regeneração”.  

O labor precisa dos bens de consumo que são os menos duráveis das coisas 

tangíveis, o pão é o exemplo cotidiano. Arendt (2013a, p. 107) afirma que, 

“realmente, é típico de todo trabalho (labor) nada deixar atrás de si, que o resultado 

do seu esforço seja consumido quase tão depressa quanto o esforço é despendido.” 

Eles, os bens de consumo perecíveis, são de curta duração, pois, se não forem 

consumidos, se degradarão, e isso ocorre de forma natural.  

O work45, por sua vez, é entendido por Arendt, como a atividade que confere 

a não-naturalidade, ou seja, aquela atividade que não está inserida no ciclo vital da 

existência humana, mas, é necessária para a existência do homem no mundo. É a 

atividade do work quem provê o mundo artificial de coisas. Sua condição humana é 

a mundanidade, é por meio dele que se fabrica uma variedade de coisas, formando 

o artifício humano. Nas palavras de Calvet (2006a, p. 44. Grifos da autora.), 

 

Trata-se, assim, de uma atividade que possui um começo preciso (modelo 
ou plano) e um fim previsível determinado – um objeto durável - que não é 
consumido imediatamente, mas é utilizado para fins que não são 
propriamente os da vida biológica. Os produtos da obra [work] garantem a 

                                                             
45Ser liberado do labor é impossível, pois o labor é intransferível: ninguém pode comer, dormir, ou 
sentir dor por outra pessoa, nem essa por aquela. No work, entretanto, um ou alguns podem produzir 
para muitos. Tal feito lembra a autora, foi realizado sempre com o uso de coação e violência.  



52 
 

 
 

permanência e a durabilidade sem as quais um mundo não seria de modo 
algum possível, e é esta durabilidade que dá às coisas do mundo sua 
“objetividade” ou sua relativa independência em relação aos homens que as 
produziram e as usam [...]. Estamos rodeados de coisas mais permanentes 
do que a atividade pela qual foram produzidas, e potencialmente até mais 
permanentes que a vida dos homens que a produziram, e é nesse fato que 
repousa a realidade e a confiabilidade do mundo humano.  

 

As coisas do mundo, elaboradas pelo work, possuem a função de estabilizar a 

vida sobre a Terra. Para Arendt, não há objetividade sem um mundo entre a 

natureza e o homem. Sem o mundo fabricado por ele, haveria apenas um eterno 

movimento. A autora ressalta que as coisas produzidas pelo work, muitas vezes, são 

mais permanentes que a própria vida do indivíduo que o produziu, pois sua 

potencialidade pode ultrapassar a vida humana, exemplo: móveis, construções, 

túmulos. Dessa forma, estabelecem condições para cada ser humano poder formar 

sua morada na Terra (um "lar"). Para que isso ocorra, lembra Arendt, a ação e a fala 

devem fazer parte do artifício humano. Por meio do work: escrita, monumentos, 

moedas, etc. O ser humano “fabrica a infinita variedade de coisas cuja soma total 

constitui o artifício humano” (ARENDT, 2013a, p. 169).  

O homem possui a potencialidade de produzir (work) mais bens de consumo do 

que consome46, ou seja, do que é necessário para sua sobrevivência e a de sua 

família. Segundo Arendt, essa abundância é natural, no work, o que permitiu à 

classe dominante de cada época explorar seus semelhantes, possibilitando que eles 

se utilizassem do work do outro. Essa abundância da produtividade é inerente ao 

work humano, e faz parte da condição humana. Arendt entende a atividade do work 

como sendo a obra realizada pelas “mãos” dos homens: a partir de modelos (eidos) 

que eles produzem e efetivam sua funcionalidade. Tais objetos caracterizam-se pela 

sua durabilidade. Seu uso não os faz desaparecer. Arendt (2006, p. 353) comenta,  

 

Certamente, a durabilidade do mundo das coisas não é absoluta; não 
consumimos coisas, mas as usamos; e se não o fizermos, elas 
simplesmente se degradam e retornam ao processo natural geral do qual 
foram retiradas e contra o qual as erigimos. A cadeira, se abandonada à 
própria sorte ou expelida do mundo humano, converter-se-á novamente em 
madeira, e a madeira se deteriorará e retornará ao solo do qual a árvore 
brotou antes que fosse derrubada para se tornar o material sobre o qual 

                                                             
46Arendt (2013a, p. 108) explica: “Essa produtividade não reside em qualquer um dos produtos do 
trabalho (labor), mas na “força” humana, cujo vigor não se esgota depois que ela produz os meios de 
sua subsistência, mas é capaz de produzir um 'excedente', isto é, mais que o necessário à sua 
própria “reprodução”. Diferentemente do labor, que consome o produto depois de pronto para gerar 
energia, vida. O qual é quase imediatamente consumido, desaparecendo. 



53 
 

 
 

operar [work] e com o qual construir. Contudo, embora o uso não deixe de 
desgastar estes objetos, este fim não é previamente planejado, não era o 
objetivo de sua fabricação, como a “destruição” ou o consumo imediato do 
pão é o seu fim intrínseco; o que o uso desgasta é a durabilidade. Em 
outras palavras, a destruição, embora inevitável, é incidental para o uso, 
mas inerente ao consumo. 

 

Os objetos de uso conferem ao mundo estabilidade, abrigo, sem o qual o 

homem não sobreviveria na Terra. Isto é, torna o mundo um "lar" para o humano, um 

lugar familiar porque é elaborado por ele. O homem, por meio do work constrói um 

mundo artificial a partir do material extraído da natureza. As coisas fabricadas por 

eles os abriga e os protege da própria natureza. Somente dessa forma ele pode 

sentir-se em casa no mundo.  

A matéria que a natureza fornece transforma-se, nas mãos do homem, em 

material (matéria-prima). Ele, ao retirá-la da natureza, acaba por tratá-la, muitas 

vezes, de forma imprudente, pois ao retirar a matéria para transformá-la, ele a 

destrói, como o exemplo da mesa de madeira: para fabricá-la é necessário matar a 

árvore para utilizar a madeira como material. Esse processo está presente na 

extração da pele da chinchila, para confecção de casacos, que colocou algumas 

variedades da espécie em extinção. Na paisagem natural que é modificada para 

satisfazer o gosto de alguém, ou mesmo para construir uma hidrelétrica. Dessa 

forma, afirma Arendt, o homem sempre foi (e será) o destruidor da natureza, mas, e 

ao mesmo tempo, o formador ativo do seu próprio mundo. O homem modifica a 

natureza ao elaborar o seu entorno, um lugar seu, familiar e aconchegante. Arendt 

(2013a, p. 175) afirmou: 

 

A verdadeira obra [work] de fabricação [work off a fabrication] é executada 
sob a orientação de um modelo segundo o qual se constrói o objeto. Esse 
modelo pode ser uma imagem vista pelos olhos da mente ou um esboço, no 
qual a imagem já passou por um ensaio de materialização por meio da obra 
[work]. Em cada caso, o que orienta a obra [work] da fabricação está fora do 
fabricante e precede o efetivo processo da obra [work], quase do mesmo 
modo que as urgências do processo vital no trabalhador precedem o efetivo 
de processo de trabalho [labor].  

  

Os homens possuem a capacidade de se adaptar conforme sua realidade, as 

tecnologias, as maneiras de se organizar (exemplo: polis, civitas, feudos, nações, 

etc). Por exemplo: ao mudar de cidade, o sujeito deve se adaptar ao lugar, ao clima, 

à vizinhança, à nova casa. Arendt considera que os seres humanos podem se 

relacionar com os objetos, por exemplo, “a casa que cresci é a mesma até minha 



54 
 

 
 

morte”. A partir do material que a natureza oferece o homem elabora um mundo de 

coisas objetivas.  

A multiplicação (work) difere da repetição (labor): a primeira multiplica o que já 

possui uma existência estável e permanente no mundo. O modelo do objeto existe 

antes de começar a fabricação47, permanecendo após seu final. O processo de 

repetição acontece por motivos externos a ele, podendo ocorrer pela demanda do 

mercado, por exemplo. Arendt (2006, p. 355-356), atenta para a seguinte 

informação: 

 

A multiplicação não deve ser confundida com a repetição, embora ela possa 
ser percebida pelo artesão individual como uma mera repetição que uma 
máquina pode realizar melhor e de modo mais produtivo. A multiplicação 
realmente multiplica as coisas, enquanto que a repetição apenas segue o 
ciclo recorrente da vida no qual seus produtos desaparecem quase tão 
rapidamente quanto aparecem. 
Ter um começo definido e um fim previsível definido é a marca da 
fabricação, que apenas por esta característica já se distingue de todas as 
outras atividades humanas. 

 
O processo de fabricação, segundo Arendt, é determinado pela categoria de 

meios e fins, sendo que o objeto fabricado é o produto final, e a fabricação é o meio 

necessário para atingi-lo. Ele chega ao final quando o objeto almejado está pronto, e 

o mesmo não precisa ser repetido. Dito de outro modo, o seu uso e a sua fabricação 

fazem parte de processos distintos. Os objetos acabados tornam-se um fim, mas 

não um fim em si mesmos, ocupando um lugar em outra categoria de meios e fins: a 

da utilidade, isto é, como objeto de uso, mas que podem torná-lo meio de atingir 

outros fins, como por exemplo, a geladeira, para conservar os alimentos, a 

fabricação de um sofá cujo fim seja atingir uma vida confortável. 

Para Arendt, a única forma de o ser humano conseguir sair desse círculo 

infinito de meios e de fins é o próprio homem tornar-se fim último em relação ao 

objeto. O “uso” e o “consumo”, em certas áreas, parecem se justapor, dando muitas 

vezes a impressão de que sejam a mesma coisa. Por exemplo: usa-se um 

liquidificador (resultado do work) para fazer um milk-shake (satisfazer o labor). Lafer 

                                                             
47Arendt afirma (2013a, p. 176) que, “o fato de que a imagem ou o modelo cujo aspecto orienta o 
processo de fabricação não apenas o precede, mas não desaparece depois de terminar o produto; 
sobrevive-lhe intacto, pronto, por assim dizer, para prestar-se a uma infinita continuação da 
fabricação. Essa multiplicação potencial, inerente à obra [work], difere em princípio da repetição que 
caracteriza o trabalho [labor]. Esta é exigida pelo ciclo biológico e permanece sujeita a ele; as 
necessidades e carências do corpo humano vêm e vão, e, embora reapareçam sempre de novo em 
intervalos regulares, jamais perduram muito tempo”.  



55 
 

 
 

(1988, p. 214) elucida, “Uso e consumo, assim como trabalho e labor, por vezes 

coincidem. Entretanto, não se identificam. A destruição, embora inevitável, é 

incidental no uso, porém inerente ao consumo”. 

O processo de work é irreversível, no entanto os objetos elaborados pelo 

homem podem ser destruídos por ele mesmo. Por exemplo, pode-se tornar a mesa 

em tábua, mas não em árvore. Arendt destaca que nenhum objeto de uso é tão 

necessário que o homem não possa resistir a sua destruição e continuar a viver. Por 

exemplo, o televisor que está presente em um número considerável de lares 

modernos, poderia desaparecer do mundo - e ele está sendo substituído por telas de 

computadores - e ainda assim, a espécie humana iria prosseguir, mesmo sem o 

televisor. Para ela, no processo de fabricação, o produto final é quem estabelece e 

organiza o processo de fabricação. Por exemplo, para fazer uma cadeira é 

necessário cortar a árvore para então retirar o material, “a madeira” em forma de 

tábuas, cortá-las, encadeá-las conforme o modelo. Também são necessários 

especialistas no ramo, um número exato de colaboradores, máquinas e outras 

ferramentas48. Arendt (2013a, p. 203-204) comenta: 

 

A sociedade comercial – ou o capitalismo em seus primeiros estágios, 
quando ainda possuía um espírito ardentemente competitivo e aquisitivo – é 
ainda regulada pelos critérios do homo faber. Quando o homo faber deixa 
seu isolamento, surge como mercador e negociante, e como tal estabelece 
o mercado de trocas. [...] Nesse processo, que segue do artesanato isolado 
para a manufatura destinada ao mercado de trocas, a qualidade do produto 
final acabado muda um pouco, embora não inteiramente. A durabilidade, 
único critério que determina se uma coisa pode existir como uma coisa e 
perdurar no mundo como um ente distinto, continua a ser o critério supremo, 
apesar de ela já não produzir coisas adequadas ao uso, e sim adequadas a 
serem “armazenadas de antemão” para troca futura. 

                                                             
48Tanto o work quanto o labor possuem objetos, utensílios, que contribuem facilitando seu uso, os 
utensílios aliviam a carga, exemplo: uma faca, um garfo, uma panela, facilitam o labor, mas um 
martelo, uma tesoura, um trator, um computador auxiliam, e muito, o work. Esses utensílios 
sobrevivem ao processo de labor, e também ao work. Ela (ARENDT, 2013a, p. 182), escreveu que “o 
que preside o processo de trabalho [labor] e todos os processos da obra [work] executados à maneira 
do trabalho [labor] não são o esforço propositado do homem nem o produto que ele possa desejar, 
mas o próprio movimento do processo e o ritmo que este impõe aos trabalhadores [no work]. Os 
utensílios do trabalho [labor] são tragados por este ritmo até que o corpo e a ferramenta volteiem no 
mesmo movimento repetitivo, isto é, até que, no uso das máquinas – que, dentre todos os utensílios, 
melhor se ajusta à execução do animal laborans -, já não é o movimento do corpo que determina o 
movimento do utensílio, mas sim o movimento da máquina que compele os movimentos do corpo. O 
fato é que nada pode ser mais facilmente e menos artificialmente mecanizado que o ritmo do 
processo do trabalho [labor], que, por sua vez, corresponde ao ritmo repetitivo do processo vital, 
igualmente automático, e ao seu metabolismo com a natureza. Precisamente por não utilizar 
instrumentos e ferramentas para construir um mundo, mas para facilitar os trabalhos de seu próprio 
processo vital”. Isto é, um instrumento pode ser usado para elaborar outra coisa.  
 



56 
 

 
 

 

O agente da atividade do work é conhecido por Arendt como homo faber. Nos 

termos dela (ARENDT, 2006, p. 355): “O homo faber torna-se senhor e mestre da 

própria natureza na medida em que viola e parcialmente destrói o que lhe foi dado”. 

O homo faber, participa da produção porque ele é capacitado a ter um domínio 

próprio, o da fábrica (indústria) lembrando que, domínio público não é o mesmo que 

domínio político, como o mercado (comércio, bancos, entre outros). O domínio 

público possui como categoria o mercado de trocas, onde o produtor (homo faber) 

pode exibir seu produto, barganhar, e trocar um objeto por outro, vender. O homo 

faber constrói o mundo, como "produtor de coisas", sua relação com os “outros” é 

uma relação "interessada": na elaboração, na troca de produtos e no lucro 

decorrente dessa troca. 

 O homo faber pode produzir seus objetos no isolamento. É no isolamento que 

ele mantém-se em contato com o mundo. O isolamento apenas se torna intolerável 

quando a faculdade de acrescentar algo no mundo é destruída. Arendt afirma em A 

Condição Humana que isso pode ocorrer em um mundo no qual os principais 

valores são atribuídos pela atividade de laborar, pois, nesse caso, o único esforço do 

ser humano é o de manter-se vivo, deixando de ter uma relação com o mundo. No 

entanto, para Arendt, o isolamento é essencial em dois momentos: no 

pensar/estudar (voltar-se para si mesmo) e no de produzir no sentido de estar a sós 

com a ideia, isto é, com a imagem mental do produto que irá fabricar e com a 

matéria-prima e as ferramentas necessárias ao fazer. Somente quando o produto 

estiver acabado é que o isolamento pode ser abandonado. Mesmo que seja em uma 

linha de montagem, por exemplo, as pessoas estão apenas fisicamente (com o 

corpo) próximas. 

O fomo faber produz o objeto - a coisa - em grande quantidade, de forma que 

possa lucrar com seu comércio. Nesse momento as coisas que implicam a 

mundanidade recebem uma atribuição, um valor. A distinção entre valor de uso e 

valor de troca obteve uma mudança no séc. XX: a confusão comenta Arendt (2013a, 

p. 98-118), está no uso do termo “valor” (value), “valia” (worth), a qual foi suplantada 

pela de “valor de uso” (use value). A “valia” não estava mais conectada ao valor do 

objeto em si, o que facilitou a mudança de valor de uso para valor de troca. As 

coisas perderam sua “valia”, transformando-se em valores ou meras mercadorias. 

Ou seja, outra coisa pode substituir seu lugar, uma coisa existe em decorrência de 



57 
 

 
 

outra. Assim, a coisa perde seu valor intrínseco, deixando de possuir um valor útil 

objetivo. Por exemplo, a vestimenta que antes tinha a valia de ser usada para 

proteger o corpo, passa a ter um significado social, status, como: grifes, moda, 

preços exorbitantes, etc.  

A atividade do homo faber é aferida pelo uso de padrões, regras, escalas, e a 

perda desses padrões torna-se prejudicial para a sobrevivência do homo faber. 

Como por exemplo, os móveis que outrora eram produzidos de forma artesanal por 

marceneiros que utilizavam madeiras, com intuito de que tal objeto permanecesse 

em bom estado por mais tempo – ou por gerações. Na Modernidade, os valores 

foram modificados, os móveis passaram a ser produzidos de forma industrial, com 

matéria prima de custo mais baixo, e de qualidade muitas vezes duvidosa. No 

entanto, produziam em grande quantidade, não visando à sua durabilidade, mas a 

sua substituição, com o objetivo de lucrar. Aumentando a quantidade de móveis 

oferecidos no mercado, e com preço menor, um número de pessoas são 

beneficiadas, mas a sua durabilidade é menor, gerando lixo e a necessidade de 

nova aquisição. Nesse contexto pode-se afirmar que a "moda" contribui para a 

ampliação do consumismo. Arendt (2013a, p. 116) observa, 

 

as coisas do mundo, entre as quais transcorre a vita activa, são de natureza 
muito diferente e produzidas por tipos muito diferentes de atividades. Vistos 
como parte do mundo, os produtos da obra [work] – e não os produtos dos 
trabalho [labor] – garantem a permanência e a durabilidade sem as quais 
um mundo absolutamente não seria possível. É dentro desse mundo de 
coisas duráveis que encontramos os bens de consumo com os quais a vida 
assegura os meios de sua sobrevivência. Exigidas por nossos corpos e 
produzidas pelo trabalho [work] deles, mas sem estabilidade própria, essas 
coisas destinadas ao consumo incessante aparecem e desaparecem em um 
ambiente de coisas que não são consumidas, mas usadas, e às quais, à 
medida que as usamos, nos habituamos e acostumamos. Como tais, elas 
geram a familiaridade do mundo, seus costumes e hábitos de intercâmbio 
entre os homens e as coisas, bem como entre homens e homens. O que os 
bens de consumo são para a vida humana [labor], os objetos de uso são 
para o mundo humano [mundanidade].  

 

Ao produzir o artifício humano, o homo faber constrói um mundo de coisas. A 

vida dos homens e suas ações podem ser alteradas (por causas naturais: 

enchentes, secas, furacões, por exemplo; ou humanas: guerras, má distribuição de 

renda, conflitos políticos e ideológicos, entre outras), gerando a necessidade de 

estabilidade, de segurança, as quais são efetivadas por meio das “coisas 



58 
 

 
 

produzidas”: somente dessa forma o indivíduo transcende a mera funcionalidade das 

coisas de consumo.  

O sujeito do labor é conhecido por Arendt como sendo o animal laborans49. O 

animal laborans, não se utiliza do seu corpo de forma livre, pois ele é compelido 

pelas necessidades deste. Lafer (1988, p. 214) comenta: “o animal laborans 

consome rapidamente os produtos que elabora, metabolizando-os na própria 

reprodução da vida. As coisas necessárias para a vida não têm, consequentemente, 

durabilidade. É o caso por excelência do alimento”.50 

O animal laborans tem como característica a não-mundanidade, pois as 

coisas que ele produz, não formam o mundo, mas apenas sustentam o próprio 

corpo, cuja produtividade tem por finalidade a satisfação das necessidades 

humanas. O labor existe sempre, mas no séc XX, ele se tornou a principal atividade. 

O homem que apenas se preocupa com ele é o “homem da massa” ou o “animal 

laborans”. A sociedade massificada tornou-se uma sociedade do conforto e do 

consumo. Lafer (1988, p. 226) expõe: 

 

Na sua decomposição crítica da modernidade Hannah Arendt enfatiza o 
aspecto dissolvente da vitória do animal laborans. Esta foi tão completa que, 
praticamente, excluiu da vita activa o homo faber e a ação. Foi a vida da 
espécie que, afinal, se afirmou. Tudo o que não é necessário para o 
metabolismo da vida passou a ser visto como supérfluo ou como alguma 
particularidade da vida humana, em oposição à vida animal. 
Desapareceram as atividades e passaram a preponderar as rotinas e os 
processos. 

 

Assim sendo, o sujeito massificado passou a desconsiderar seu papel como agente 

político, deixando de se responsabilizar pelas coisas que tangem à participação 

pública. Ou seja, houve uma erosão da obrigação política.  

                                                             
49Arendt (2013a, p. 173) comenta: “O animal laborans, que com o próprio corpo e a ajuda de animais 
domésticos nutre o processo da vida, pode ser o amo e o senhor de todas as criaturas vivas, mas 
permanece ainda o servo da natureza e da Terra.” 
50Arendt (2013a, p. 146-147) escreve, “Os produtos do trabalho [work], produtos do metabolismo do 
homem com a natureza, não permanecem no mundo tempo suficiente para se tornarem parte dele, e 
a própria atividade do trabalho [labor], concentrada exclusivamente na vida e em sua manutenção, 
esquece-se do mundo até o extremo da não mundanidade. O animal laborans, compelido pelas 
necessidades do seu corpo não usa esse corpo tão livremente como o homo faber utiliza suas mãos, 
suas ferramentas primordiais; [...] É verdade que essa não-mundanidade do animal laborans é 
inteiramente diversa da fuga ativa da publicidade do mundo que vimos ser inerente à prática de ‘boas 
obras’. O animal laborans não foge do mundo, mas dele é expelido na medida em que é prisioneiro 
da privatividade do seu próprio corpo, adstrito à satisfação de necessidades das quais ninguém pode 
compartilhar e que ninguém pode comunicar inteiramente.” Não é possível transferir o labor a outro: 
pessoa, animal ou máquina. Porque ninguém pode fazê-lo pelo outro, por exemplo, se alimentar e 
dormir.  



59 
 

 
 

 

3.5 A ação como exercício político 

 

A action51 é a terceira atividade da vita activa, mas não por isso a menos 

importante, Arendt, a considera intimamente conexa à esfera política. Isso porque a 

ação é essencial na organização da vida comum dos seres humanos. A autora, ao 

abordar a temática concernente à ação, refere-se ao ato de “iniciar algo novo”, 

inédito, distintamente do comportamento cotidiano, repetitivo. Ela considera o ato de 

“iniciar algo novo” como um ato político, um possível evento histórico. A vida do 

homem, de forma não-biológica, o tempo entre o nascimento e a morte se manifesta 

por meio da ação e da fala.  Arendt (2013a, p. 223) comenta, 

 

A ação é o discurso são tão intimamente relacionados por que o ato 
primordial e especificamente humano deve conter, ao mesmo tempo, 
resposta à pergunta que se faz a todo recém-chegado: Quem és? Essa 
revelação de quem alguém é está implícita tanto em suas palavras quanto 
em seus feitos; [...] desacompanhada do discurso, a ação perderia não só o 
seu caráter revelador, como, e pelo mesmo motivo, o seu sujeito, por assim 
dizer: em lugar de homens que agem teríamos robôs executadores a 
realizar coisas que permaneceriam humanamente incompreensíveis. 

 

A ação, sem a fala, perde sua característica de revelação política. Dispensar 

essa manifestação do indivíduo é transformar ele em algo que não é. A revelação 

está implícita ao fato de que o ato sem a fala somente existe em um estado de 

violência e, dessa forma, sem o discurso, a ação perde o “ator” 52. A ação política 

                                                             
51Na Literatura Antiga, tanto grega quanto latina, ambas apresentam dois verbos para designar o 
“agir”. Arendt (2013b, p. 214), elucida, “As duas palavras gregas são árkhein: começar, conduzir e, 
por último, governar; e práttein: levar a cabo alguma coisa. Os verbos latinos correspondentes são 
agere: pôr alguma coisa em movimento; e gerere, que é de árdua tradução e que de certo modo 
exprime a continuação permanente e sustentadora de atos passados cujos resultados são as res 
gestae, os atos e eventos chamados históricos. Em ambos os casos a ação ocorre em duas etapas 
diferentes; sua primeira etapa é um começo mediante o qual algo de novo vem ao mundo. A palavra 
grega árkhein, que abarca o começar, o conduzir, o governar, ou seja, as qualidades proeminentes 
do homem livre, são testemunho de uma experiência na qual ser livre, e a capacidade de começar 
algo novo coincidem [...] O significado multiforme de árkhein indica o seguinte: somente podiam 
começar algo de novo os que fossem governantes (isto é, pais de família que governassem sobre os 
escravos e a família) e se tivessem assim liberado das necessidades da vida para empresas em  
terras distantes ou para a cidadania na polis; em outro caso, eles não governavam, mas eram 
governantes entre governantes, movendo-se entre iguais, e cujo auxílio prestavam como líderes, para 
dar início a algo novo, para começar uma nova empresa; pois apenas com auxílio do outrem árkhon, 
o governante, iniciador e líder, poderia realmente agir, práttein, levar a cabo o que tivesse começado 
a fazer”. 
52Na perspectiva de Arendt (2013a, p. 223 - 238), o ator é o agente da action. Ele apenas existe 
quando, por meio daquilo que ele faz, ele se identifica como agente, do contrário, é um expectador. O 
sujeito-ator da ação pública e política é aquele que se envolve diretamente com os negócios 



60 
 

 
 

iniciada apenas será humanamente revelada por meio da palavra, da fala, do 

discurso. Arendt não nega que a ação pode se manifestar na aparência física, sem a 

fala, no entanto, dessa forma, ela é irrelevante para os fins da política. Pois, não 

anuncia o agente do ato, quem ele é, o que ele fez, o porque ele fez. Conforme 

Arendt (1992, p. 18-19), 

 

Estar vivo significa ser possuído por um impulso de auto-exposição que 
responde à própria qualidade de aparecer de cada um. As coisas vivas 
aparecem em cena como atores em um palco montado para eles. O palco é 
comum a todos os que estão vivos, mas parece diferente para cada espécie 
e também para cada indivíduo da espécie. [...] Aparecer significa sempre 
parecer para os outros, e esse parecer varia de acordo com o ponto de vista 
e com a perspectiva dos espectadores. 

 

A ação política acontece entre homens53 distintos, sempre considerados em 

sua singularidade54. Todo ser humano é diferente um do outro, suas particularidades 

formam as especificidades de cada indivíduo, que os tornam únicos, impares, 

irrepetíveis, insubstituíveis. Somente o ser humano é capaz de expressar sua 

individualidade, diferenciando-se e comunicando-se, tanto a si quanto à alguma 

coisa. É por meio da ação e do discurso que o ser humano se distingue um do outro, 

revelando que ele é. Nas palavras de Arendt (2013a, p. 220),  

 

A distinção humana não é idêntica à alteridade – à curiosa qualidade da 
alteritas, comum a tudo o que existe [...]. A alteridade é, sem dúvida, 
aspecto importante da pluralidade, a razão pela qual todas as nossas 
definições são distinções, pela qual não podemos dizer o que uma coisa é 
sem distingui-la de outra. Em sua forma mais abstrata, a alteridade está 
presente somente na mera multiplicação de objetos inorgânicos, ao passo 
que toda vida orgânica já exibe variações e distinções, inclusive entre 
indivíduos da mesma espécie. Só o homem, porém, é capaz de exprimir 
essa distinção e distinguir-se, e só ele é capaz de comunicar a si próprio e 
não apenas comunicar alguma coisa – como sede, fome, afeto, hostilidade 
ou medo. No homem, a alteridade, que ele partilha com tudo o que existe, e 
a distinção, que ele partilha com tudo o que vive, tornam-se unicidade, e a 
pluralidade humana é a paradoxal pluralidade de seres únicos. 

  

                                                                                                                                                                                              
humanos. Dessa forma, pode-se dizer que são os “atores” que formam o mundo público e as relações 
políticas. 
53A pluralidade diz respeito ao homem viver e conviver entre homens, pois não é o homem, mas os 
homens que formam o mundo que habitam. Para Arendt, a pluralidade é requisito substancial - ou 
seja, faz parte da condição humana - para que haja a ação e o discurso, pois somente na pluralidade 
o homem pode instituir o mundo em que vive, e também em conjunto decidir e agir em prol de um 
bem viver, ou seja, uma vida digna parar todos (SCHIO, 2012, p. 169 -176). 
54É por meio da ação política e do discurso que o agente revela sua singularidade, ou seja, o que 
diferencia do outro, mas não no sentido biológico, mas humano: caráter, interesses, desejos. A 
singularidade revela a identidade do sujeito, em contraposição a sua existência corpórea. É a forma 
como o individuo aparece aos outros no espaço público. 



61 
 

 
 

A ação não necessita de uma situação para ser executada, pois a única 

exigência é que ela seja realizada entre os seres humanos, ou seja, na pluralidade. 

O impulso para o agir surge com o nascimento biológico de cada ser humano, e 

após, no momento em que, por própria iniciativa, ele começa algo novo, ou, decide 

por continuar (preservar) algo que já existe (ex: a Constituição, os monumentos, as 

bibliotecas). O homem, pelo segundo nascimento55, é inserido no mundo das coisas, 

no qual outros seres humanos também estão inclusos, pois nasceram antes, e é por 

meio da fala e da ação que cada recém-chegado pode responder, ou melhor, 

manifestar “quem ele é”. 

Para Arendt, essa revelação de “quem alguém é”, é oculta56 para o próprio 

indivíduo. É mais razoável, que ela seja perceptível para aqueles que convivem com 

ele/ela (os espectadores). Porém, a revelação é de cunho pessoal: ao revelar sua 

identidade pessoal por meio do agir e do falar, o ser humano exerce sua aparição no 

mundo como ser único. O discurso e a fala realizada entre iguais, ou seja, entre e 

para os seres humanos, têm por incumbência revelar o agente. Arendt (2013a, p. 

224) explica: 

                                                             
55Conforme exposto no Cap. 2: para Arendt, o nascimento biológico precisa seguir-se uma formação 
informal - família - e formal - escola -, preparando o sujeito para um segundo nascimento, no qual 
será apresentado para o mundo dos humanos, onde se tornará um cidadão. Então, o "ingressar no 
mundo público-político" é denominado por Arendt como sendo um “segundo nascimento”. Esse novo 
nascimento é o fundamento da categoria política, pois ela entende que a natalidade é a possibilidade 
do ser humano atualizar o mundo mediante a ação. Assim, por meio de palavras e atos, ele se 
desenvolve como indivíduo, assumindo seu aparecimento físico, fazendo do mundo o seu verdadeiro 
lar, para então, engajar-se politicamente. Correia (2006, p. 231-232. Grifos do autor.) comenta: “Cada 
ação afirma a singularidade do agente, mas ao mesmo tempo reafirma as condições humanas da 
natalidade e da pluralidade. Se concebermos a ação como o começo que deflagra uma nova série de 
eventos, e que não pode ser deduzido de eventos precedentes, compreenderemos porque a 
pluralidade contida no nascimento é a pré-condição (conditio sine qua non) da política e também 
porque a pluralidade, reafirmada em cada ação, é a própria razão de ser (conditio per quam) da 
política. Ainda que o trabalho, a fabricação e a ação [Labor, Work and Action] estejam intimamente 
conectados com a natalidade – na medida em que cada atividade se engaja a seu modo na tarefa de 
guarnecer e preservar o mundo [...], apenas a ação partilhada com a natalidade da novidade radical 
de ser início. Além disto, como a ação só se efetiva no espaço público, também sob este aspecto 
reafirma e renova a primeira aparição no mundo que foi o nascimento. Assim a pluralidade e a 
singularidade que cada nascimento renova e cada ação reafirma estabelecem um inusitado vínculo 
entre a reprodução natural da espécie humana e a capacidade humana de agir, vínculo este iniludível 
para a compreensão do significado político”.  
56Arendt (2013a, p. 226-227. Grifos da autora) escreveu: “No momento em que queremos dizer quem 
alguém é, nosso próprio vocabulário nos induz ao equívoco de dizer o que esse alguém é; enleamo-
nos em uma descrição de qualidades que a pessoa necessariamente partilha com outras que lhe são 
semelhantes; passamos a descrever um tipo ou um 'caráter' [character], na antiga acepção da 
palavra, com o resultado de que sua unicidade específica nos escapa. Essa frustração tem a mais 
estreita afinidade com a notória impossibilidade filosófica de se chegar a uma definição do homem, 
uma vez que todas as definições são determinações ou interpretações de o que o homem é e, 
portanto, de qualidades que ele possivelmente poderia ter em comum com outros seres vivos, 
enquanto sua diferença específica seria encontrada determinando-se que tipo de ‘quem’ ele é.” 



62 
 

 
 

 

Nenhuma outra realização humana precisa tanto do discurso quanto a ação. 
Em todas as outras realizações o discurso desempenha um papel 
secundário, como um meio de comunicação ou um mero acompanhamento 
de algo que poderia ser feito em silêncio. É verdade que o discurso é 
extremamente útil como meio de comunicação e de informação, mas, como 
tal, poderia ser substituído por uma linguagem de signos, que então poderia 
comprovar-se até mais útil e mais conveniente para exprimir certos 
significados. 

 
O discurso pode tornar-se uma “mera conversa” (como ocorreu na “tagarelice 

refinada”) no momento em que o ser humano deixa de estar junto dos outros, seus 

semelhantes, quando ele é apenas “pró” ou “contra” os outros. A “mera conversa”, é 

um meio de alcançar um fim, e nesse caso, a fala nada revela, no entanto, essa 

conversa sobre temas privados, íntimos, são importantes na esfera privada, mas não 

na esfera pública/política. Para Arendt, a maior parte da fala e da ação ocorre no 

espaço político, variando conforme o grupo em que o sujeito está inserido, referindo-

se aos assuntos em comum, e também, a revelação do agente. 

No mundo em que os homens vivem em conjunto forma-se, segundo Arendt, 

uma “teia de relações humanas”, a qual é estabelecida pelas palavras e feitos dos 

humanos. Ela (ARENDT, 2013a, p. 229-230) comenta, 

 

É verdade que essa teia é vinculada ao mundo objetivo das coisas quanto o 
discurso é vinculado à existência de um corpo vivo; mas a relação não é 
como a de uma fachada [...]. O erro básico de todo materialismo em política 
[...] é ignorar a inevitabilidade com que os homens se desvelam como 
sujeitos, como pessoas distintas e singulares, mesmo quando inteiramente 
concentrados na obtenção de um objeto completamente material e 
mundano. [...] A rigor, o domínio dos assuntos humanos consiste na teia de 
relações humanas que existe onde quer que os homens vivam juntos. O 
desenvolvimento do “quem” por meio do discurso e o estabelecimento de 
um novo início por meio da ação inserem-se sempre em uma teia já 
existente, onde suas consequências imediatas podem ser sentidas.  

 
 A ação, o novo começo, insere-se em uma “teia” de ações e acontecimentos 

pré- existentes. No entanto, de certa forma, desencadeia um processo totalmente 

inédito ao adentrar nessa “teia”, envolvendo outras pessoas e estórias (stories), 

afetando diretamente o agente e o grupo em que se encontra. As características da 

ação são: a ilimitação, a imprevisibilidade, a irreversibilidade, a instantaneidade, a 

evanescência e a futilidade. 

A ação é considerada fútil segundo Arendt, por não ter uma utilidade, uma 

obrigatoriedade, por não produzir nenhum produto. “Os resultados da ação são 

denominados ‘negócios humanos’” (SCHIO, 2012, p. 166). A ilimitação refere-se ao 



63 
 

 
 

fato da ação não possuir limites conhecido pelo ser humano, pois seus 

empreendimentos são imersos na “teia de relações”, e dessa forma, podem tomar 

proporções não imaginadas, pois outras ações (de ouras pessoas) a transpassam. 

O fato de não se poder saber como alguém irá agir torna a ação imprevisível: 

ela o é até mesmo para o agente, em razão de, este saber o ponto de partida, mas 

não possuir o controle acerca do desenrolar, do final da ação. A imprevisibilidade 

que acompanha o agir desencadeia histórias (histories). E, estas histórias podem ser 

registradas de várias maneiras e em uma variedade de materiais: contadas em 

poesias, em monumentos, em documentos, etc. No entanto, sua natureza difere 

dessas reificações, materializações, objetificações. 

A ação, ao passar a compor essa teia, sofre alterações, pois outros eventos se 

misturam, outros atores, e assim por diante. Cada ação deflagra uma espécie de 

"reação em cadeia": a ação gera novos processos que se mesclam às situações e 

aos eventos, e esses novos contextos são imprevisíveis, irreversíveis, causando 

instabilidade, possibilitando a renovação ou o seu contrário. (Exemplo a Era 

Napoleônica - 1799-1815 - após a Revolução Francesa).  

 

A ação humana é irreversível, porque não há como voltar atrás e desfazer o 
que foi iniciado. Mesmo que o agente não soubesse o que estava 
realizando, depois de desencadeado o processo, não há como anulá-lo ou 
dissolvê-lo [...]. As características da ação (irreversibilidade, 
imprevisibilidade e ilimitação) causam grande desconforto aos seres 
humanos, por não lhe permitirem um controle sobre ela. E isso, muitas 
vezes, leva-os afastarem-se dela. Para que tal não ocorra, existem alguns 
recursos disponíveis, que podem minimizar as características da ação. 
(SCHIO, 2012, p. 167-168). 

 

Com relação à imprevisibilidade e à irreversibilidade, Arendt salienta algumas 

possíveis “soluções” para minimizar seus efeitos. Para amenizar as consequências 

da irreversibilidade, existe a faculdade do perdão. Este volta-se ao passado. Porém, 

como não há a possibilidade de desfazer o que ocorreu, o perdão serve como uma 

forma de encerrar a cadeia de acontecimentos causados pela ação incorreta. O 

perdão é o modo de desculpabilizar o agente do ato, sem vingança ou punição. No 

entanto, ele não é o mesmo que esquecer o ato, pois ele não elimina o erro, mas a 

culpa sobre o ocorrido. “Perdoar é saber que algo ocorreu, mas que teria sido 

melhor se não tivesse existido” (SCHIO, 2012, p. 168). 



64 
 

 
 

A imprevisibilidade, por sua vez, pode ser atenuada a partir da promessa. A 

promessa estabelece uma aparente segurança em decorrência de incertezas, da 

instabilidade frente aos acontecimentos futuros, atuando na continuidade e na 

durabilidade das relações entre humanos. No entanto, isso não representa que se, o 

homem ao prometer, ele obrigatoriamente cumprirá sua promessa. Em outros 

termos, a promessa representa uma tentativa de fornecer garantia para a vida em 

conjunto.  

Dessa forma, Arendt considera o perdão e a promessa como alternativas para 

o homem não desistir da ação, com o objetivo de evitar seus possíveis efeitos 

negativos. Lafer (1988, p. 222) comenta que “o desejo de conviver com os outros na 

modalidade do discurso e da ação requer, consequentemente, a presença, na vita 

activa, da faculdade de desfazer o que fizemos e de controlar, pelo menos 

parcialmente, os processos que desencadeamos”. 

A ação pode ser efetuada de forma rápida, por esse motivo a instantaneidade é 

uma de suas características. A evanescência, por seu turno, é a possibilidade que 

ação tem de desaparecer após iniciada: ela pode dissipar-se. No entanto, Schio 

(2012, p. 169) esclarece: 

 

o objetivo das ações humanas não é o de desaparecer rapidamente: ela 
visa a construir, controlar e manter um mundo humano. Sua meta é 
perdurar, por meio de novas ações, as quais, por não reificarem o mundo, 
tomam a aparência de pouco palpáveis. Ambas – a instantaneidade e a 
evanessência – resultam da pluralidade humana, meio em que a ação 
ocorre. [...] Essa condição de pluralidade é reforçada pela natalidade, pela 
contínua chegada de seres humanos ao mundo, para lhe dar continuidade, 
por um lado, e para permitir o constante fluxo de ações novas no espaço 
público, por outro. 

 
A ação nunca será possível no isolamento: tanto ela quanto o discurso são 

circundados por atos e falas de outros seres humanos, repercutindo suas 

consequências. Essa é a forma pela qual a ação se atualiza, revelando a 

manifestação da vida humana. Assim sendo, para Arendt, os componentes da vita 

activa: o labor, o work são complementares, cujo objetivo seja suprir as 

necessidades humanas. A action por sua vez, torna o “homem humano”. Desse 

modo, pode-se ressaltar que o fato do ser moderno não valorizar a ação, e até 

mesmo negar-se a agir como o faz o homem da massa, levam-no a que se afaste do 

humano, tornando-se apenas um "animal laborans".  



65 
 

 
 

É pertinente dizer que, somente depois de supridas as necessidades básicas, 

isto é, de sobrevivência biológica e também do fazer, o homem pode tornar-se um 

cidadão capacitado à vida política, capaz de participar da esfera público-política. A 

ação, então, necessita do espaço público57 para aparecer. Dessa forma o sujeito 

consolida sua humanidade58, que passa a fazer parte do ser dele próprio, do 

humano. É a partir da ação no espaço público, que a política se torna realizável, isto 

é, a organização da vida em comum. Arendt considera que a palavra “política” 

provém da denominação grega polis59, ou seja, da experiência de comunidade, que 

desenvolveu a possibilidade de “vários homens” organizarem a vida do grupo, e não 

apenas um como ocorria até então (um rei, tirano, faraó, basileu, ou outra 

denominação).  

Na política, há a sociabilidade, a qual é uma elaboração humana, com o intuito 

de fortalecer os vínculos que as pessoas têm, lhes permitindo viver perto e agir em 

conjunto na busca do bem comum60. Dessa forma, o ser humano passa a ter direitos 

e deveres, e os garante, para si, para os outros e para o futuro. Em suma, faz-se 

necessário que, em conjunto, cada componente da comunidade humana possa 

deliberar o que for melhor para o grupo em que vive. Nas palavras de Lafer (1988, p. 

235), 

 

A igualdade não é um dado — um dever natural —, mas uma construção 
que requer, como enfatiza Hannah Arendt, o acesso ao espaço público e o 
vínculo da cidadania. [...] É, portanto, na criatividade da ação e no seu 

                                                             
57Arendt entendia o espaço público (ou esfera pública) como o espaço onde ocorre a atividade da 
ação entre os homens, ou seja, é o local legítimo da política, onde os humanos livres podem agir e 
falar, ser visto e ouvido, dessa forma expondo suas diferenças e semelhanças intrínsecas aos seres 
humanos. Schio (2012, p. 183) comenta: “satisfeitas, então, as necessidades básicas, os indivíduos 
estão 'prontos' para participar da esfera da política propriamente dita, segundo Arendt. Esta, por sua 
vez, enfoca a política por uma via teórica ideal, concebendo-a como central: enquanto lugar 
privilegiado do encontro entre os seres humanos únicos, com a capacidade de agir livremente, 
responsabilizar-se por seus atos, com o objetivo de viverem como seres humanos autênticos.” 
58A Humanidade corresponde aos princípios essenciais do homem, que os distingue dos demais 
animais. A humanidade diz respeito à pluralidade, à diversidade de cada ser humano, ao mundo 
como um todo. Arendt entende que, o homem somente é possuidor de direitos por pertencer à 
humanidade. Arendt (1989, p. 332) afirma que o “direito a ter direitos, ou o direito de cada indivíduo 
de pertencer à humanidade, deveria ser garantido pela própria humanidade”. 
59Segundo Arendt (2013b, p. 201), “a polis grega foi outrora precisamente a 'forma de governo' que 
proporcionou aos homens um espaço para aparecimento onde pudessem agir – uma espécie de 
anfiteatro onde a liberdade podia aparecer. Empregar o termo 'político' no sentido da polis grega não 
é nem arbitrário nem descabido. Não é apenas etimologicamente e nem somente para os eruditos 
que o próprio termo, que em todos as línguas europeias ainda deriva da organização historicamente 
ímpar da cidade-estado grega, evoca as experiências da comunidade que pela primeira vez 
descobriu a essência e a esfera do político.” 
60O bem comum pode ser entendido como sendo o interesse comum as coisas referentes ao mundo, 
que dizem respeito aos negócios humanos. Dessa forma a política pode gerar o “bem comum”. 



66 
 

 
 

pathos que Hannah Arendt, com a sua propensão metodológica para as 
situações-limite, em oposição ao dia-a-dia do razoável, busca a 
regeneração do Direito e a salvação da comunidade política, 
permanentemente ameaçada no mundo contemporâneo pelo horizonte 
ameaçador da reconstituição do "estado totalitário de natureza", agravado 
pela vitória avassaladora do metabolismo do animal laborans. 

 

Essa “vitória do animal laborans”, em relação às demais atividades da vida 

activa, em especial da action, demonstra a ascensão do “homem da massa”. Cada 

um pode ser caracterizado por ser apático quanto à ação política, se, por assim, 

dizer apolítico. Eles comportam-se ao invés de agir. Esse comportamento extingui a 

identidade de cada ser, a singularidade de que é inerente ao homem. Para o homem 

massificado, a diferenciação entre agir e comportar-se acaba por se extinguir, pois 

há um conformismo. Correia (2006, p. 228) comenta, “A sociedade devora o público, 

o privado e mesmo a intimidade com a substituição da ação pelo comportamento, do 

governo pessoal pela burocracia [...] À confusão moderna do agir com o fazer, a 

sociedade adita a fusão do agir com o comportar-se”.  

Nesse sentido, se faz necessário a retomada da ação como a principal forma 

de realizar o ato político. A ação, enquanto política, requer a concordância de seus 

participantes por meio de diálogo entre eles, fazendo com que os conflitos existentes 

sejam superados, permitindo dessa forma, o autêntico agir político. A política surge 

quando os seres humanos, participantes de uma comunidade, agem livremente, em 

prol do interesse do grupo, tornando-se cidadãos. 

  

3.6 A liberdade como condição para a ação política 

 

O conceito de “liberdade”, para Arendt, não é algo de fácil explicitação 

teórica61. A liberdade, para Arendt, está conectada ao exercício na esfera pública, ou 

seja, é a capacidade do homem de iniciar processos e em conjunto agir na esfera 

pública. Na obra, Entre o Passado e o Futuro, no artigo Que é Liberdade?, Arendt 

afirma ser o “campo original” da liberdade o “âmbito da política”. Ela expôs 

(ARENDT, 2013b, p. 191) que 

                                                             
61Ela (ARENDT, 2013b, p. 188) explica que “levantar a questão – o que é liberdade? – parece ser uma empresa 

irrealizável. É como se velhas contradições e antinomias estivessem à nossa espreita para forçar o espírito a 

dilemas de impossibilidade lógica de tal modo que, dependendo da solução escolhida, se torna tão impossível 

conceber a liberdade ou o seu oposto quanto entender a noção de um círculo quadrado. Em sua forma mais 

simples, a dificuldade pode ser resumida como a contradição entre nossa consciência e nossos princípios morais, 

que nos dizem que somos livres e portanto responsáveis, e a nossa experiência cotidiana no mundo 
externo, na qual nos orientamos em conformidade com o princípio da causalidade.” 



67 
 

 
 

 

O campo em que a liberdade sempre foi conhecida, não como problema, é 
claro, mas como um fato da vida cotidiana, é o âmbito da política. E mesmo 
hoje em dia, quer o saibamos ou não, devemos ter sempre em mente, ao 
falarmos do problema da liberdade, o problema da política e o fato de o 
homem ser dotado com o dom da ação; pois a ação e política, entre todas 
as capacidades e potencialidades da vida humana, são as únicas coisas 
que não poderíamos sequer conceber sem ao menos admitir a existência da 
liberdade, e é difícil tocar em um problema político particular sem, implícita 
ou explicitamente, tocar em um problema de liberdade humana. 

 

Embora Arendt priorize a liberdade política, ela entende que existem outras 

possibilidades de conceber o ser livre: a liberdade filosófica, a interna e a externa. A 

liberdade interna, segundo a autora, é contemplativa. Ela não possui manifestações 

externas, e por este motivo, não contém significado político. Esse tipo de liberdade 

pressupõe uma retirada do mundo no qual ela foi negada para uma interioridade que 

apenas ele (o sujeito) tem acesso.  

Na Antiguidade acreditou-se que a liberdade interna era a mais legítima das 

liberdades, pois, seria a relação que o homem possui no seu interior, a única coisa 

que ele próprio domina, algo que seria “completamente seu”, sem intervenções 

externas (ela ocorreria na vida contemplativa). Porém, Arendt (2013b, p. 194) 

declara que, “parece seguro afirmar que o homem nada saberia da liberdade interior 

se não tivesse antes experimentado a condição de estar livre como uma realidade 

mundanamente tangível.” Uma vez que, o sujeito apenas tem consciência da sua 

liberdade, ou a falta dela, no relacionamento com outros homens, e não no consigo 

próprio.  

A liberdade interna é denominada por Arendt como “liberdade filosófica”. Essa 

liberdade é um fenômeno da vontade - a liberdade de escolha. Por exemplo, a 

liberdade de um indivíduo escolher entre beber um café ou um chá (livre arbítrio). 

Para Arendt esse tipo de liberdade não diz respeito ao público, ou seja, à política. O 

exemplo refere-se à vida privada, à liberdade que cada indivíduo possui ao escolher 

aquilo que lhe melhor agrada, ou que é melhor para a sua saúde, seguindo o 

exemplo acima. A liberdade externa é aquela que diz respeito à política, e ela não é 

um fenômeno da vontade. Tal liberdade exige que se tenha tempo livre, e que não 

se tenha impedimentos físicos para o seu exercício (liberdade negativa). Além disso, 

também há a necessidade de outros seres humanos, que possuam uma situação 



68 
 

 
 

semelhante de igualdade e liberdade para que seu exercício seja efetivo (liberdade 

positiva). Arendt (2013b, p. 194) comenta, 

 

Essa liberdade, é claro, era precedida da liberação: para ser livre, o homem 
deve ter-se libertado das necessidades da vida. O estado de liberdade, 
porém, não se seguia automaticamente ao ato de liberação. A liberdade 
necessitava, além da mera liberação, da companhia de outros homens que 
estivessem no mesmo estado, e também de um espaço público comum 
para encontrá-los – um mundo politicamente organizado, em outras 
palavras, no qual cada homem livre poderia inserir-se por palavras e feitos. 

 

A liberdade é entendida como uma atividade executada pelos homens, por 

meio do convívio62 entre eles, sendo a liberdade política uma condição estritamente 

da vida pública. A vida pública, em conformidade com a política, é diferente do 

“público”, no contexto de um mercado de trocas por exemplo. No mercado de trocas 

também há pessoas no sentido de diversidade, mas os interesses são individuais 

(comprar e vender) de cunho privado, não havendo uma preocupação (interesse) 

com relação ao grupo, a não ser no caso dos produtores, dos vendedores.  

Mesmo quando ocorre o interesse em relação ao grupo, muitas vezes não se é 

pensado no que ocorre com os resíduos da produção; com aquilo que não é 

comercializado (alimentos vencidos); com os restos do que foi usado (pilhas, 

lâmpadas, por exemplo). E, ainda, dessa maneira se retorna ao mesmo problema, 

pois, quando uma multinacional vai para uma cidade e diz-se que ela vai promover 

empregos, não se analisam outras características, como: qual é o percentual de 

poluição que essa multinacional promove, onde serão descartados seus resíduos, 

etc.  

A ação política é livre quando os homens agem sem qualquer forma de coação, 

podendo debater e decidir qual será a ação que devem empreender frente à 

comunidade, cuja finalidade seja a melhoria, a preservação, da comunidade. Porém, 

a autora escreve (ARENDT, 2013b, p. 198),  

 

                                                             
62Arendt (2013b, p. 194-195) explica, “Obviamente, nem toda forma de inter-relacionamento humano 
e nem toda espécie de comunidade se caracteriza pela liberdade. Onde os homens convivem, mas 
não constituem um organismo político – como, por exemplo, nas sociedades tribais ou na intimidade 
do lar -, o fator que rege suas ações e sua conduta não é a liberdade, mas as necessidades da vida e 
a preocupação com sua preservação. Além disso, sempre que o mundo artificial não se torna palco 
para ação e discurso – como ocorre com comunidades governadas despoticamente que os banem 
para a estreiteza dos lares, impedindo assim o ascenso  de uma esfera pública -  a liberdade não 
possui realidade concreta.” 



69 
 

 
 

Para que seja livre, a ação deve ser livre, por um lado, de motivos e, por 
outro, do fim intencionado como um efeito previsível. Isso não quer dizer 
que motivos e objetivos não sejam fatores importantes em todo ato 
particular, mas sim que eles são seus fatores determinantes e a ação é livre 
na medida em que é capaz de transcendê-los. 

 

Ou seja, escolher uma meta, ou um objetivo para o agir não é o mesmo que ter 

liberdade na ação, mas sim, de julgar certo ou errado. A ação livre não está sob os 

ditames da vontade. Embora, a vontade seja quem mova a ação. A liberdade política 

está fundada sob algo que Arendt chama de “princípios”. E esses, são diferentes de 

“motivos”, pois, não operam no interior do ser humano, como os “motivos” o fazem. 

Os princípios, são gerais, dessa forma, não prescrevem “metas particulares”, explica 

Arendt (2013b, p. 199): “ao contrário do juízo do intelecto que precede a ação e do 

império da vontade que a inicia, o princípio inspirador torna-se plenamente manifesto 

somente no próprio ato realizador.” 

Para ela, o princípio de uma ação é inexaurível, podendo ser repetido quantas 

vezes for necessário. Contudo, sua manifestação somente ocorre por meio da ação 

e enquanto esta durar. Arendt lista tais princípios: honra; glória; amor à igualdade; 

distinção; excelência; medo; desconfiança; ódio. Sempre que algum desses 

princípios é atualizado, surge a liberdade ou o contrário dela. Nessa perspectiva, os 

seres humanos são livres no momento da ação, ou seja, nem antes e nem depois. 

A ação tem por finalidade manter o espaço de aparecimento. Nesse, a 

liberdade pode constituir uma realidade legítima, por meio da fala e da escuta, de 

realizações que podem ser vistas, assim como, eventos que possam ser discutidos 

por aqueles que dele participam e de outros, após sua coisificação em livros, 

monumentos, etc. Arendt (2013b, p. 201) escreve, “Tudo que acontece nesse 

espaço de aparecimento é político por definição, mesmo quando não é um produto 

direto da ação.” 

A liberdade é justificada na ação compartilhada entre os homens. O sentir-se 

livre possui sentido político quando o mesmo se manifesta externamente. Do 

contrário é apenas um sentimento. A liberdade, nessa concepção, está ligada à vida 

em comunidade, pois sem ela não se poderia falar, agir, escrever, ou até mesmo 

divergir sem que houvesse censura.  “Ser livre significava ao mesmo tempo não 

estar sujeito às necessidades da vida nem do comando de outro e também não 

comandar. Significa nem governar nem ser governado” (ARENDT, 2013a, p. 38. 

Grifo da autora.). 



70 
 

 
 

A liberdade política é constituída por opiniões (doxas) flexíveis e mutáveis, 

passíveis de discussão, tornando a capacidade de atuar algo efetivo. Nesse sentido, 

ela é mais que independência, e ser independente é pensar por si próprio, possuir 

opiniões, e também considerar as opiniões dos outros, sem que necessariamente 

tenha que se sujeitar à mesma.  A liberdade se manifesta no ato praticado. Somente 

o sujeito se identificando como ator político, por exemplo, das necessidades 

impostas pela sociedade massificada (mídia, consumo, moda), se tornará um 

autêntico cidadão. Ele se sentirá responsável por suas ações perante a comunidade 

e aos outros, preservando, cuidando, interagindo com seus pares. Ao conceituar e 

interpretar a importância que Arendt destina à ação frente às atividades políticas, 

faz-se necessário compreender como, segundo a concepção dela, a vida do espírito 

participa na ação e no resgate da responsabilidade do sujeito massificado frente à 

política. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 
 

4 Da contemplação à ação, da ação à contemplação  

 

4.1 A vida contemplativa: a atividade espiritual frente à ação humana 

 

Arendt ao escrever A Vida do Espírito63 teve como motivador de seus estudos 

os problemas morais e a questão do mal associada à ausência do pensamento (o 

“pensar” foi objeto de sua investigação, no capítulo 1). O pensar, junto às demais 

atividades espirituais, foi inquirido com o objetivo de compreender de que forma ele 

contribui para a política, e mais especificamente, para a ação. Nessa obra, Arendt 

discorre sobre as atividades que ocorrem no interior do ser humano. Ela utiliza-se de 

uma linguagem metafórica64 para melhor explicar a Vita Contemplativa: o pensar, o 

quer e o julgar, aquilo que se realiza na quietude de cada ser humano. Nas palavras 

de Arendt (1992, p. 72), “o que todas essas atividades têm em comum é uma 

peculiar quietude, uma ausência de qualquer ação ou perturbação, a retirada do 

envolvimento e da peculiaridade dos interesses imediatos que de um modo ou de 

outro fazem de mim parte do mundo real.” 

 A vida do espírito ocorre na quietude, no entanto, ela “é pura atividade”, afirma 

Arendt (1992, p. 57), suas práticas ocorrem no interiro do ser humano e se 

manifestam no sujeito por meio do ego65. É dessa forma que os homens percebem-

se ativos em relação aos movimentos internos. No entanto, somente é possível ter 

consciência delas no momento em que elas ocorrem. A autora define a vida do 

espírito como sendo composta por três atividades básicas, a saber: o pensar, o 

                                                             
63Arendt começou a escrever a obra A vida do espírito no início dos anos 70. Em 1975 a autora 
faleceu deixando sua obra inconclusa. Mesmo faltando o "julgar", ela foi publicada. Pode-se 
considerá-la a obra mais filosófica da autora, uma vez que versa a respeito do “pensar” e do “querer”. 
A mesma seria composta por três partes: o pensar, o querer e o julgar. A parte que compete sobre o 
“julgar” não foi sistematizada pela autora: ela foi extraída de aulas ministradas por Arendt – 1970, na 
New School - sobre a Filosofia Política de Kant. 
64Quanto à metáfora, Arendt (1992, p. 79) explica, “Nenhuma língua tem um vocabulário já pronto 
para as necessidades da atividade espiritual; todas tomam seu vocabulário de empréstimo às 
palavras originalmente concebidas para corresponder ou a experiências dos sentidos, ou a outras 
experiências da vida comum.” 
65O ego é o próprio “eu”, as atividades espirituais que se desenvolvem no interior do próprio sujeito 
que pensa, quer e julga. A palavra “ego” é derivada do latim “ilud” se referindo ao pronome pessoal 
de terceira pessoa. O ego nada mais é que a essência de cada ser humano, aquilo que ele é. Arendt 
explica a respeito das atividades do espírito como elas se manifestam: “elas nunca aparecem, 
embora se manifestem para o ego pensante, volitivo ou judicativo que percebe estar ativo, embora 
lhe falte a habilidade ou a urgência para aparecer como tal” (ARENDT, 1992, p. 57). 



72 
 

 
 

julgar e o querer66. "Básicas", porque Arendt compreende que elas são autônomas. 

A autora (ARENDT, 1992, p. 55-56) comenta, 

 

cada uma delas [o pensar, o querer e o julgar] obedece às leis inerentes à 
própria atividade, embora todas elas dependem de uma certa quietude das 
paixões [...].  A autonomia das atividades espirituais, [...] implica também 
que essas atividades não são condicionadas; nenhuma das condições da 
vida ou do mundo lhes é diretamente correspondente [...]. Os homens, 
embora totalmente condicionados existencialmente – limitados pelo período 
de tempo entre nascimento e a morte, submetidos ao trabalho [labor] para 
viver, levados a trabalhar para se sentir em casa no mundo [work] e 
incitados a agir para encontrar o seu lugar na sociedade de seus 
semelhantes -, podem espiritualmente transcender a todas essas 
condições, mas só espiritualmente. 

 

Nesse contexto, a única forma que a vida do espírito aparece no mundo 

sensível é por meio de seu alheamento. Em outras palavras o pensar, o julgar e o 

querer, enquanto atividades contemplativas, não geram resultados sensíveis. No 

entanto, a falta dessas atividades - seu alheamento, o seu não exercício – pode ser 

facilmente revelada. Nas palavras de Arendt (1992, p. 57), “a única manifestação 

externa do espírito é o alheamento, uma óbvia desatenção em relação ao mundo 

que nos cerca, algo de inteiramente negativo que sequer chega a sugerir o que está 

de fato se passando internamente”. O sujeito pode estar aparentemente alheado, no 

entanto ele pode estar “pensando consigo mesmo”, voltando-se para o próprio 

interior e refletindo. 

O pensar, o julgar e o querer possuem algumas características em comum. A 

autora considera a invisibilidade como sendo a principal característica da vida do 

espírito, posto que tais atividades não são visíveis no mundo sensível. Se o forem, 

não mais serão "faculdades do espírito", mas ação ou materialização por meio do 

fazer (work), como por exemplo: obras de arte, livros, construções, monumentos, 

etc.  

Conforme Arendt, na vida do espírito o sujeito encontra-se em “solitude”67. Ou 

seja, o ser humano constitui um relacionamento consigo mesmo, questionando, 

                                                             
66A abordagem sobre a vontade, nesse texto, tratará dela como aquela que impulsiona a ação, e não 
em sua completude, enquanto faculdade autônoma, e por isso, complexa. 
67 O “estar sozinho” é diferente de estar solitário. Estar solitário é estar absolutamente desolado, 
desacompanhado, sem companhia, sem mundo. Assy (2015, p. 88-89. Grifos da autora.) expõe: 
“Arendt faz uma distinção sistemática e abrangente entre solitude (solitude) e solidão (loneliness). A 
atividade de pensar ocorre em solitude, na qual o sujeito é capaz de fazer companhia a si mesmo, ao 
passo que na solidão, a atividade de pensar é menos provável, pois o ser humano não parece capaz 



73 
 

 
 

conhecendo a si por si próprio. Convém observar que, para Arendt, somente quando 

o sujeito efetiva o relacionamento consigo mesmo é que as atividades 

contemplativas poderão exercer sua função. Segundo a autora, o “estar sozinho” 

reduz a pluralidade (característico do ser humano) em prol de uma dualidade 

reflexiva, assim como Sócrates o conceituava. Sócrates convidava os homens – 

cidadãos - a preocuparem-se consigo mesmos, o conhecido “dois-em-um”, o qual é 

característico da prática do pensar. Nas palavras de Arendt (1992, p. 139), 

 

nada pode ao mesmo tempo ser em si e para si mesmo senão o dois-em-
um que Sócrates descobriu ser a essência do pensamento, em que Platão 
traduziu em linguagem conceitual como o diálogo sem som – eme emauto – 
de mim comigo mesmo. Mas, novamente, não é a atividade de pensar que 
constitui a unidade, que unifica o dois-em-um; do contrário, o dois-em-um 
torna-se novamente Um quando o mundo exterior impõe-se ao pensador e 
interrompe bruscamente o processo do pensamento. Quando o pensador é 
chamado de volta ao mundo das aparências, onde ele sempre é Um, é 
como se a dualidade em que tinha sido dividido pelo pensamento se unisse, 
violentamente, voltando de novo à unidade. Existencialmente falando, o 
pensamento é um estar-só, mas não é solidão; o estar-só é a situação em 
que me faço companhia. A solidão ocorre quando estou sozinha, mas 
incapaz de dividir-me no dois-em-um, incapaz de fazer-me companhia, 
quando, como Jaspers dizia, “eu falto a mim mesmo” (ich bleibe mir aus) 
REVISAR , ou, em outras palavras, quando sou um e sem companhia. 

 

De acordo com Arendt, todas as atividades contemplativas possuem uma 

natureza reflexiva, pois o pensar, o julgar e o querer tratam com aquilo que escapa à 

percepção sensível: a reflexão antecipa e organiza o conteúdo. É dessa forma, por 

exemplo, que o querer se remete a algo que ainda não é, e o julgar regressa algo 

que não é mais. A própria atividade reflexiva é, em si, a realização do pensar, é a 

forma mental de tratar de fenômenos e objetos que estão ausentes. O refletir 

permite que o sujeito não esqueça por completo de si. Arendt (1992, p. 59. Grifos da 

autora.), expõe da seguinte maneira, 

 

Todas as atividades do espírito testemunham, elas próprias, por sua 
natureza reflexiva, uma dualidade inerente à consciência; o agente espiritual 
só pode ser ativo agindo implícita ou explicitamente sobre si mesmo. A 
consciência – o “eu penso” de Kant – não somente acompanha “todas as 
outras representações”, mas todas as minhas atividades, nas quais, no 
entanto, posso estar inteiramente esquecido do meu eu. A consciência 
como tal, antes de se efetivar no estar só, chega ao máximo a perceber a 
igualdade uniforme do eu sou [...], que assegura a continuidade idêntica de 
um eu através das múltiplas representações, experiências e memórias de 

                                                                                                                                                                                              
de fazer companhia nem a si mesmo. [...] Em solitude, ao fazermos companhia a nós mesmos, somos 
capazes da experiência do pensamento”. O homem da massa, nessa conceituação, é solitário.  



74 
 

 
 

uma vida. [...] essa pura consciência de mim, da qual estou, por assim dizer, 
inconsciente consciente, não é uma atividade; porque acompanha todas as 
outras atividades, ela é garantia de um eu-sou-eu completamente 
silencioso68. 

  

A autora afirma ser indiscutível o fato de serem os objetos e os fenômenos do 

mundo sensível que movem as atividades espirituais. No entanto, o ser humano, por 

meio do pensar, do julgar e do querer, é capaz transcender a imediatez do mundo 

sensível e de seus objetos. Por exemplo, querendo o impossível, julgando a 

realidade em que está inserido, ou até mesmo, elucubrando sobre o desconhecido, 

mesmo sabendo que tais atividades espirituais não possam modificar a realidade. 

Segundo a autora “Nenhum ato do espírito [...] contenta-se com o seu objeto tal 

como lhe é dado. Ele sempre transcende a pura imediatez do que quer que tenha 

despertado sua atenção” (ARENDT, 1992, p. 58). Quando o espírito transcende a 

contiguidade com o objeto, ele – o particular – é generalizado, para então, o juízo 

ponderar as alternativas, e por fim, a vontade efetuar o impulso para a ação. 

Exposto isso, Arendt não afirma que exista uma ordem hierárquica entre as 

atividades do espírito, porém, ela (ARENDT, 1992, p. 60) expôs que,  

 

existe uma ordem de prioridades. Se o poder da representação e o esforço 
para dirigir a atenção do espírito para o que escapa da atenção da 
percepção sensível não se antecipassem e preparassem o espírito para 
julgar, seria impossível pensar como exerceríamos o querer e o julgar, isto 
é, como poderíamos lidar com coisas que ainda não são, ou que já não são 
mais. Em outras palavras, aquilo que geralmente chamamos de “pensar”, 
embora incapaz de mover a vontade ou de prover o juízo com regras gerais, 
deve preparar os particulares dados aos sentidos, de tal modo que o 
espírito seja capaz de lidar com eles na sua ausência; em suma, ele deve 
de-sensorializá-los.  

 

A autora observa ainda que, na vida do homem, nada há que não possa ser 

conteúdo para o pensar. O pensamento, segundo Arendt, não move a vontade nem 

proporciona regras ao juízo. O pensar prepara os particulares fornecidos pelos 

sentidos, desensorializados, para que o espírito possa se ocupar deles sem a 

presença dos objetos ou dos sujeitos.  A desensorialização é realizada por meio da 

                                                             
68 Arendt compreende a consciência (consciousness) com ciência, com saber de si, como 
complemento da atividade do pensar, ligando o “eu” ao mundo externo, dessa forma faz com que o 
sujeito possua uma identidade. Ela permite às atividades mentais a voltarem sobre si mesmas. 
Lembrando que, para Arendt a consciência não é o mesmo que o pensamento, no entanto, o 
pensamento precisa da consciência para exercer sua função. 



75 
 

 
 

imaginação69 e da memória – ambas as faculdades são auxiliares do pensar, do 

julgar e do querer. A imaginação permite a re-presentação70 do objeto: faz presente 

aquilo que está ausente. Ela “transforma um objeto visível em uma imagem invisível, 

apta a ser guardada no espírito, é a condição sine qua non para fornecer ao espírito 

objetos-de-pensamento adequados” (ARENDT, 1992, p. 61). Porém, a imagem 

somente passa a executar sua tarefa no momento em que o espírito relembra, 

selecionando na memória aquilo que lhe interessa. 

A memória permite ao espírito ter presente o passado, auxiliando a imaginação 

ao manter a lembrança à disposição do espírito, do pensar, por exemplo. De acordo 

com Arendt (1992, p. 66-67): 

 

Mnemosyne, Memória, é a mãe das Musas; e a lembrança, a mais 
frequente e também a mais básica experiência do pensamento, está 
relacionada às coisas ausentes, que despareceram dos meus sentidos. 
Entretanto, o ausente que é reunido e feito presente no meu espírito – uma 
pessoa, um evento, um monumento – não pode aparecer do mesmo modo 
que apareceu aos meus sentidos, como se a lembrança fosse uma espécie 
de feitiçaria. Para aparecer deve primeiramente ser dessensorializada; e a 
capacidade para transformar objetos sensíveis em imagens é chamada 
“imaginação”. Sem essa faculdade, que torna presente o que está ausente 
em uma forma dessensorializada, não se processa nenhum pensamento; e 
seria impossível haver qualquer série de pensamento. O pensamento, 
portanto, é “fora de ordem” não só porque interrompe todas as demais 
atividades necessárias para os assuntos vitais e para a manutenção da 
vida, mas também porque inverte todas as relações habituais. O que está 
perto e aparece diretamente aos nossos sentidos agora está distante; e o 
que se encontra distante está realmente presente. Quando estou pensando 
não me encontro onde realmente estou; estou cercado não por objetos 
sensíveis, mas por imagens invisíveis para os outros. 

 

                                                             
69Quanto à faculdade de imaginar Arendt (1992, p. 67-68. Grifos da autora.) escreveu que “a 
habilidade de criar entidades fictícias no espírito, tais como unicórnio e o centauro, ou os 
personagens fictícios de uma história [story], uma habilidade usualmente denominada imaginação 
produtiva, é inteiramente dependente da assim chamada imaginação reprodutiva. Na imaginação 
“produtiva”, os elementos do mundo visível são rearranjados; isto é possível porque os elementos, 
agora livremente remanejados, já atravessaram o processo de dessensorialização do pensamento. 
Não é a percepção sensorial, na qual experimentamos as coisas que estão diretamente à mão, mas a 
imaginação, que vem depois dela, que prepara os objetos de nosso pensamento. Antes de 
levantarmos questões tais como “o que é a felicidade”, “o que é justiça”, “o que é conhecimento” e 
assim por diante, é preciso que tenhamos visto gente feliz e infeliz, que tenhamos testemunhado atos 
justos e injustos.”  
70O conceito de imaginação, concebido por Arendt, tem como fundamento a faculdade de imaginação 
descrita por Kant, a imaginação tem como seu atributo representar aquilo que não está presente aos 
sentidos. É uma faculdade de re-presentação, “Dar o nome de ‘imaginação’ a essa faculdade de ter 
presente o que está ausente é bastante natural. Se eu represento o que está ausente, tenho uma 
imagem em meu espírito – uma imagem de algo que eu vi e que agora, de algum modo, reproduzo” 
(ARENDT, 1994b, p. 79. Grifos da autora.). 



76 
 

 
 

Convém ressaltar que, ao formular o pensamento, é necessário que o sujeito 

retire-se do mundo das aparências. Essa é, segundo ela, a única condição anterior 

fundamental para que haja o pensar71. Pois, o pensar é uma “ocupação solitária”72 

(ARENDT, 1994b, p. 42): o pensar é um voltar-se para dentro de si, 

introspectivamente. É dessa forma, nesse "vai e vem" do mundo exterior para o 

mundo interior (e vice-versa), que há possibilidade do indivíduo tornar-se um ser 

crítico73, em um constante processo de questionamento e de busca de respostas. 

Schio (2012, p. 74. Grifos da autora.) comenta, 

 

As perguntas são oriundas da vida comum, e as respostas, do “eu 
pensante”. Para tal, o sujeito precisa conformar-se consigo, ou seja, deve 
haver um equilíbrio entre o que é pensado e o que é encontrado no mundo 
das aparências, como resultado das ações. Quando as circunstâncias 
externas o exigem, o “eu” volta-se a elas, para o seu contexto mundano. Em 
seguida, precisa interiorizar-se para retomar o que foi vivenciado e analisar 
tais experiências. É o momento do “diálogo silencioso do pensamento, [que] 
acontece entre eu e eu mesma, mas não entre dois eus”.  

 

Para Arendt, o pensar requer um “parar para pensar”, interrompendo qualquer 

atividade externa, e até mesmo a caracterização física do objeto a ser pensado, o 

que requer que o ser pensante utilize da memória. O pensar necessita do auxílio do 

lembrar, e é a memória que permite a repetição da experiência mesmo após o seu 

fim, possibilitando tornar presente, no espírito, o passado. É por meio da interação 

do “eu pensante” consigo mesmo que o sujeito volta-se ao tema de sua reflexão em 

busca de significado. 

Para a autora, o pensar é a busca pelo significado, o que algo quer dizer, não 

apenas as causas, o que cabe ao conhecer, mas as origens, os motivos mais 

                                                             
71Arendt (1992, p. 61) exemplifica: “Para pensarmos em alguém, este alguém deve ser afastado da 
nossa presença; enquanto estivermos com ele, não pensaremos nele ou sobre ele; o pensamento 
sempre implica lembrança; todo pensar é, estritamente falando, um re-pensar. É claro que acontece 
de começarmos a pensar em alguém ou em algo ainda presente; nesse caso, teremos nos retirado 
secretamente do ambiente que nos cerca, passando a nos portar como se já estivéssemos ausentes.” 
72 Arendt (1994b, p. 42) escreveu que, “de modo algum é verdade que necessitemos ou possamos 
suportar a companhia dos outros quando estamos ocupados com o pensamento; mas esta faculdade, 
exercida em plena solidão, deixará de existir a não ser que possamos de alguma maneira comunicar 
e expor ao teste dos outros, oralmente ou por escrito, o que quer que tenhamos descoberto quando 
estávamos a sós.” 
73Tornar-se um ser crítico é o mesmo que capacitá-lo a pensar, Arendt (1994b, p.43-44) escreve, 
“pensamento crítico implica comunicabilidade. Ora, comunicabilidade implica obviamente uma 
comunidade de homens a quem se endereçar, os quais estão ouvindo e podem ser ouvidos. [...] 
Pensar criticamente não se aplica apenas a doutrinas e conceitos que recebemos dos outros, aos 
preconceitos e tradições que herdamos; é precisamente aplicando padrões críticos ao próprio 
pensamento que aprendemos a arte do pensamento crítico. Essa aplicação não pode ser aprendida 
sem a publicidade, sem o teste que se origina do contato com o pensamento dos outros”. 



77 
 

 
 

profundos e menos perceptíveis. O resultado da conversa silenciosa de cada um 

consigo mesmo porta a potencialidade de estimular a imaginação, de abalar as 

crenças e os conceitos, sendo vital para o viver de modo autônomo74. Para a autora, 

o pensar necessita que o indivíduo volte-se para seu interior. Schio (2012, p. 93) 

escreve, 

 

O pensamento não funda algo concreto, não torna alguém sábio, nem 
fornece respostas. Pensar é “estar vivo”: é preciso continuamente reiniciar a 
pensar, ir em busca de algo que permaneça após sua ocorrência, uma lição, 
por exemplo, para orientar a vida humana. 

 

Arendt interpreta que, se o pensar pode fazer com que o indivíduo diferencie o 

certo do errado, o prazer do desprazer, então seu exercício deve ser exigido de todo 

o indivíduo racional. O pensamento é uma necessidade natural da vida humana, 

lembra a autora, pois os homens possuem a faculdade para o pensamento, porém 

nem todos a exercitam, isto é, iniciam o diálogo consigo mesmos. Quando o 

indivíduo vive somente no mundo das aparências – o sujeito da massa, por exemplo, 

ele deixa de praticar o pensar: retornar sobre algo e buscar mais do que o saber e a 

verdade. Dito outramente, a pessoa deixa de fazer indagações sobre as quais pode 

ou não obter respostas, ou, mesmo daquelas cujas respostas são inquietantes, para 

então aderir àquilo que está pronto: regras, doutrinas, todas elas servem para eximir 

do ato de pensar. O homem massificado acostuma-se com facilidade a aceitar 

quaisquer regras sem investigar seu conteúdo, simplesmente se abstendo de pensar 

sobre elas.  

Em suas investigações, Arendt sustenta que a falta de pensamento, ou melhor, 

“o não pensar”, pode estar relacionado como o fazer o “mal”. Na obra Eichmann em 

Jerusalém: um relato sobre a banalidade do mal (1963), ela investigou com mais 

afinco acerca do mal em política. O subtítulo (um relato sobre a banalidade do mal) é 

explicativo, pois aponta para o que a autora considerou um mal extremo. A autora, 

ao acompanhar o Julgamento de Eichmann (burocrata Nazista encarregado em gerir 

a logística da deportação dos judeus para os campos de extermínio) depreendeu 

que ele praticara o mal não possuindo uma fisionomia, ou intenções demoníacas.  

                                                             
74Viver de forma autônoma ocorre quando o sujeito pode ser ator de seu agir, estabelecendo de 
forma espontânea suas regras, pensando e julgando por si mesmo, sendo livre para opinar e falar. O 
sujeito autônomo se autocomanda pelo uso de sua razão sem necessitar de outros para isso, no 
entanto, ele os considera (colocando-se no lugar do outro).  



78 
 

 
 

Eichmann não possuía um semblante monstruoso, não era um ser sádico, nem 

cruel. Ao contrário, aparentava ser uma pessoal normal como qualquer outra.  O que 

o diferenciava era perceptível a partir de sua fala, a qual demonstrava a sua 

incapacidade de pensar acerca de suas ações. Pequeno (2006, p. 168-169) escreve: 

 

Arendt fala da mediocridade desse homem incapaz de pensar a dor do 
outro; do homem que elimina de sua experiência e de sua imaginação a 
presença concreta do próximo, conspurcando todo gesto altruísta possível. 
Não há nele grandeza satânica, mas apenas banalidade, superficialidade. 
Um homem sem consciência moral, sem vontade própria, sem julgamento, 
capaz de praticar banalmente o mal. E essa normalidade desafia palavra e 
pensamento. A conclusão se impõe: as novas formas de violência, em 
função do caráter inusitado, desafiam a potência explicativa da razão.  

 

Arendt estava investigando o mal no seu aspecto político, isto é, relacionado ao 

agir humano e suas consequências. Para a autora, o agente do mal extremo é o ser 

humano que acredita poder desresponsabilizar-se por seus atos. Tal sujeito aceita 

ser condicionado, não julga e muito menos pensa no que está fazendo ou pretende 

efetivar, e muito menos nos resultados que seus atos podem desencadear. Assim, 

Arendt, ao formular o conceito de “mal banal”, o entendeu como um "aviso" para a 

humanidade de que qualquer pessoa que não utilize-se de seu livre pensar está 

propenso a tornar-se um ser supérfluo, facilmente descartável. Arendt (1992, p. 133) 

expõe,  

 

A ausência do pensamento, contudo, que parece tão recomendável em 
assuntos políticos ou morais, também apresenta perigos. Ao proteger contra 
os perigos da investigação, ela ensina a aderir rapidamente a tudo o que as 
regras de conduta possam prescrever em uma determinada época para 
uma determinada sociedade. As pessoas acostumam-se com mais 
facilidade à posse de regras que subsumem particulares do que 
propriamente ao seu conteúdo, cujo exame inevitavelmente as levaria à 
perplexidade. 

 

A ausência do pensamento, o abdicar de pensar, pode ser entendido como 

uma fuga da atitude de se comprometer. O não pensar possibilita ao indivíduo 

cometer atos que, se minimamente ponderados, se mostrariam danosos tanto para 

si quanto para a humanidade em geral. Como Arendt pode observar durante o 

Julgamento de Eichmann, e mesmo ao longo do Regime Totalitário, a obediência 

(impensada ou "cega") ao Führer fez com que a maioria dos indivíduos (envolvidos 

ou não com o Regime) participassem de eventos os quais, ainda hoje, se busca 



79 
 

 
 

explicitar, pois as consequências são grandiosas (por exemplo, milhares de mortes), 

mas as causas ou motivações são espúrias, inaceitáveis, absurdas. 

O pensar, para Arendt, não objetiva algo, pois, para que ele ocorra não há a 

necessidade de um objetivo a atingir. Ele é autossuficiente, diferentemente do 

conhecer. O pensar busca o significado sendo o oposto da “sede pelo conhecer”. O 

conhecer – a cognição - apresenta informações organizadas, tem um propósito 

definido, que é atingir a verdade, um saber com validade e, normalmente, com uma 

utilidade. O pensar atualiza os conteúdos, pois os indaga, buscando a compreensão 

de algo. Nesse contexto, os seres humanos massificados substituíram a 

necessidade de pensar pela satisfação do conhecer. Schio (2012, p. 81) expõe: 

 

O pensar funciona em um âmbito teórico, de questionamento, sem 
exigências metodológicas ou sistemáticas. Ele pensa, mas não conhece, 
pois o conhecimento e o pensamento, constatação e compreensão, não 
coincidem nos indivíduos. Ambos, porém, se complementam: o intelecto 
fornece dados ao pensamento, o conteúdo para o pensar. O pensar envia, 
em contrapartida, por exemplo, questões para o conhecimento. 

 

Nos seus escritos, Arendt adaptou a terminologia kantiana para distinguir o 

pensar do conhecer. O termo razão (Vernunft), para o pensar, e intelecto (Verstand), 

para o conhecer. O intelecto busca apreender o que é dado aos sentidos. Por meio 

dele há um contato com o mundo exterior, absorvendo as características, o 

funcionamento, os componentes, etc. O intelecto corresponde ao conhecer, pois 

busca informações. Seu interesse é a cognição, tendo como meta obter verdades, 

isto é, conhecimentos válidos, corretos, eliminando o falso, o ilusório, portando 

confiabilidade. Para tal empreendimento, o intelecto assimila o que foi recebido por 

meio dos sentidos, tornando o fenômeno o seu conteúdo. A razão é especulativa, 

mas suas questões podem partir de fatos da realidade vivida. E ela pertencente aos 

seres humanos, sem distinção, pois visa alcançar o significado das coisas, e dessa 

forma, transcende a faculdade cognitiva do intelecto, ou o aprofunda.  

Segundo Arendt, a especulação, essa vontade de saber o significado das 

coisas, é fundamental ao ser humano, mesmo que suas questões não tenham 

respostas, pois a indagação e a busca do saber algo prevalecem. Questionar, 

problematizar, refletir, imaginar, como também, o princípio de não-contradição são 

algumas das principais características do pensar. O pensar, na perspectiva de 

Arendt, exige o cumprimento do princípio de não-contradição. Tal princípio relaciona-



80 
 

 
 

se com às regras de funcionamento do pensamento, “o princípio de não contradição 

aplica-se indistintamente às proposições em geral e à realidade” (SCHIO, 2012, p. 

123), e ele é relacional, ligando proposições. Ou seja, ele permite a estruturação e/ 

ou dedução de outras proposições, sendo necessário estar em coerência. Pois se 

isso não estiver coerente, o pensamento deve voltar à questão a fim de reorganizá-

la.  

O pensamento é um exercício de espontaneidade, que pode dispensar regras, 

doutrinas, costumes, tradições. No entanto, para o pensar ser efetivo, ele necessita 

da colaboração da imaginação, da memória e da lembrança. Pois por meio da 

imaginação, o pesar pode fazer presente àquilo que está ausente aos sentidos. De 

qualquer forma, o humano se retira do mundo externo para pensar, precisando da 

imaginação para tornar presente, internamente, o objeto a ser pensado, 

compreendido. Por exemplo: pensar sobre a Torre Eiffel sem estar em Paris apenas 

por meio de imagens e de informações sobre ela, é possível desenhar, falar sobre. 

Os dados retidos ficam registrados na memória, e quando é necessário, a Torre 

Eiffel retorna por meio da lembrança, seja voluntariamente ou não. Arendt (1993, p. 

39) expôs que, 

 

A compreensão é um processo complexo, que jamais produz resultados 
inequívocos. Trata-se de uma atividade interminável, por meio da qual, em 
constante mudança e variação, aprendemos a lidar com nossa realidade, 
reconciliamos-nos com ela, isto é, tentamos nos sentir em casa no mundo. 
[...] A compreensão é inevitável e, portanto, não pode produzir resultados 
finais; é a maneira especificamente humana de estar vivo, porque toda 
pessoa necessita reconciliar-se com um mundo em que nasceu como um 
estranho e no qual permanecerá sempre um estranho, em sua inconfundível 
singularidade. 

 

 Para Arendt, existe uma conexão entre o pensar e o agir. O humano, ao 

pensar sobre algo, o que está fazendo, por exemplo, ou sobre as coisas que ele é 

capaz de realizar, há um diálogo interior. E é esse "falar consigo mesmo" que 

constitui um estado ativo, apesar do pensar não ser manifestado exteriormente 

diretamente, ele o é indiretamente por meio do agir. Essa atividade permite ao ser 

humano participar da vida consigo e com a comunidade. Para Arendt, é necessário 

agir e não apenas comportar-se, seguindo regras ou outros sem pensar no que está 

fazendo.  Nas palavras de Schio (2012, p. 91), 

 



81 
 

 
 

A avaliação e a reavaliação constante do contexto externo, das próprias 
ações, dos conhecimentos, das crenças, mantém as pessoas conectadas 
com o mundo externo, não lhes permitindo a prática de ações duvidosas em 
seus pressupostos e resultados, pois conseguem apreciá-las 
antecipadamente. A atividade constante do pensamento, nessa perspectiva, 
recebe um valor político de grande envergadura, ao manter os cidadãos 
cientes do valor da vida política, da discussão e do próprio ato de pensar. 
Dessa forma, com o pensamento ativo, não há como um sistema de 
governo, tal como o Totalitário, instalar-se substituindo o pensamento pelo 
conhecimento, fornecendo verdades acabadas, informações fabricadas sob 
medida, visando a encaminhar os cidadão a ações previamente prescritas. 

 

Segundo Arendt, o pensar necessita da consciência – a natureza reflexiva da 

vida contemplativa - como seu complemento. A consciência conecta o Eu pensante75 

ao mundo externo, humanizando76 o sujeito, podendo gerar autoconsciência, um 

voltar-se sobre si mesmo, pois um retorno para si, para a atividade interna, é 

fundamental para o pensamento. O exercício da consciência é totalmente 

intencional, ou seja, cognitivo: a consciência gera um saber por si mesma, um 

conhecimento que é (ou precisa ser) constantemente atualizado por meio do pensar.  

Conforme Arendt, a consciência algumas vezes é denominada de “consciência 

moral” (conscience), pois, o indivíduo, no uso de sua consciência, volta-se para si 

mesmo, analisando o que deve ser feito ou evitado, exercendo, assim, um 

autojulgamento, unindo o “eu teórico” – procedente do pensar - com o “eu prático”, 

ou seja, com a vontade que impulsiona ao agir. Arendt enfatiza a importância da 

consciência para o ato de pensar, por ela ser um repensar. Pensar e repensar as 

inúmeras situações da vida é uma prerrogativa do ser humano. Atualizar e revisar os 

conteúdos é a forma pela qual o pensamento inicia a manifestação que poderá se 

tornar ação. 

A necessidade do pensar, o ato “perguntativo”, libera a faculdade do julgar, que 

é segundo Arendt, o poder mental humano mais político. O pensar antecede o julgar 

fornecendo-lhe seus objetos. A autora ressalta que o pensar deve estar sempre em 

movimento, em constante renovação. Dessa forma, ele pode despertar a 

consciência moral, prescrevendo barreiras ou autorizando a ação humana. Em 

                                                             
75O "Eu pensante" é um sinônimo para "ego pensante". Nas palavras de Arendt (1992, p. 68), “Como 
não coincide com o real, o ego pensante não tem consciência de sua própria retirada do mundo 
comum das aparências. Visto de sua perspectiva, é como se o invisível viesse primeiro, como se as 
inúmeras entidades que compõe o mundo das aparências – que, por sua própria presença distraem o 
espírito e impedem sua atividade – estivessem positivamente ocultando um Ser sempre invisível e 
que se revela apenas no espírito”. 
76Para Arendt, o mundo torna-se humanizado quando houver o diálogo entre seres iguais e livres. 
Esse diálogo, entretanto, é diferente da "tagarelice", uma fala ininterrupta e sem propósito, ou de um 
"monólogo", no qual apenas um fala. 



82 
 

 
 

outros termos, ele pode parar a ação no momento em que entender ser necessário, 

ou seguir enquanto oportuno. A relação entre a faculdade de pensar e a de julgar 

revelam as implicações éticas e políticas referentes à convivência em comunidade. 

 

4.2 Julgar a situação e querer a ação 

 

Arendt entende a faculdade de julgar como sendo a união do que é dado ao 

indivíduo pelo geral (uma construção mental) com o particular, que é fornecido pela 

experiência dos sentidos. Por sempre tratar de particulares, e de coisas (pessoas, 

situações) que estão ausentes, ou que ainda não existem, ou que já não existem 

mais, o juízo é interpelado por Arendt como sendo a atividade espiritual que 

encontra-se mais próxima do mundo das aparências. Dessa forma, a autora o 

considera como uma das mais importantes atribuições humanas, pois a faculdade 

de julgar permite que o humano, enquanto ser político se oriente no espaço público 

compartilhando-o junto aos demais.  Arendt (1992, p. 71) comenta, 

 

nem a vontade nem o juízo, embora dependentes da reflexão preliminar que 
o pensamento faz sobre os seus objetos, ficam presos a essa reflexão; seus 
objetos são particulares, têm seu lar estabelecido no mundo das 
aparências, do qual o espírito volitivo ou judicante se retira apenas 
temporariamente com a intenção de uma volta posterior. 

 

 Pode-se dizer que o ato de julgar é proveniente da faculdade do pensar, assim 

como é inegável que o seu retorno para o mundo sensível ocorra por meio da 

vontade que comanda a ação. O “ímpeto de falar” e o de agir estão intrínsecos ao 

viver. Para Arendt, o espírito necessita do discurso para tornar manifesta suas 

atividades tanto para o mundo exterior quanto para o interior. A ação necessita da 

fala, pois segundo a autora, sem ela, pode haver comando e coação, 

comportamento e não ação. A ação sem o discurso pode tornar-se um “executar 

ordens” por alguém que não questiona, não pensa sobre o que está fazendo. O 

humano deixa de ser sujeito, cidadão, agente para tornar-se um "algo", como uma 

máquina, um robô comandado ou manipulado, que não necessita responsabilizar-se 

por suas ações, porque outro o faz em seu lugar, como ocorre com o "homem da 



83 
 

 
 

massa". Para Arendt, o pensamento é comunicado, externado, por meio da ação e 

do discurso77, Assy (2015, p. 148) explica que: 

 

do ponto de vista do domínio público, o juízo realiza a atividade de pensar 
ao tornar-se manifesto no mundo da aparência, por meio de tomada de 
decisão diante do fato concreto: emitimos nossos juízos concordando e/ou 
discordando, ou seja, na emissão de nossas opiniões, de nossa doxa. Estas 
manifestações, na medida em que transcorrem na presença dos outros, 
estão relacionadas à noção aredtiana de discurso público.  

 

A autora entende a faculdade do juízo como sendo algo que antecede ato 

político: julgar as ações humanas e políticas devem ser práticas comuns aos seres 

humanos. Antes de realizar uma determinada ação, o sujeito emite um juízo sobre 

tal acontecimento. Para tal, o sujeito utiliza uma dedução: baseado em alguma regra 

geral, ou, algo que possa servir como um princípio (base) para subsumir o particular 

e concluir com uma premissa. Entretanto, lembra Arendt, podem ocorrer situações 

nunca antes vividas, em que as normas e regras até então conhecidas não servem 

como guia para a ação. Nesse sentido, o juízo, para a autora, possui uma relevância 

especial no propósito de ser único guia seguro em situações em que as regras ou a 

Tradição não mais orientem o agir.  

Quando acontecimentos inéditos ocorrem, como por exemplo, o Nazismo78, em 

que regras morais que antes embasavam a vida humana, não possuem mais 

validade, isto é, os conjuntos de princípios foram “esquecidos”, ignorados, ou até 

mesmo invertidos. O exemplo é o "não matarás" para o "exterminarás todos os 

indesejados". Uma vez que, o ser humano não poderia confiar na eficiência dos 

conjuntos de valores vigentes como fundamento seguro para sua ação, pois eles 

foram alterados pela nova situação, não serviam mais como base segura para a 

conduta humana. Cabe ao juízo ser o guia em tais situações. 

                                                             
77Nas palavras de Arendt (1992, p. 76-77), “As atividades mentais, invisíveis e ocupadas com o 
invisível, tornam-se manifestas somente através da palavra. [...] A linguagem sem dúvida serve 
também para a comunicação entre os homens; mas, aí, sua necessidade vem simplesmente do fato 
de que os homens, seres pensantes que são, têm a necessidade de comunicar seus pensamentos; 
os pensamentos, para acontecer, não precisam ser comunicados; mas não podem ocorrer sem ser 
falados – silenciosa ou sonoramente, em um diálogo.” 
78“Seguindo a linha teórica em curso, no Totalitarismo, com a adesão às regras sem analisá-las, sem 
o questionamento dos motivos dos atos e de seus desdobramentos possíveis, o mal tornou-se uma 
possibilidade real. A conduta, assim, converte-se em uma questão política de primeira monta, pois o 
humano torna-se supérfluo, e a vida perde seu valor fundamental. Com isso, fez-se necessário que 
as pessoas tomem atitudes que contrariem o regime vigente. Entretanto, essa atitude deveria ser 
precedida por um exercício interno, no espírito, de tomada de consciência da situação. E essa é a 
tarefa do pensamento e do juízo”(SCHIO, 2012, p. 95). 



84 
 

 
 

Arendt, ao perceber tal situação, reexamina o ato de julgar, diferenciando o 

juízo determinante do reflexivo, a partir da distinção de Kant presente na Crítica da 

Faculdade de Julgar (1790). Para ela, o juízo reflexivo torna o humano apto para a 

ação política. Isso porque o juízo determinante79 ocupa-se com o universal pré-

estabelecido, isto é, há uma regra, uma lei para então ser aplicada ao particular. O 

juízo reflexivo, por sua vez, ocorre quando existe somente o particular, e o sujeito 

judicante precisa procurar o universal que lhe corresponda na busca da conclusão 

da dedução, da resposta ao particular em questão. 

Schio (2008, p. 11-12) escreve, “O juízo reflexivo, que Arendt valoriza, busca 

no particular, no fato de um exemplo único, o que ele possui de universal, aquilo que 

tem ‘validade exemplar’ e que fornece material para o pensar e para o julgar, 

auxiliando no decidir e impulsionando ao agir”. De acordo com Arendt, para se obter 

um resultado satisfatório, a faculdade de julgar precisa estar em harmonia com o 

pensamento, com o princípio de não contradição. Tanto a imaginação quanto o 

entendimento devem cumprir cada um sua função em equilíbrio, sem prejudicar um 

ao outro. O resultado disso é a sensação de prazer.  

Nesse contexto, o juízo reflexivo possibilita que o sujeito, na, posição de 

espectador (não estando diretamente envolvido com o objeto, com o fato, com a 

pessoa), consiga analisar, avaliar, depurar o conteúdo. A forma reflexiva desse 

julgar permite o surgimento de variadas alternativas, isto é, ele é espontâneo e 

flexível, possibilitando ampliar a quantidade e a qualidade de opções na busca do 

geral que condiga com a situação. Dito outramente, é possível a formulação de um 

novo geral (que poderá tornar-se universal) adequado para aquele momento. Schio 

(2012, p. 112) afirma que,  

 

O julgar se faz especialmente necessário no momento em que a tradição, 
ou algo que funcione como regra a seguir ou suporte para a resolução de 
problemas, ou ainda como molde para a compreensão de algo, 
desaparecem. A faculdade de julgar recebe, precisamente nesses 

                                                             
79Nas palavras de Schio (2008, p. 8), “o juízo determinante, que opera dedutivamente: o particular é 
subsumido ao geral (regra, lei, por exemplo), e extrai, como resultado, um conteúdo que se adapta à 
premissa maior. Nesse contexto, a liberdade humana se apresenta na aceitação consciente da 
necessidade de seguir os ordenamentos porque eles são imprescindíveis para o convívio humano, o 
que poderia denominar de ‘uso legal’ da racionalidade”. O juízo determinante, que é imprescindível à 
vida humana, em determinados momentos, mostra limitações, pois ele se baseia na moral vigente, 
não sendo em todos os momentos conveniente para a política: ele expede mandamentos 
(obrigatórios) sobre o que o ser humano deve realizar ou evitar. Dessa forma, para Arendt, o juízo 
reflexivo demonstra-se mais eficaz, pois transcende a moral, buscando ser ética e, assim, é 
indispensável à política. 



85 
 

 
 

momentos, a justificação mais adequada de seu valor. Dito de outro modo, 
quando não é mais possível subsumir ou compreender um particular, algum 
acontecimento novo inédito a partir de categorias já conhecidas, o 
julgamento apreciará essa novidade. 

 

 Sob essa perspectiva, Arendt afirma que a faculdade de julgar jamais pode ser 

ensinada80, sequer ser o resultado de uma doutrinação81, ou de uma orientação de 

como julgar. Segundo a autora, para praticar o exercício do julgar não é necessário 

uma técnica específica, não há uma regra, basta que o juízo reúna o geral que é 

dado, ou encontrado reflexivamente, às experiências sensíveis. Arendt (1992, p. 

145) escreve,  

 

A faculdade de julgar particulares [...], a habilidade de dizer “isto é errado”, 
“isto é belo”, e por aí afora, [...] sempre se ocupa com particulares e coisas 
ao alcance das mãos. [...] o juízo, derivado do efeito libertador do 
pensamento, realiza o próprio pensamento, tornando-o manifesto no mundo 
das aparências, onde eu nunca estou só e estou sempre muito ocupado 
para poder pensar. A manifestação do vento do pensamento não é o 
conhecimento, é a habilidade de distinguir o certo do errado, o belo do feio. 
E isso, nos raros momentos em que as cartas estão postas sobre a mesa, 
pode sem dúvida prevenir catástrofes, ao menos para o eu. 

 

O julgar capacita o ser humano a criar um novo início, podendo, por meio da 

ação, realizar o inesperado e até mesmo o improvável. O juízo possui a tarefa de 

humanizar. A humanidade está presente em todo ser humano, porém, ela apenas se 

torna manifesta na medida em que ele, em conjunto com os outros, age em prol de 

si, dos outros e do mundo. Assy (2015, p. 182-183. Grifos da autora.) complementa, 

 

No domínio do juízo político, o ator que julga “necessita da presença de 
outros ‘em cujo lugar’ cumpre pensar, cujas perspectivas deve levar em 
consideração e sem os quais ele nunca tem a oportunidade de sequer 
chegar a operar”. O cultivo da humanidade é crucial para o juízo reflexivo, 
pois o espectador que julga precisa ser capaz de “pensar no lugar de todos 
os outros [...]”.  Em termos de cultivo da humanidade, ou daquilo que 
constitui nossa aparência no mundo, a pluralidade humana figura como um 
dado fenomenológico político, na medida em que somos “deste mundo 
apenas”.  

                                                             
80Nas palavras de Arendt (1992, p. 144. Grifos da autora.), “a faculdade que julga particulares sem 
subsumi-los a regras gerais que podem ser ensinadas e aprendidas até que se tornem hábitos 
capazes de serem substituídos por outros hábitos e regras.”  
81Segundo Arendt (1993, p. 40), “a doutrinação transcende o domínio comparativamente sólido dos 
fatos e números, de cuja infinitude procura escapar; como atalho no próprio processo de transcender 
– que é arbitrariamente interrompido pelo pronunciamento de afirmações apodíticas, como se estas 
fossem tão confiáveis quanto os fatos e os números -, ela destrói por completo a atividade da 
compreensão. A doutrinação é perigosa por nascer principalmente de uma deturpação não do 
conhecimento, mas da compreensão. [...] A doutrinação só faz promover a luta totalitária contra a 
compreensão e, em todo caso, introduz o elemento da violência em todo o domínio da política.” 



86 
 

 
 

 

 É na comunidade, no âmbito político por excelência, que a ação pode se 

manifestar. O agente pensante e suas percepções podem (e devem) ser 

comparadas com as de outros integrantes da comunidade, pois os seres humanos 

portam características em comum, como: os cinco sentidos, a vita activa e a vita 

contemplativa, a imaginação e a memória. Isso possibilita que eles tenham 

percepções parecidas com a de outros indivíduos. O mundo em comum, e o 

pertencer a ele, possibilita tal prática. Assy (2015, p. 187) observa que “na faculdade 

de julgar, a questão da companhia – ‘com que outro queremos e suportamos viver 

junto’ – é realçada pela noção de exemplaridade, pelos exemplos que escolhemos 

para guiar nossos julgamentos.”  

Assim sendo, há a necessidade de um “ator” e de um “espectador”82, na 

mesma pessoa, e essas funções são alternadas durante a vida. O ser humano está 

em constante trânsito entre os dois papeis. Na perspectiva arendtiana, o ator é o 

agente político que está diretamente envolvido nos acontecimentos da comunidade. 

Esses acontecimentos envolvem o grupo ao qual pertencem. O espectador também 

faz parte da comunidade, porém ele fica na posição de observador. Ele, não se 

encontra envolvido diretamente com os acontecimentos, pois ele se distanciou dos 

fatos e voltou-se para o próprio interior para pensar, avaliar o que ocorre. Assim, ele 

consegue captar o sentido do evento, por estar "fora" do mesmo. Nas palavras de 

Arendt (1992, p. 73),  

 

como espectador, pode-se compreender a “verdade” sobre o espetáculo; 
mas o preço a ser pago é a retirada da participação no espetáculo. O [...] 
fato que sustenta essa apreciação é o fato de que somente o espectador 
ocupa uma posição que lhe permite ver o jogo, a cena toda [...]. O ator, 
parcela do todo, deve encenar o seu papel; ele não somente é por definição 
“uma parte”, como também está preso à circunstância de que encontra seu 
significado último e a justificativa de sua existência unicamente como 
constituinte de um todo. Assim, a retirada do envolvimento direto para uma 
posição fora do jogo (o festival da vida) não apenas é a condição do julgar – 
para ser o árbitro final na competição que se desenrola -, como também é 
condição para compreender o significado do jogo.  

                                                             
82Arendt (1992, p.101-102) expõe: “Já que os homens aparecem em um mundo de aparências, eles 
precisam de espectadores; os que comparecem como espectadores ao festival da vida são tomados 
por pensamentos de admiração, que são, então, postos em palavras. Sem espectador, o mundo seria 
imperfeito. O participante absorvido em coisas específicas e pressionado por afazeres urgentes não 
pode ver como todas as coisas particulares do mundo e como todos os feitos particulares ajustam-se 
uns aos outros e produzem uma harmonia que não é, ela mesma, dada á percepção sensorial. Esse 
invisível no visível permaneceria para sempre oculto se não houvesse um espectador para cuidar 
dele, admirá-lo, endireitar as histórias e pô-las em palavras.” 



87 
 

 
 

 

De acordo com Arendt, a faculdade do juízo pode ser representada pelo 

sensus communis aliado ao pensamento. O sensus communis83 é entendido por ela 

como um sentimento compartilhado a todos os seres humanos. Sua principal tarefa 

é a permitir que os cinco sentidos pessoais (privados) se tornem adequados ao 

mundo sensível compartilhado com os outros. Dessa forma, ele assegura a 

comunicabilidade das sensações de todos os sentidos, ultrapassando a 

subjetividade inerente ao objeto ou à pessoa. Schio (2012, p. 106) complementa, 

 

O sensus communis, aliado o pensar sob a perspectiva de outras pessoas, 
permite a formação de opiniões. Essas opiniões não buscam algo com 
validade universal, sequer preceitos de ação, pois isso fugiria aos objetivos 
do juízo. As opiniões conservam o indivíduo ativo dentro de sua própria 
comunidade, mantendo-o em comunicação com os outros, ao 
compartilharem a mesma realidade. É nessa perspectiva que esse sentido 
comum é imprescindível, pois o discurso, a comunicação, entre os seres 
humanos depende dele.  

 

A comunicação é o meio que os seres humanos possuem de compreender e 

de serem compreendidos pelos outros. Arendt ressalta que o indivíduo somente 

consegue se comunicar com os outros, quando ele é capaz de pensar no lugar das 

outras pessoas. É por meio da comunicação que o sujeito pode expor seus 

pensamentos, suas opiniões sobre o mundo e sobre os demais assuntos. É dessa 

forma que os humanos comparam o que pensam com o os outros ou consigo 

mesmos, dando continuidade à atividade do pensar. Lafer (1988, 87-88) escreve, 

“As questões suscitadas pelo desejo de conhecer são provocadas pelo senso 

comum — para Hannah Arendt, na linha de Santo Tomás, um sexto sentido que une 

os outros cinco, que isoladamente são privados e incomunicáveis, mas que o senso 

comum integra num mundo compartilhado com os outros.” 

O sensus communis 84 garante a intersubjetividade à medida em que um 

mesmo objeto pode ser percebido por outras pessoas por meio dos sentidos 

                                                             
83Segundo Lories (1985, p. 59. Grifos da autora.), “le sens commun se caractérise comme sens du 
réel. Il conditionne la possibilite qu’a l’individu de se rapportes à la réalité du monde dans lequel il vit, 
de la maîtriser, de la juger, de s’y adapter, de la modifier, d’y être chez lui”. 
84Assy (2006, 321) comenta que “de certa forma, sensus communis agrega uma dimensão pública 
cujo acesso é privado. [...] Tomando um exemplo da estética, em geral não admiramos uma pintura 
porque 'conhecemos', de fato, suas propriedades efetivas, e sim pelos sentimentos e emoções que 
nos suscita. Por outro lado, é compreendido como um senso público não por estar relacionado à 



88 
 

 
 

corpóreos (audição, visão, tato, olfato, paladar), os quais são subjetivos, pois cada 

pessoa (corpo) possui o seu. Dessa forma, um único objeto pode ser percebido por 

diversas perspectivas diferentes. Está implícita, na ideia de senso sensus communis, 

a presença de outros indivíduos (necessariamente). O pertencer a uma comunidade, 

a um grupo, afasta o isolamento85: o pertencimento a um “mundo comum” permite o 

sentido da realidade desse mundo.  

É esse sensus communis que o juízo invoca em cada ser humano. O 

julgamento realizado por um indivíduo pertencente a este “mundo comum”, num 

relacionamento com os outros, faz com que o sujeito, por meio da imaginação possa 

considerar o pensamento do grupo no momento do julgamento. O sensus communis 

pode servir como guia para a faculdade de julgar de cada componente do grupo. O 

ser humano, ao perceber que tem coisas em comum com os demais humanos, tem 

a sensação de realidade. Ser ouvido e poder falar para os outros e com os outros 

fortifica o vínculo humano. Conforme Arendt (1992, p. 39-40. Grifos da autora.), 

 

O que, desde São Tomás de Aquino, chamamos de sensus-communis é 
uma espécie de sexto sentido necessário para manter junto meus cinco 
sentidos é para garantir que é o mesmo objeto que eu vejo, toco, provo, 
cheiro e ouço; é a “mesma faculdade [que] se estende a todos os objetos 
dos cinco sentidos”. Esse mesmo sentido, um “sexto sentido” misterioso, 
porque não pode ser localizado como um órgão corporal, adéqua as 
sensações de meus cinco sentidos estritamente privados – tão privados que 
as sensações, em sua qualidade e intensidade meramente sensoriais, são 
incomunicáveis – a um mundo comum compartilhado pelos outros. A 
subjetividade do parece-me é remediada pelo fato de que o mesmo objeto 
também aparece para os outros, ainda que seu modo de aparecer possa 
ser diferente.  

 

Reiterando, a imaginação é indispensável para a faculdade de julgar, pois para 

a avaliação do juízo, a imaginação prepara e dispõe de objetos sem 

necessariamente a presença empírica deles. A imaginação,86 ao tornar presente 

                                                                                                                                                                                              
publicidade cognoscível dos objetos, mas porque o acesso se dá exclusivamente por meio 
intersubjetivo.” 
85Schio (2012, p. 103) explica que “no isolamento ocorre uma espécie de 'fechamento' aos próprios 
dados sensíveis, tornando impossível qualquer forma de mensuração ou de comparação de um 
discurso. Nele também se torna impraticável o confronto de ideias, por não haver mais o 
pertencimento a um mundo habitado conjuntamente com os semelhantes, acarretando a perda da 
capacidade necessária para orientar-se no mundo comum a todos.” 
86Arendt também aponta para uma questão importante: a de que o homem massificado muitas vezes 
revoga sua capacidade imaginativa, acabando por ocasionar um atrofiamento da criatividade. A 
tendência de equacionar sentimentos e o “atrofiamento da nossa capacidade de imaginar aquilo que 
nos afeta, nos afetos ora com objetivos ou triunfos pessoais ora com satisfação material ofertada 
pelas sociedades de consumo é prova não só do empobrecimento do imaginário público, mas 



89 
 

 
 

aquilo que estava ausente, confere sentido aos objetos. Nas palavras de Schio 

(2012, p. 110-111), 

 

A finalidade da faculdade judicante é tornar o espírito apto para lidar com os 
dados, voltando ao mundo externo com seus resultados em forma de agir. 
Se assim não ocorrer, a realidade pode perder-se, abrindo-se um espaço 
para acontecimentos inesperados, até aterrorizantes. É nesse sentido que 
Arendt constantemente concebe o juízo como uma faculdade política de 
primeira grandeza. [...] O julgamento respeita a integridade do pensamento 
e do mundo, e o faz ligando-os pela imaginação: os objetos, os dados do 
mundo externo são levados para o mundo interno, ao pensamento, ao qual 
cabe atualizá-los, decompô-los, fornecendo material para o juízo, que os 
examinará. Para tal, é imprescindível a intersubjetividade. A 
intersubjetividade é a capacidade de supor a presença dos outros e de suas 
opiniões, o que fornece mais conteúdo e maior amplidão à apreciação. 
Também a intersubjetividade faz com que o sujeito pensante, e agora 
judicante, alargue o próprio pensamento até o possível pensamento de seus 
semelhantes, colocando-se imaginativamente no lugar de cada um deles, 
buscando sua aprovação, um consentimento parcial destes para seus 
próprios juízos.  

 

Segundo a perspectiva arendtiana, após o juízo considerar os dados 

apresentados pelo pensamento, ele os prepara para a faculdade do querer. A 

vontade complementa a faculdade de julgar, impulsionando o ser humano à ação. 

Conforme Arendt, o juízo e a vontade devem atuar de forma harmônica com o 

objetivo de que a vontade possa receber os dados vindos do juízo e os transformar 

em ação. A vontade, é segundo Arendt (1992, p. 197), 

 

o nosso órgão espiritual para o futuro [...]. Em nosso contexto, o problema 
básico com a Vontade é que ela não lida simplesmente com coisas que 
estão ausentes de nossos sentidos e que precisam se fazer presentes 
através do poder de re-presentação do espírito, mas lida também com 
coisas, visíveis e invisíveis, que absolutamente nunca existiram. 

 

Conforme Arendt, no momento em que o espírito volta-se para o futuro, ele 

está preocupado com projetos, isto é, com incertezas87, “com coisas que nunca 

foram, que ainda não são e que podem muito bem nunca vir a ser.” (ARENDT, 1992, 

                                                                                                                                                                                              
também de uma certa contração da capacidade de sentir satisfação com demandas políticas 
coletivas” (ASSY, 2015, p. XXX). 
87A incerteza oriunda do futuro ocasiona no sujeito uma inquietação, que é atributo do querer. Essa 
inquietação apenas será superada no momento em que o sujeito age. Lafer (1988, p. 289-290) 
escreve: “o objetivo da vontade, como faculdade autônoma da mente, são os projetos. Estes nos 
levam para o futuro e é por isso que a vontade é eminentemente uma faculdade voltada para ele. 
Porque o futuro, por maior que seja a sua probabilidade, nunca é certo, a contingência é um dado dos 
atos volitivos que gera a esperança e o medo.” 

 

 



90 
 

 
 

p.197) Sobre essas circunstâncias, o sujeito utiliza-se do querer para decidir entre o 

agir ou não agir. Para Arendt, a vontade ocupa-se em levar o mundo interno à 

público. Em outras palavras, o sujeito elabora projetos internamente, os quais serão 

externados por meio da ação. A faculdade da vontade somente pode decidir por algo 

respeitando aquilo que for realizável. Assim, ela não pode estar deslocada da 

realidade em que o sujeito encontra-se, na medida em que tornaria a ação não 

realizável.  

A autora ressalta que nem sempre o “que eu quero” (volição) “eu posso”. E 

essa afirmação conduz ao ser humano aos sentimentos de inquietação, de 

impaciência. Tais sentimentos apenas são finalizados quando o “eu quero” 

transforma-se no “eu-quero-e-faço”. No momento em que o sujeito quer algo, esse 

querer somente finda no instante em que esse algo se concretiza. A vontade sempre 

anseia por algo, assim como pelo seu final, seu "parar de querer". Com efeito, o 

querer impulsiona o fazer. Na ânsia do querer, o objeto que se almeja torna-se 

presente mentalmente, reforçando o impulso para que ele venha a existir. Arendt 

(1992, p, 214-215. Grifos da autora.) afirma que 

 
à excitação bastante estimulante que pode acompanhar as atividades de 
resolução de problemas, causa uma espécie de inquietação na alma que 
beira facilmente a confusão, uma mistura de medo e esperança que se 
torna insuportável quando se descobre que, na formulação de Santo 
Agostinho, querer e ser capaz de realizar, velle e posse, não são a mesma 
coisa. A tensão pode ser superada somente pelo fazer, isto é, pela 
desistência da atividade espiritual como um todo; uma mudança do querer 
para o pensar produz apenas uma paralisação temporária da vontade, 
exatamente como uma mudança do pensar para o querer é sentida pelo 
ego pensante como uma paralisação temporária da atividade do 
pensamento. 

 

O querer objetiva realizar algo, por isso elabora projetos, desencadeia 

processos para realizar o que planejou, em seguida emite um impulso e sua 

atividade acaba porque a ação inicia. Arendt atenta para o fato que o elaborar 

projetos não significa que há conhecimento prévio de sua resolução, pois há 

espontaneidade, ou seja, não há controle do seu andamento. O objeto da vontade é 

sempre alguma coisa singular e contingente, pois a vontade dedica-se ao 

desconhecido, ou melhor, à ação futura. Sendo a vontade um "instrumento" para o 

futuro, ela pode iniciar coisas novas, inusitadas, possibilitando mudanças, ou não. 

Na perspectiva arendtiana, a vontade é uma capacidade livre: a ordem para o 

agir orgina-se na própria vontade. Ela não pode depender da necessidade nem de 



91 
 

 
 

regras vindas de outra (da razão, por exemplo) para concordar ou não concordar, 

para decidir entre o sim e o não, pois o querer é livre, autônomo e espontâneo. A 

vontade concede um poder ao agente, o poder perante seu presente e seu futuro, 

atribuindo assim a responsabilidade por suas escolhas.  

 

4.3 A responsabilidade ética 

 

As atividades contemplativas, o pensar, o julgar e o querer, são tratados por 

Arendt na perspectiva da ética, uma vez que, devem anteceder a ação. É possível 

encontrar nas obras arendtianas  uma teorização ética pautada na responsabilidade 

individual. Arendt fundamenta tal perspectiva ao relacionar as atividades visíveis da 

vida ativa (a ação, em especial) com as atividades internas da vida contemplativa (o 

pensar, o julgar e o querer). A ética (ethos) arendtiana, é uma "ética da 

responsabilidade", fundada na ação (práxis) humana, bem como na aparição da 

ação no mundo. Schio (2012, p. 213) entende que, “os cidadão adquirem 

responsabilidade, a qual origina-se da capacidade que eles têm de agir, pois a ação 

desencadeia processos, e os cidadãos, por serem seus iniciadores, precisam estar 

atentos aos fatos decorrentes de seus feitos, rediscutindo continuamente as 

questões políticas.” 

O agir, segundo a autora, deve ter como referência o mundo, e não o “eu”. 

Assim sendo, a ética tem como propósito o "cuidado com o mundo" (amor mundi). 

Isso porque ela está fundada em questões que envolvem o mundo, 

consequentemente, a ética está interligada com a política, com o organizar os 

assuntos humanos. Para Arendt, a política88 trata de questões relacionadas aos 

homens e ao seu habitat. Isso implica que a ética arendtiana tenha por objetivo que 

cada ser humano se responsabilize pelo cuidado com o mundo e com tudo o que o 

cerca, ou seja, o cuidado com os “outros” e com o espaço (o público, o privado, o 

social, o entorno). 

Schio (2008, p. 101) escreve, 

 

                                                             
88Schio (2012, p. 213-214) escreve, “A ética, então acompanha a política [...]. Ela [a ética] é obrigação 
que cada um tem pelo mundo, entendido como sendo o espaço que abrange o domínio público, o 
espaço do aparecimento de tudo o que é possível ao homem perceber. [...] a ética concebida como 
sendo a responsabilidade pela permanência do mundo com todas as suas instâncias e, por isso, o 
suporte para a vida humana, em sentido geral.” 



92 
 

 
 

A ética expõe a escolha (proaireis). Para tanto, ela seleciona, decide o que 
é mais importante, abstraindo daquilo que não é o essencial na busca do 
ponto predominante, perdendo o particular, pois encontra o geral. O agente 
ético, então, é aquele que, em seus pensamentos e atos, demonstra 
qualidades estáveis, sendo uma exigência comum para o ser humano. 

  

O ser ético (ética pessoal) é aquele que busca por meio das discussões em 

grupo, solucionar problemas, conciliar o individual e o político (grupo), cada 

componente do grupo tem que fazer a sua parte. Algumas vezes os problemas não 

são totalmente resolvidos, mas é fundamental que os mesmos sejam analisados, a 

fim de encontrar possíveis soluções. Para Arendt, há uma responsabilidade por 

aquilo que não foi feito, mas jamais pode haver uma culpa por isso. Arendt distinguiu 

a culpa89 da responsabilidade. A culpa, segundo ela, é um sentimento, ou uma má 

consciência.  

Uma das estratégias políticas do Nazismo foi fazer com que acreditassem que 

não existia diferenciação entre o povo alemão e os nazistas, assim não existiria 

diferença quanto à responsabilidade, pois todos seriam culpados. Isso também 

significa que as medidas tomadas para a punição de criminosos de guerra seriam 

sem êxito: pensava-se que tornar-se-iam apenas ameaças vazias, pois, não 

encontrariam alguém a quem pudessem aplicar a denominação de "criminoso de 

guerra". Como ela (ARENDT, 2004, p. 214) salienta, “quando somos todos culpados, 

ninguém o é. A culpa, ao contrário da responsabilidade, sempre seleciona, é 

estritamente pessoal. Refere-se a um ato, não a intenções ou potencialidades.” 

No Regime Totalitário, o racismo, a exclusão, a progressiva destruição da 

esfera pública, o terror provocado pela destruição dos laços éticos entre os homens, 

fizeram com que a população alemã não conseguisse mais identificar quem era 

aliado da guerra ou quem era contra ela. Nas palavras da autora (ARENDT, 2008, p. 

152), “apenas aquele que conhece os segredos do coração humano, impenetrável 

aos olhos humanos, pode saber se alguém na Alemanha é nazista ou antinazista.” 

Assim, o Nazismo conseguiu o que idealizava, uma “culpa coletiva de todo o povo 

alemão” (Idem, 2008, p. 153). A Política Totalitária conseguiu destruir qualquer tipo 

de "zona neutra" (vida privada - onde não havia risco de perseguição) que o ser 

                                                             
89“A culpa, como a categoria de toda a atividade humana que desmorona não sobre o mundo, mas 
sobre si mesma, à medida que sempre assumo a responsabilidade que não posso deixar de lado e 
sou compelido através de minhas próprias decisões a negligenciar outra atividade. A culpa é, pois, a 
modalidade, a maneira pela qual eu me torno real, mergulho na realidade” (ARENDT, 1993, p. 27). 



93 
 

 
 

humano pudesse estabelecer um lugar seguro. A esfera privada, o lar, não mais 

cumpria seu papel, de resguardar.  

O fato de ninguém mais saber distinguir um inocente de um criminoso de 

guerra fez com que a definição de responsáveis ou de punição perdesse sua 

validade. Tais definições apenas podem ser relacionadas aos que assumissem sua 

responsabilidade. Entretanto, foram poucos os verdadeiros culpados que assumiram 

seus atos e sua responsabilidade sobre os fatos ocorridos. O que deve ser julgado e 

responsabilizado segundo Arendt, é o indivíduo e não o grupo como um todo. É 

preciso avaliar o grau de participação, o papel específico. O fato de ser membro de 

um grupo não condena alguém, mas seus atos individuais, sim. 

Reiterando, a culpa é distinta da responsabilidade, pois ela pertence à pessoa, 

ela alude ao ato e não à intenção. A responsabilidade, diferentemente, refere-se ao 

político, à conduta e à decisão de cada indivíduo. Para Arendt, o sujeito massificado 

tende a contornar ("esquecer") sua responsabilidade para com o mundo e para com 

tudo o que há nele. E o faz, muitas vezes, delegando tal função a outrem, abdicando 

de sua obrigação com a humanidade, mas isso não é possível porque é um atributo 

do ser humano, como "cidadão do mundo"90 se responsabilizar como indivíduo, por 

suas ações e omissões. É por meio da responsabilidade, da ética, que o homem 

demonstra seu amor ao mundo e ao que nele vive. 

Dessa forma, para Arendt, cada ação humana deve estar fundamentada na 

ética. A responsabilidade ética compete a cada um, o destaque, assim, está na 

responsabilidade frente à prevenção e à preservação do Planeta e de seus 

integrantes, temas referentes à humanidade91. A autora acredita que, por meio da 

responsabilidade ética, os seres humanos podem compreender sua inserção no 

mundo, e sua importância na participação como agente político. Assim sendo, a 

necessidade de encontrar, ou de estabelecer uma ferramenta que contribua para o 

resgate da responsabilidade frente à ação política, reestabelecendo o vínculo entre 

“os homens” e a “comunidade”. 

                                                             
90Arendt (1994b, p. 76) escreve, “julga-se sempre como membro de uma comunidade, guiando-se 
pelo senso comunitário, pelo sensus communis. Mas em última análise somos membros de uma 
comunidade mundial pelo simples fato de sermos humanos; essa é a nossa “existência cosmopolita”. 
Quando julgamos e quando agimos em questões políticas, supõe-se que procedemos a partir da 
ideia, e não da realidade, de sermos um cidadão do mundo e, portanto, também um Weltbetrachter, 
um espectador do mundo”. 
91 A humanidade é aquilo que o homem tem em comum com todos os seres humanos. O termo 
humanidade é adotada por Arendt (1992, p. 11), em especial, na obra Homens em tempos sombrios 
como, “a qualidade do que é humano”. 



94 
 

 
 

 

4.4 A amizade como possível condição para o pensar e o agir responsável 

 

Nesse contexto, a amizade tem uma tarefa política: ela estabelece laços de 

confiança, de solidariedade, de auxílio mútuo, importantes tanto na vida privada 

quanto na pública e política. A ação, junto à amizade, permite uma reflexão sob 

outras perspectivas, implicando em uma possível consciência ética. A amizade, na 

concepção arendtiana, pode tornar-se uma “ferramenta” para o pensar, o julgar e o 

agir. Arendt (1992, p. 141-142) ressalta a importância da amizade para o pensar, 

destacando as considerações de Sócrates,  

 

Para Sócrates, a dualidade do dois-em-um significa apenas que quem quer 
pensar precisa tomar cuidado para que os parceiros do diálogo estejam em 
bons termos, para que eles sejam amigos. O parceiro que desperta 
novamente quando estamos alertas e sós é o único do qual nunca podemos 
nos livrar – exceto parando de pensar [...]. O que Sócrates descobriu é que 
podemos ter interação conosco mesmos, bem como com os outros, e os 
dois tipos de interação estão de alguma maneira relacionados. Aristóteles, 
falando de amizade, observou: “o amigo é um outro eu”. Isso significa: 
pode-se, com ele, apreender o diálogo de pensamento como se faz consigo 
mesmo. A observação faz parte da tradição socrática, mas Sócrates diria: 
também o eu é uma espécie de amigo. A experiência condutora, nesses 
assuntos, é evidentemente a amizade, e não a individualidade; antes de 
conversar comigo mesmo, converso com os outros, examinando qualquer 
que seja o assunto da conversa; e então descubro que eu posso conduzir 
um diálogo não apenas com os outros, mas também comigo mesmo.  

 

Ao considerar a amizade sob a perspectiva arendtiana evidencia-se uma 

analogia do “diálogo consigo mesmo” com o “diálogo com o outro”: a amizade 

proporciona que o sujeito experiencie o diálogo com o outro92, e dessa experiência 

ambos os sujeitos captam informações e percepções que contribuem para o pensar 

e o julgar, e também para a realização do diálogo consigo mesmo, o qual não é 

silencioso, pois é um discurso, o sujeito pensante não está só, ele duplica-se.  

A amizade (philia) para Arendt, assim como, para alguns de seus antecessores 

– Aristóteles por exemplo – é um tema de grande importância na vida humana e, por 

certo, na política. Arendt escreve, na obra Homens em tempos sombrios, que na 

Antiguidade acreditava-se que uma vida sem amigos não era uma vida digna de ser 

                                                             
92Aguiar (2011, p. 142) comenta, “Sem ativar esse discurso, somos guinados ao conformismo, à 
coisificação e à reação publicitária aos eventos. Seguindo essa tendência, tonamo-nos massa, seres 
sem espírito, sem discurso, sem comunicação e presa fácil da banalização do mal.” Ou seja, sem o 
diálogo, sem a associação com o outro o ser humano tende a se “fechar”, o que dificulta (reduz) sua 
capacidade de julgar e de pensar. 



95 
 

 
 

vivida, uma vez que na amizade pode-se estar com um igual: humano, partilhando a 

felicidade: as alegrias e os contentamentos (esfera privada). E, esse pressuposto 

precisa ser re-valorizado na atualidade, devido à individualização dos seres 

humanos.  

Arendt lembra que, por muito tempo, os filósofos acreditavam que a amizade 

pertencia apenas ao âmbito privado, à esfera da intimidade, do lar, daquilo que não 

é político. No entanto, a autora compreende a amizade como sendo pertencente ao 

espaço público, com uma conotação política, por ocorrer entre humanos 

pertencentes a uma comunidade, fortalecendo os laços entre eles (e elas), e 

comenta (ARENDT 1991, p. 35-36): 

 

Quando, por exemplo, lemos em Aristóteles que a philia, a amizade entre os 
cidadãos, é um dos requisitos fundamentais para o bem-estar da Cidade, 
tendemos a pensar que ele se referia apenas à ausência de facções e 
guerras civis. Mas para os gregos a essência da amizade consistia no 
diálogo. Afirmava que só o intercâmbio constante da conversação podia unir 
os cidadãos numa polis. No diálogo manifestavam-se claramente a 
importância política da amizade e a humanidade que lhe é própria. Esta 
conversação (por oposição à conversa íntima em que os indivíduos falam 
sobre si próprios), por muito impregnada que possa estar do prazer na 
presença do amigo, diz respeito ao mundo comum, que se torna “inumano”, 
num sentido muito literal, a menos que seja objeto constante do diálogo dos 
seres humanos. Pois o mundo não é humano só por ser feito por seres 
humanos, e não se torna humano só por nele se fazer ouvir a voz humana, 
mas sim, e só, quando se torna objeto de diálogo.  

 

Segundo Arendt, as “coisas” do mundo podem afetar e estimular os homens. 

Porém, elas só se tornam coisas humanas no momento em que se pode discuti-las 

entre seres humanos. Para a autora, os homens precisam constantemente falar 

sobre as coisas que ocorrem no mundo, e, neles mesmos, dessa forma se aprende 

a ser “humano”93. Arendt (1991, p. 36) comenta: “Os gregos davam a esta 

humanidade que se alcança no diálogo da amizade o nome de philanthropia, “amor 

do homem”, uma vez que se manifesta numa vontade de partilhar o mundo com os 

outros homens”.   

Uma das maneiras de criar vínculos com os outros homens, e dessa forma se 

responsabilizar pelo mundo, é por meio da amizade. A amizade possui em seu cerne 

                                                             
93“Ao transfomar-se na humanitas romana, a filantropia grega sofreu bastante modificações. A mais 
importante de entre elas correspondeu ao facto político de em Roma indivíduos das mais diferentes 
origens e ascendência étnica poderem adquirir a cidadania romana, assim entrando no diálogo entre 
romanos cultos e podendo discutir com eles o mundo e a vida. Este pano de fundo político distingue a 
humanitas romana daquilo a que os modernos chamam humanidade, termo pelo qual geralmente 
entendem um simples efeito da educação” (ARENDT, 1991, p. 36). 



96 
 

 
 

uma exigência política pelo fato de manter a conexão dos homens com o mundo. Ela 

o faz os integrando, reforçando o pertencimento a um grupo, à participação de um 

espaço em conjunto. A condição de estar entre amigos, gera um sentimento de 

cuidado, de proteção, exige confiança, lealdade. Assim como reforça a 

responsabilidade pelo mundo. A essência da amizade está no diálogo entre iguais, 

pois para Arendt, para haver amizade é necessário que haja igualdade (enquanto 

seres que pensam, querem, julgam e agem). Schio (2010, p. 101) complementa: 

 

A igualdade encontrada na amizade é idêntica àquela que precisa ocorrer 
na política. Sem ela não seria possível o encontro entre os seres humanos 
na esfera pública e política, e a cidadania ficaria inviabilizada. A 
desigualdade é comum na esfera privada (no lar, no trabalho, na escola, por 
exemplo), em que, devido aos seus objetivos, há hierarquia, mando e 
obediência, entre outros, tanto para Aristóteles quanto para Arendt. Na vida 
pública, porém, a igualdade é um componente básico.  
Na esfera pública e política, acontece o encontro entre humanos que se 
consideram iguais, que se reconhecem como aptos para a vida em 
conjunto, visando à busca do bem comum, da mesma forma que o amigo 
deseja encontrar o outro, o concebe como igual e digno, e também quer o 
bem dele.  

 

A amizade requer disposição recíproca, confiança, franqueza, diálogo, ação e 

pensamento, o pensar entre amigos, colabora para imaginar as consequências dos 

atos, em busca de coerência no que é pensado, desejado e realizado. Exige, 

também, que sejam manifestos os sentimentos: de alegria, tristeza, medo, empatia, 

amor, ódio, entre outros. “Os que consideramos como amigos verdadeiros [...] são 

geralmente aqueles a quem revelamos sem hesitar a nossa felicidade, e com quem 

contamos para partilhar os nosso contentamento” (ARENDT, 1991, p. 35). É dessa 

maneira que a amizade propicia ao ser humano aprimorar suas virtudes: justiça; 

coragem; temperança; prudência; generosidade; paciência; em especial. Para 

Arendt, a amizade, também proporciona ao ser humano preocupar-se com o “outro”: 

na esfera pública e política, se preocupa, pensa, discute e age com relação aos 

temas que abrangem questões em comum, preocupações que compartilham com 

seus iguais. Schio (2010, p.103-104) acrescenta: 

 

Quando o outro é concebido como igual (porque é humano), ele é 
concebido como alguém que possui dignidade, merecendo, então, respeito 
[...]. O que torna os seres humanos iguais é a racionalidade, traço em 
comum entre todos. A racionalidade expõe a possibilidade de discutir, de 
persuadir, de concordar, mesmo que cada um permaneça com sua 
singularidade, em meio às diferenças. O que é relevante para a política é 



97 
 

 
 

que cada um participe do espaço público, que exponha aquilo que pensa, 
sente e quer. E a amizade auxilia essa tarefa.  

 
A amizade, junto à imaginação, contribui para o ser humano considerar o 

“outro” presente, pois por meio da imaginação há a possibilidade de pressupor o 

ponto de vista dos outros, assim como sua forma de pensar, ou seja, transcender as 

próprias limitações. Arendt depreende que, dessa forma, o ser humano pode superar 

seus próprios interesses (quando uma pessoa coloca suas opiniões, desejos e 

necessidades em primeiro lugar) para viver em comunidade. Para ela, a amizade 

também possibilita a “mentalidade alargada”94.  

A “mentalidade alargada”, nesse caso, permite ao homem (cidadão) que ele 

não esteja desacompanhado, eliminando o sentimento de autossuficiência, 

sentimento comum aos homens da massa. O humano, ao entender que se basta, 

deixa de pensar no outro, no grupo, e, em consequência, no mundo em que habita. 

Transformando-se em um ser egoísta, um ser desinformado em relação a tudo o que 

diz respeito aos “outros”, ele não se identifica como partícipe de um grupo que 

possui atributos em comum, pertencentes a mesma esfera – mundo ou a natureza 

(physis) - que requer cuidados.  

A amizade tem como atributo a admiração, a dedicação, e o cuidado com as 

coisas humanas, isto é, com o mundo. O mundo comum deve ser entendido pelos 

homens não como algo que eles possuem, “uma coisa”, mas como algo que se deve 

conviver (viver com e no mundo e na natureza). Pois, quando o homem entende o 

mundo como sua posse, ele não considera o “outro” como amigo, mas como 

opositor. Dessa forma não há interesse para com o cuidado e os assuntos que 

dizem respeito ao mundo. 

A amizade se torna política, segundo a concepção arendtiana, no momento em 

que o homem, por meio do discurso, procura superar divergências, atritos, disputas, 

até mesmo seus próprios interesses em detrimento do “outro”. Desse modo, a 

                                                             
94Schio (2010, p. 105) enfatiza que vários conteúdos de Kant foram apreendidos por Arendt, e o 
conceito de “mentalidade alargada” é um deles: “O que convém ressaltar é aquele em que os outros 
seres humanos são presentificados e considerados, o que é uma forma de representatividade, e que 
não deixa de ser uma espécie de amizade ao humano, ou mesmo uma forma de 'vida counitária'. É a 
mentalidade alargada, exposta por ele da seguinte forma: ‘As seguintes máximas do entendimento 
humano comum [...]: [a segunda] denota uma pessoa com maneira de pensar alargada, quando ela 
não se importa com as condições privadas subjetivas do juízo, dentro das quais tantos outros estão 
como que postos entre parênteses, e reflete sobre o seu juízo desde um ponto de vista universal (que 
ele somente pode determinar enquanto se imagina no ponto de vista dos outros)’.” 



98 
 

 
 

amizade pode ser entendida como um exercício político, que realiza-se no espaço 

público. Arendt (2009, p. 59-60) expõe: 

 

O elemento político da amizade é que, no diálogo autêntico, cada um dos 
amigos pode entender a verdade inerente à opinião do outro. Mais do que o 
amigo como pessoa, cada um entende como e em qual articulação 
específica o mundo comum aparece ao outro, que como pessoa será 
sempre desigual ou diferente. Esse tipo de compreensão – ver o mundo 
(como dizemos hoje corriqueiramente) do ponto de vista do outro – é uma 
percepção política por excelência. 

  

Esse tipo de compreensão possibilita o cuidado com o mundo, e por 

consequência a responsabilização pela comunidade em que se está inserido. Essa 

responsabilidade tem o caráter ético, devendo ser comum a todos os seres 

humanos: a amizade aproxima os sujeitos, a confiança, a possibilidade de 

descobertas são potencializadas quando alguém está entre amigos. Schio (2010, p. 

107) escreve: 

 

O discurso político pode, então, atingir e mover as emoções dos ouvintes, 
isto é, gerar um pathos, uma tendência propícia em direção ao outro, às 
suas opiniões e demandas. Para tanto, o falante precisa movimentar e 
alterar as emoções do ouvinte (ou ouvintes), porque esses estão com sua 
atenção voltada para ele. Há como uma disposição ao falante, e uma 
tendência para compreendê-lo. É esse pathos que Arendt espera dos 
cidadãos quando estão reunidos.  Como na amizade, em que há 
predisposição para concordar com o amigo, o mesmo ela espera que ocorra 
na vida política. 

 

A amizade gera esse phatos95, esta pré-disposição para com o outro, uma 

qualidade indispensável para reunir os seres humanos em benefício de um objetivo 

em comum. Em outros termos, quando um grupo tem interesses com relação a um 

tema, por exemplo, a necessidade de iluminação para aumentar a segurança96, o 

vínculo de amizade, e o respeito pelos outros, contribui para que haja a busca da 

compreensão, e dessa forma ocorra um acordo entre as partes. A amizade, na 

ocasião de solucionar problemas referentes ao grupo (comunidade) facilita que haja 

                                                             
95Phatos pode ser entendida como um estado emocional, um sofrer pelo “outro”, uma solidariedade 
entre humanos e não apenas como doença, um padecimento solitário, usualmente utilizado. 
96Schio (2010, p.108) explica: “O público [os envolvidos] precisa [precisam] saber o assunto que está 
sendo tratado para poder participar da discussão, e, para tanto, esse deve ter sentido, precisa ser 
importante para ele [eles e elas], o que intensifica ou não a eficácia da dissuasão. Em outros termos, 
é preciso compartilhar o contexto de digressão, pois o phatos só se estabelece quando há uma 
ligação entre o falante e o ouvinte, o que permite a adesão do segundo.” 



99 
 

 
 

debates, discussões e acordos entre os seres humanos, e isso deve ocorrer sem 

qualquer forma de coação. 

A amizade resulta no reconhecimento dos “outros” e na conexão com eles. Ela 

implica um distanciamento de si próprio, para então, ocorrer à aproximação com os 

“outros”. Na amizade é inerente o senso de responsabilidade, tanto na esfera 

privada como na política, uma vez que os homens pertencerem a um mundo comum 

eles precisam se unir em prol do mesmo. Nas palavras de Arendt (2009, p. 57-58), 

 

A amizade consiste, de fato, em larga medida, naquele gênero de conversa 
sobre alguma coisa que os amigos têm em comum. Conversar sobre o que 
está entre eles torna a coisa ainda mais comum a eles. Ela não apenas 
adquire a sua articulação específica, mas também se desenvolve e se 
expande até, finalmente, no transcurso do tempo e da vida, começar a 
formar um pequeno mundo próprio que é compartilhado na amizade. 

 

Ao associar-se, o homem deixa de ser um ser “sozinho, isolado”, pois ele 

passa a compartilhar experiências, conversas, momentos, manifestando sua 

humanidade. Ao conversar, a pessoa deve considerar os “outros” e o mundo, 

covertendo a simples conversação à um diálogo entre amigos: no "o quê está 

ocorrendo", ou no que vai acontecer, sendo exigência para uma autêntica vida 

política. Por ter a amizade a capacidade de retirar o homem da solidão, ela torna-se 

uma resistência à massificação. 

O diálogo, a vivência compartilhada, consolida o pertencimento ao mundo. A 

solidariedade, a cooperação, a adesão a um grupo fortalece a humanidade. 

Conviver em conjunto e desenvolver vínculos com os outros, humaniza o homem, 

proporcionando-o a tornar-se um ser político. Schio (2008, p.17) escreve, “a amizade 

pode tomar conotações políticas, por permitir que haja uma flexibilização dos pontos 

de vista, das crenças e dos interesses em prol do outro, de sua opinião que porta 

dignidade e, por isso, deve ser respeitada.” 

A reflexão de Arendt sobre o conceito de amizade, em consonância com a 

ação política, demonstra que a noção de amor mundi97 está relacionada com ambas 

as noções, pois o amor mundi é compreendido por Arendt, como uma disposição, 

um prazer em compartilhar o mundo com “os outros”, partilhar de forma discursiva os 

                                                             
97O conceito arendtiano de “amor mundi” é contraposto pelo caráter intimista do amor romântico. Para 
Arendt, ambos são acepções distintas e devem ser tratadas dessa forma. O segundo ocorre no 
privado, tem o aspecto de intimidade; é uma espécie de individualismo. O primeiro, por sua vez, está 
conectado ao mundo, tendo-o como sua principal ocupação e, por isso, sendo o cerne das questões 
políticas.  



100 
 

 
 

acontecimentos que ocorrem. No entanto, Arendt atenta, em A Condição Humana, 

que a amizade não pode jamais ser confundida com “amor”, pois este está 

relacionado às questões de cunho privado. A autora (ARENDT, 2013a, p. 63) 

escreve: 

 

há muitas coisas que não podem suportar a luz implacável e radiante da 
constante presença de outros na cena pública; nesta, só pode ser tolerado o 
que é considerado relevante, digno de ser visto ou ouvido, de sorte que o 
irrelevante se torna automaticamente um assunto privado. É claro que isso 
não significa que as questões privadas sejam geralmente irrelevantes; pelo 
contrário, veremos que existem assuntos muito relevantes que só podem 
sobreviver no domínio privado. O amor, por exemplo, em contraposição à 
amizade, morre ou, antes, se extingue assim que é trazido a público [...]. 
Dada a sua inerente não mundanidade [worldlessness], o amor só pode ser 
falsificado e pervertido quando utilizado para fins políticos, como a 
transformação ou a salvação do mundo.  

 

 Viver no mundo98 é, para Arendt, estar entre coisas; estar interposto com 

coisas e pessoas. Ao mesmo tempo em que o mundo separa os humanos, ele 

também os relaciona. Nesse sentido, o cuidado com o mundo cabe a cada um, cada 

ser humano. Por isso, ele é de cunho político. A amizade propicia aos seres 

humanos participarem de algo em comum, e também diferenciem-se, quanto 

participantes, por meio da fala e da ação. A amizade está relacionada ao respeito 

entre os homens, à consideração pelo “outro”. Por intermédio da amizade, os seres 

humanos podem se associar, respeitando as diferenças existentes no “outro”. O 

reconhecimento do “outro” ocorre quando há interações, vínculos que os unem. 

Tornando pública uma solidariedade ativa, pois os amigos apoiam e defendem um 

ao outro.  

Nas palavras de Arendt (1993, p. 99), 

 

A igualação na amizade não significa, naturalmente, que os amigos se 
tornem os mesmos, ou sejam iguais entre si, mas, antes, que se tornem 
parceiros iguais em um mundo comum – que, juntos, constituem uma 
comunidade. O que a amizade alcança é justamente a comunidade. 

                                                             
98Lories (1985, p. 39) comenta, “Existir dans un monde commun ne va pas plus de soi qu'existir dans 
la pluralité. Pour que de hommes se raportent à um monde - pour qu'il y ait monde et non pas 
seulement un milieu naturel, de la matière et des flux, des forces combinatoires, des mécanismes ou 
des structures -, il faut d'abord qu'ils ne soint pas sous l'empire des besoins vitaux et des visées 
intéressées et utlitaires qui engloutissent toutes les choses dans des processus - dans les cycles 
répétifis de la vie et dans la chaîne sans fin des moyens - sans jamais les laisser apparaître dans 
l'apparaîte. Sans un arrachement aux nécessités vitales et aux exigences ulilitaires, aucun monde ne 
peut se dresser et demeurer”.  

 



101 
 

 
 

 

Para Arendt, o amigo não deve ser entendido, como um espelho de si mesmo, 

pois dessa forma a relação “entre”, seria instrumental. Dito de outra maneira, não 

deve-se idealizar no amigo um “outro eu”, mas um companheiro. Isto posto, a 

amizade pode ser compreendida como uma espécie de teia que une e vincula seres 

da mesma espécie, pertencentes ao mesmo mundo, cuja pretensão seja o bem viver 

em comunidade.  

A amizade pode ser um "antídoto" contra a massificação, o comportamento, o 

não pensar, à barbárie; a amizade, a tolerância, são valorosos para a formação do 

cidadão, que se preocupa e se responsabiliza pelo mundo, pela natureza, pela 

comunidade, pelos seres humanos em geral. A amizade que ocorre na esfera 

pública requer que os sujeitos sejam conscientes de sua responsabilidade comum 

pela comunidade, requer também a participação e o constante diálogo sobre 

questões que se referem ao bem comum e à preservação do mundo. Dessa forma, o 

sujeito pode se sentir partícipe e responsável pelo mundo, reavendo sua ação como 

cidadão na comunidade.  

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 
 

5 Considerações Finais 

 

Hannah Arendt pensadora do séc. XX teve como escopo de seu pensamento 

as questões políticas de seu tempo, e uma de suas constatações é a transformação 

da sociedade Moderna em uma sociedade massificada, no séc. XX. Os seres 

humanos do séc. XXI, então, são seres da massa. A solidão, a não pertença ao 

mundo, e até mesmo o sentimento de desolação, de ser supérfluo e substituível, a 

partir do séc. XX, tornaram-se as características basilares do homem da massa. Sua 

consequência é a geração do sentimento de impotência, e a desvalorização do 

“mundo comum”, entre outras. 

A supervalorização do labor fez com que a única preocupação do homem fosse 

manter-se vivo (provendo suas necessidades básicas), esforçando-se para cada vez 

mais produzir e consumir (o animal laborans substituiu o homo faber, o produtor). 

Dessa forma, a relação que o ser humano possuía com o mundo e com a natureza, 

alterou-se: é preciso gerar conforto não importando as consequências: se as 

reservas naturais serão esgotadas, se haverá um excesso de produção de lixo, se 

há ou não o descarte adequado dele; a poluição dos lençóis freáticos, apenas para 

exemplificar. O que culminou no estranhamento e, por cosequência, no afastamento 

do homem para como o mundo, e para como seus iguais, rompendo a interação e a 

comunicação entre eles. Em outros termos, não existem mais relações políticas: 

restou somente a tagarelice privada, o individualismo, etc.  

O progresso, a produção e o consumo desenfreados dispensam aquilo que 

pode congregar o indivíduo com os outros, e ao mundo, impedindo as inter-relações. 

Sem interesse por questões que tangem ao espaço público, e por consequência, à 

política, esses seres massificados não se identificam como pertencentes ao grupo 

humano, acreditando que seus interesses são apenas particulares. O homem 

massificado transferiu a sua responsabilidade política, isto é, o cuidado com o grupo, 

para os outros: políticos profissionais, burocratas. Por conseguinte, deixou de 

pensar, julgar, querer e agir em concordância com a comunidade, cujo interesse seja 

o bem comum. 

E ele não age porque acredita que não precisa; entende que o comportamento 

é ação, de maneira que ele apenas reage às situações nas quais está envolvido. A 

passividade subtraiu a capacidade deles de se relacionarem. Ele não pensa sobre 



103 
 

 
 

as próprias atitudes, e não fala de forma espontânea, inviabilizando a partilha de 

experiências, em um mundo comum. Ele renunciou à capacidade de participar 

discursivamente sobre os problemas comuns com e sobre os outros. Reduzindo seu 

discurso e sua ação, ele assemelha-se a qualquer ser vivo, unicamente por sua 

predisposição de suprir suas necessidades de vida, que embora sejam básicas, não 

são suficientes ao humano.  

Arendt atenta para o enfraquecimento da capacidade do homem moderno de 

se relacionar com as outras pessoas, o que se acentua no séc. XX (por exemplo: a 

internet, cujo vínculo virtual substituiu a interação física entre as pessoas), o 

interesse passou a ser “se dar bem”, consumir, ter sucesso (status social), porém, 

individualmente ou para um pequeno grupo. Para Arendt, o "mal banal" pode ser 

mais frequente na sociedade das massas, pois a mesma é composta por seres 

conformistas, superficiais, que não se comprometem e que não se responsabilizam 

por seus atos, seres que não querem pensar, julgar a respeito daquilo que se refere 

ao grupo. 

Como o individualismo, a competitividade, intrínseca aos seres massificados, 

afasta cada um dos outros seres humanos. Eles passam a considerar os outros 

como estranhos: adversário ou concorrente, ao invés de tê-lo como um possível 

companheiro, amigo, parceiro e colaborador. Esse é um dos motivos pelos quais 

Arendt enfatiza a importância política da amizade. Nesse sentido, a hipótese 

desenvolvida foi a de que o ser da massa necessita agir para tornar-se responsável 

pelo espaço de convívio com os outros – o mundo e a natureza. Dessa forma, 

percebe-se o quão importante é a questão política no pensamento arendtiano, uma 

vez que a permanência da comunidade e dele próprio são questões referentes à 

política. O viver em comunidade possibilita a proximidade entre as pessoas: 

conversar, pensar e decidir em conjunto sobre temas de interesse em comum.  

É em conjunto que os seres humanos devem gerir os conflitos que podem 

surgir. Os acordos a respeito de assuntos importantes para a comunidade precisam 

ser debatidos em conjunto, em busca de soluções. Do contrário, tensões e conflitos 

não são conciliados, não haverá o gerenciamento das questões (ordem de 

prioridade), podendo haver um conformismo, um condicionamento e assim uma 

ameaça à liberdade. Em outros termos, surgirá alguém que, por meio da coação e 

da violência, assumirá os "negócios humanos", decidirá e agirá em nome de todos. 



104 
 

 
 

Para Arendt, a política é o lugar propício para a ação. Portanto, não são os 

indivíduos ou os grupos que dominam, mas, cidadãos que atuam, relacionando-se 

uns com os outros. Nesse sentido, para ela, a pluralidade é a forma pela qual “os 

homens vivem no mundo”, onde falam e agem, transparecendo suas diferenças o 

que torna cada ser insubstituível, irrepetível, único, singular. Por ser o espaço 

político algo volátil, ele necessita de durabilidade, estabilidade e proteção, e cabe ao 

ser humano responsabilizar-se por torná-lo seguro por meio de ações.  

Para tornar-se responsável, o “homem da massa” precisa agir, e tornar-se 

cidadão. A ação é a atividade que ocorre entre os seres humanos, na comunidade. 

Após a reunião em um espaço público e político, com assuntos em comum, ouvindo, 

falando e deliberando em conjunto sobre questões referentes ao grupo, a ação 

torna-se possível. Para o agir político é necessário que haja a "liberdade política", 

nos termos de Arendt. Garantindo a igualdade de direitos na comunidade.  Ser 

cidadão, segundo ela, requer que os seres humanos saibam conviver com os outros 

no espaço público, e que se percebam integrantes com interesses em comum, quais 

sejam: de melhorar e preservar o mundo em que vivem. Para que isso ocorra cada 

indivíduo precisa superar seus próprios interesses (egoísticos) em benefício do 

grupo.  

A partir das reflexões arendtianas se pode considerar a amizade uma maneira 

de resistência aos processos de massificação contemporâneo: a amizade, na forma 

que é entendida por Arendt, pode ser condição para renovar os vínculos entre as 

pessoas, reativar o diálogo, a preocupação pelo outro: pessoa, natureza, animais, 

comunidade, mundo. A amizade vincula os seres humanos e faz com que se reúnam 

e vivam a política. Proporcionando que os indivíduos sejam solidários uns com os 

outros, que pensem de forma a cooperar com aquilo que acreditam ser o melhor 

para todos, responsabilizando-se pelo mundo. E dessa forma, se identifiquem como 

componentes do espaço público, isto é, como cidadãos. Para Arendt, os seres 

humanos devem se reconhecer como seres que constituem o espaço público, isto é, 

agindo e dialogando em conjunto é que este espaço é constituído, e que o ser 

cidadão torne-se autêntico.  



 
 

 
 

Referências Bibliográficas: 

 

ABBAGNANO, Nicola. Dicionário de Filosofia. Tradução da 1ª edição brasileira 

coordenada e revisada por Alfredo Bossi, revisão da tradução e tradução dos novos 

textos Ivone Castilho Benedetti. 6ª ed. São Paulo: Martins Fontes, 2012. 

AGUIAR, Odilio Alves. A categoria da condição humana em Hannah Arendt. In: 

CORREIA, Adriano (org). Hannah Arendt: e a condição humana. Salvador, 

Quarteto, 2006. p.75-92. 

_______. Ética e dissenso em Hannah Arendt. In: AGUIAR, Odilio Alves; 

BARREIRA, César; ALMEIDA, José Carlos Silva de; BATISTA, José Élcio (org). 

Origens do Totalitarismo: 50 Anos Depois. Rio de Janeiro: Relume Dumará; 

Fortaleza, CE:  Secretaria de Cultura e Desporto, 2011. p. 185-192. 

 _______. A amizade como amor mundi em Hannah Arendt. O que nos faz 

pensar nº28, dezembro de 2011a. Disponível em <http://oquenosfazpensar.fil.puc-

rio.br/import/pdf_articles/OQNFP_28_07_odilio_alves_aguiar.pdf> Acesso em: 18 de 

novembro 2017.  

ALMEIDA, Vanessa Sievers de. Amor mundi e educação: reflexões sobre o 

pensamento de Hannah Arendt. 193f. Tese (Doutorado) – Faculdade de Educação, 

Universidade de São Paulo, 2009. Disponível em: 

<http://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/48/48134/tde-08122009-160028/pt-

br.php> Acesso em: 19 de novembro de 2017. 

_______. Educação em Hannah Arendt: Entre o mundo deserto e o amor ao 

mundo. São Paulo: Cortez, 2011. 

ARENDT, Hannah. Crises da República. São Paulo: Perspectiva, 1973.  

_______. Travail, Ceuvre, Action. In: Étude Phénoménologiques. Belgique, Ousia, 

Nº 2, 1985. 

_______. Origens do Totalitarismo. São Paulo, Companhia das Letras, 1989. 

_______. Homens em Tempos sombrios. Lisboa: Relógio D’Água, 1991.  

_______. A vida do espírito: o pensar, o querer, o julgar. Rio de Janeiro: Relume-

Dumará/UFRJ,1992. 



106 
 

 
 

_______. A dignidade da política: ensaios e conferências. Organização Antonio 

Abranches. Tradução Helena Martins e outros, 2. ed., Rio de Janeiro: Relume-

Dumará, 1993.  

_______. Eichman in Jerusalem. Harmondsworth, Middlesex, England. Penguim 

Books, 1994a 

_______. Lições sobre a filosofia política de Kant. Trad. de André Duarte de 

Macedo. Rio de Janeiro: Relume-Dumará, 1994b.  

_______. Sobre a violência. Rio de Janeiro: Relume-Dumará, 1994c.  

_______. Eichmann em Jerusalem: Um relato sobre a banalidade do mal. 

Tradução: José Rubens Siqueira, 15ª reimpressão. São Paulo: Companhia das 

Letras, 1999.   

_______. Responsabilidade e julgamento. Edição Jerome Kohn;  revisão 

técnica Bethânnia Assy e André Duarte. [tradução Rosaura Einchernberg]. – São 

Paulo: Companhia das Letras, 2004. 

_______. Trabalho, obra, ação. In: CORREIA, Adriano (org.). Hannah Arendt e A 

condição humana. Salvador, Quarteto, 2006. p. 341-368. 

_______. Compreender: Formação, exílio e totalitarismo. Ensaios (1930-1954). São 

Paulo: Companhia das Letras; Belo Horizonte: Editora UFMG, 2008. 

_______. A promessa da política. Organização e introdução de Jerome Kohn; 

tradução Pedro Jorgensen Jr. – 2ª Ed. – Rio de Janeiro: DIFEL, 2009. 

_______. A Condição Humana; tradução: Roberto Raposo, revisão técnica: Adriano 

Correia, 11ª ed., 4ª reimp.  Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2013a. 

_______. Entre o Passado e o Futuro. 7ª ed.1ª reimp . São Paulo, Perspectiva, 

2013b.  

_______.O conceito de amor em Santo Agostinho. Tradução Alberto Pereira 

Dinis. Lisboa: Instituto Piaget, S.d.  

ARISTÓTELES. Tópicos; Dos argumentos sofísticos. (Coleção Os Pensadores) 

Seleção de textos de José Américo Motta Pessanha; tradução de Leonel Vallandro e 

Gerd Bornheim da versão inglesa de W.A. Pickard.— São Paulo: Nova Cultural, 

1987.  

ARAÚJO, Lilian.  A faculdade do pensar e o espectador arendtiano: desdobramentos 

de A Condição Humana. In: CORREIA, Adriano (org). Hannah Arendt: e a condição 

humana. Salvador, Quarteto, 2006. p.285-302. 



107 
 

 
 

ASSY, Bethania. Sensus communis: exercício da condição humana – para uma 

concepção de sensibilidade civilizadora. In: CORREIA, Adriano (org). Hannah 

Arendt: e a condição humana. Salvador, Quarteto, 2006. p. 315-330. 

_______. Hannah Arendt: do mal político à ética da responsabilidade pessoal. In: In: 

AGUIAR, Odilio Alves; BARREIRA, César; ALMEIDA, José Carlos Silva de; 

BATISTA, José Élcio (org). Origens do Totalitarismo: 50 Anos Depois. Rio de 

Janeiro: Relume Dumará; Fortaleza, CE:  Secretaria de Cultura e Desporto, 2011. p. 

87-102. 

_______. Ética, responsabilidade e juízo em Hannah Arendt. Texto e tradução 

Bethania Assy – 1 ed. – São Paulo: Perspectiva; São Paulo: Instituto Norberto 

Bobbio, 2015. 

BATISTA, José Élcio. Sociedade de massa e totalitarismo. In: AGUIAR, Odilio Alves; 

BARREIRA, César; ALMEIDA, José Carlos Silva de; BATISTA, José Élcio (org). 

Origens do Totalitarismo: 50 Anos Depois. Rio de Janeiro: Relume Dumará; 

Fortaleza, CE:  Secretaria de Cultura e Desporto, 2001. p. 203-215. 

BEINER, Ronald. Hannah Arendt – sobre “O Julgar”. In: Lições sobre a filosofia 

política de Kant. Trad. de André Duarte de Macedo. Rio de Janeiro: Relume-

Dumará, 2 ed. 1994. 

BIGNOTTO, Newton. O totalitarismo hoje? In: AGUIAR, Odilio Alves; BARREIRA, 

César; ALMEIDA, José Carlos Silva de; BATISTA, José Élcio (org). Origens do 

Totalitarismo: 50 Anos Depois. Rio de Janeiro: Relume Dumará; Fortaleza, CE:  

Secretaria de Cultura e Desporto, 2011. p. 37- 46. 

BURNS, Edward McNall. História da Civilização Ocidental. (vol. 1 e 2), Trad. 

Lourival Gomes Machado, Lourdes Santos Machado e Leonel Vallandro. 25 ed., 

Porto Alegre; Rio de Janeiro: Editora Globo, 1983.    

CALVET, Theresa. Ação, Linguagem e Poder: Uma releitura do Capítulo V da obra 

The Human Condition. In: CORREIA, Adriano (org). Hannah Arendt: e a condição 

humana. Salvador, Quarteto, 2006. p. 35-74. 

_______. Somos do mundo e não apenas no mundo. In CORREIA, Adriano; 

NASCIMENTO, Mariângela M. (org). Hannah Arendt: Entre o Passado e o 

Presente. Juiz de Fora, UFJF, 2008. p.73-88. 

_______. A natureza do totalitarismo: o que é compreender o totalitarismo? In: 

AGUIAR, Odilio Alves; BARREIRA, César; ALMEIDA, José Carlos Silva de; 



108 
 

 
 

BATISTA, José Élcio (org). Origens do Totalitarismo: 50 Anos Depois. Rio de 

Janeiro: Relume Dumará; Fortaleza, CE:  Secretaria de Cultura e Desporto, 2011. p. 

47-50. 

CORREIA. Adriano. O significado político da natalidade – considerações sobre 

Hannah Arendt e Jürgen Habermas. In: CORREIA, Adriano (org). Hannah Arendt: e 

a condição humana. Salvador, Quarteto, 2006. p. 225-236. 

 _______. O significado político da natalidade: Arendt e Agostinho. In CORREIA, 

Adriano; NASCIMENTO, Mariângela M. (org). Hannah Arendt: Entre o Passado e o 

Presente. Juiz de Fora, UFJF, 2008. p.15-34. 

_______. Sobre o trágico na ação: Arendt (e Nietzsche). O que nos faz pensar nº 

29, maio de 2011. Disponível em: 

<http://www.oquenosfazpensar.com/adm/uploads/artigo/sobre_o_tragico_na_acao:_

arendt_(e_nietzsche)/adriano_correia_59-74.pdf> Acesso em: 19 de novembro 2017

  

DI PEGO, Anabella. La modernidad en cuestión: Totalitarismo y sociedad de 

masas en Hannah Arendt. 1ª Ed. La Plata: EDULP, 2014. 

DUARTE, André. Hannah Arendt e a biopolítica: a fixação do homem como animal 

laborans e o problema da violência. In: CORREIA, Adriano (org). Hannah Arendt: e 

a condição humana. Salvador, Quarteto, 2006. p.147-162. 

KEINERT, Fábio Cardoso. A questão do social em Hannah Arendt. In: TEORIA & 

PESQUISA: Revista de Ciência Política. Vol. 16, Nº 1 – jan/jun de 2007. Disponível 

em: <http://www.teoriaepesquisa.ufscar.br/index.php/tp/article/viewFile/38/31> 

Acesso em: 08 de maio de 2017.  

KÖCHE, José C. Fundamentos de Metodologia Científica: Teoria da Ciência e 

Iniciação à Pesquisa. Petrópolis, RJ: Vozes, 2011. Disponível em: 

<http://pt.scribd.com/doc/192008010/Fundamentos-de-Metodologia-Cien-Jose-

Carlos-Koche-pdf#scribd> Acesso em: 19 de novembro 2017 

KOHN, Jerome. O mal e a pluralidade: o caminho de Hannah Arendt em direção À 

via do espírito. In: AGUIAR, Odilio Alves; BARREIRA, César; ALMEIDA, José Carlos 

Silva de; BATISTA, José Élcio (org). Origens do Totalitarismo: 50 Anos Depois. 

Rio de Janeiro: Relume Dumará; Fortaleza, CE:  Secretaria de Cultura e Desporto, 

2011 p. 9-36. 



109 
 

 
 

LAFER, Celso. Hannah Arendt: pensamento, persuasão e poder. Rio de Janeiro: 

Paz e Terra, 1979.  

_______. A reconstrução dos direitos humanos: Um diálogo com o pensamento 

de Hannah Arendt. 1ª reimp. São Paulo: Companhia das Letras, 1988. Disponível 

em: <https://mpassosbr.files.wordpress.com/2013/03/a-reconstruc3a7c3a3o-dos-

direitos-humanos-celso-lafer.pdf> Acesso em: 19 de novembro 2017 

_______. Experiência, ação e narrativa: reflexões sobre um curso de Hannah 

Arendt. Estudos Avançados 21 (60), 1997. Disponível em: 

<http://www.scielo.br/pdf/ea/v21n60/a22v2160.pdf> Acesso em: 19 de novembro 

2017. 

_______. Hannah Arendt e Norbeto Bobbio – uma promessa de aproximação. In: 

CORREIA, Adriano (org). Hannah Arendt: e a condição humana. Salvador, 

Quarteto, 2006. p.11-34. 

LEGROS, Robert. Hannah Arendt: une comprehension phénoménologique des droits 

de l’homme. In: Étude Phénoménologiques. Belgique, Ousia, Nº 2, 1985. p. 27-54. 

LORIES, Danielle. Sentir em commun et juger par soi-même. In: Étude 

Phénoménologiques. Belgique, Ousia, Nº 2, 1985. p. 55-92. 

NASCIMENTO, Mariângela M. A Esfera Pública na Democracia Brasileira: Uma 

Reflexão Arendtiana. In CORREIA, Adriano; NASCIMENTO, Mariângela M. (org). 

Hannah Arendt: Entre o Passado e o Presente. Juiz de Fora, UFJF, 2008. p. 53-72. 

NETO, Rodrigo Ribeiro Alves. Alienações do mundo: uma interpretação da obra de 

Hannah Arendt. Rio de Janeiro: PUC-Rio; São Paulo: Ed. Loyola, 2009. 

PEQUENO, Marconi. Hannah Arendt: violência e banalidade do mal. In: CORREIA, 

Adriano (org). Hannah Arendt: e a condição humana. Salvador, Quarteto, 2006. 

p.163-174 

SANTIAGO, Emerson: Filisteus. Disponível em:  

<https://www.infoescola.com/antiguidade/filisteus/> Acesso em: 18 de novembro 

2017> 

SCHIO, Sônia Maria. Hannah Arendt: A Estética e a Política (do juízo estético ao 

juízo político). Tese de Doutorado. Porto Alegre, 2008. Disponível em:  

<https://www.lume.ufrgs.br/bitstream/handle/10183/14684/000666812.pdf?sequence

=1> Acesso em: 19 de novembro 2017 



110 
 

 
 

_______. Hannah Arendt: pathos e política. In: SANGALLI, Idalgo José; FANTINEL, 

Fernando S. (org). O filosofar no tempo: traços de uma amizade. Caixias do Sul, 

RS: Educs, 2010. p. 99-110.  

_______. Hannah Arendt: a questão da autoridade. In: OLIVEIRA, Katlen Luana de; 

SCHAPER, Valério Guillherme. (Org.) Hannah Arendt: uma amizade em comum. 

São Leopoldo: Oikos, EST, 2011, v., p. 94-105.  

_______. Hannah Arendt: História e Liberdade: da Ação à Reflexão. 2ª ed, Porto 

Alegre, RS: Clarinete, 2012. 

_______.Hannah Arendt: o mal banal e o julgar. In: Veritas, v.56, n1, jan/abr. 

2011.p. 127-135. Disponível em: 

<http;//revistaseletronicas.pucrs.br/index.php/veritas/article/view/9297 Acesso em> 

10 de março 2016. 

_______. Hannah Arendt: o “homem da massa” e a “didática do senhor e do 

escravo”. In SOUZA, Draiton Gonzaga de; LIMA, Francisco Jozivan Guedes de (org). 

Filosofia e Interdisciplinariedade: Festschrift em homenagem a Agemir 

Bavaresco. Porto Alegre, RS: Editora Fi, 2015. p. 907-927 Disponível em: 

<http://media.wix.com/ugd/48d206_04059bbe992749dfbbb012c08d0bca69.pdf> 

Acesso em: 10 de março 2016. 

SOUZA, Vinícius Silva de. O conceito de liberdade de Hannah Arendt. : CORREIA, 

Adriano; NASCIMENTO, Mariângela (org). Hannah Arendt: entre o passado e o 

presente. Juiz de Fora/UFJF, 2008. p.111-121. 

STEVENS, Bernard. Arendt, disciple de Heidegger? In: Étude 

Phénoménologiques. Belgique, Ousia, Nº 2, 1985. p. 93-110. 

WINKCLER. Silvana. A mundanidade das atividades humanas. In: CORREIA, 

Adriano (org). Hannah Arendt: e a condição humana. Salvador, Quarteto, 2006. p. 

93-130. 

 


	1 Introdução
	2 O “Homem da massa” e a cidadania
	2.1 A sociedade moderna: uma breve contextualização
	2.2 Da boa sociedade à sociedade da massa
	2.3 O cidadão
	A) A massificação e o seu resultado: o "não-cidadão"
	B) A cidadania
	2.4 A liberdade como atributo do cidadão
	3 O homem e sua condição humana: a ação como legitima atividade política
	3.1 O homem e sua condição humana
	3.2 A vita activa comparada à vita contemplativa
	3.3 A Tradição, a história e o mundo
	3.4 O animal laborans e a sociedade massificada
	3.5 A ação como exercício político
	3.6 A liberdade como condição para a ação política
	4 Da contemplação à ação, da ação à contemplação
	4.1 A vida contemplativa: a atividade espiritual frente à ação humana
	4.2 Julgar a situação e querer a ação
	4.3 A responsabilidade ética
	4.4 A amizade como possível condição para o pensar e o agir responsável
	5 Considerações Finais
	Referências Bibliográficas:

