
LIVRO IV - CAPITULO VIII 

 
Se se acreditar que a asserção de Sócrates relativa ao demônio que o advertia 

do que devia ou não fazer cai diante da condenação capital pronunciada por seus 

juízes e o convence de embuste no que respeita esse gênio familiar, que se reflita 

nisto: a uma, Sócrates ia assaz avançado em anos para não ter mais que 

pouquíssimo tempo de vida; a outra, não perdeu senão o trato mais penoso da 

existência, o do ocaso do espírito. A ele renunciando demonstrou todo o vigor de 

sua alma, cobrindo-se de glória tanto pela verdade, despejo e justiça de sua defesa 

quanto pela doçura e coragem com que recebeu a sentença de morte. É opinião 

unânime que, ao que haja memória, homem nenhum enfrentou a morte com mais 

valor que ele. Foi obrigado a viver ainda trinta dias após o julgamento, porque 

precisamente nesse mês se realizavam as festas de Delos e proíbe a lei executar 

qualquer condenado antes do regresso da teoria delia1 

Como até então vivera, durante todo esse tempo viveu sob os olhos dos 

amigos. Já granjeara admiração pouco comum pela calma e serenidade de sua vida. 

E qual a morte mais bela que a sua? Haverá morte mais bela que a do homem que 

melhor saiba morrer? Haverá morte mais feliz que a mais bela? Haverá morte mais 

grata aos deuses que a mais feliz? 

Vou referir o que ouvi da boca de Hermógenes, filho de Hipônico. Já Meleto 

fizera sua acusação. Vendo Sócrates discorrer sobre tudo menos sobre o processo, 

disse-lhe Hermógenes que devia pensar em sua apologia. 

Respondeu-lhe Sócrates: 

— Não te parece que lhe consagrei toda a minha vida? 

Perguntando-lhe Hermógenes de que maneira, disse-lhe Sócrates que, 

vivendo sempre a considerar o que seja justo ou injusto, praticando a justiça e 

evitando a iniqüidade, cria haver preparado a mais bela apologia. 

Tornou Hermógenes: 

— Não vês, Sócrates, que, chocados com a defesa, fizeram os juízes de 

Atenas morrer muitos inocentes, assim como absolveram muitos culpados? 

— Tentei, Hermógenes, preparar uma apologia para apresentar a meus 

juízes, porém a tanto se opôs meu demônio. 

— Espanta-me o que dizes. 

— Por que, se julgam os deuses mais vantajoso para mim deixar a vida 

desde já? Não sabes que, até o presente, humano algum viveu melhor e mais 

ditosamente que eu? Parece-me não poder viver-se melhor que diligenciando 

fazer-se melhor; nem mais ditosamente que sentindo tornar-se realmente melhor. 

Este efeito tenho-o até aqui experimentado em mim mesmo, vivendo entre os 

outros homens e a eles comparando-me. 

Nunca tive de mim próprio outra opinião, e esta opinião perfilham meus 

amigos, 

não por gostarem de mim (se assim fosse todos diriam o mesmo daqueles 

que estimam), mas por verem que em me freqüentando se tornavam melhores. Se 

vivesse mais, seria forçosamente obrigado a pagar meu tributo à velhice. Veria e 

                                                           
1  Teoria delia: era a delegação das cidades gregas às festas solenes no templo de Apoio de Delos. (N. doE.) 



ouviria menos, a inteligência se me turbaria, mais custoso ser-me-ia aprender, mais 

fácil esquecer e assistiria ao definhamento de todas as minhas prerrogativas. Se 

não tivesse o sentimento de todas essas perdas, viver já não seria viver. Se o 

tivesse, como não se me tornaria a vida triste e desgraçada? Morrendo 

injustamente, a vergonha cairá sobre os que injustamente me mataram: se a 

injustiça é vergonhosa, como não seria vergonhoso um ato injusto? A mim, qual o 

opróbrio que me pesará de não me terem reconhecido nem feito justiça? Vejo que 

a reputação dos que me precederam passa à posteridade muito diferente, segundo 

tenham sido autores ou vítimas da injustiça. 

Estou certo que, morrendo hoje, os sentimentos que inspirarei aos homens 

não serão os : mesmos que inspirarão os que me , matam. Render-me-ão, tenho 

certeza, o testemunho de que nunca fiz mal a ; ninguém, e, longe de corromper 

meus amigos, sempre forcejei por torná-los melhores. Eis o teor das palestras de 

Sócrates com Hermógenes e outros. Dentre : quantos o conheceram, todos os que 

amam a virtude não cessam de lamentá-lo qual o melhor auxiliar à prática do bem. 

Quanto a mim, que o vi tal qual o pintei: piedoso, de nada fazer sem o assentimento 

dos deuses; justo, de nunca por nunca fazer o menor mal ; a ninguém, ao contrário 

prestar os maiores serviços aos que o freqüentavam; morigerado, de jamais 

preferir, o agradável ao honesto; prudente, de : nunca enganar-se na apreciação do 

bem e do mal, capaz de penetrar todas estas noções, explicá-las e defini-las, : hábil 

no julgar os homens, apontar-lhes suas faltas, encaminhá-los à virtude e ao bem — 

figurava-se-me fadado a ser o melhor e o mais ditoso dos humanos. Se alguém 

houver que comigo não concorde, compare o que foi Sócrates com o que são os 

outros homens e julgue! 

 

XENOFONTES, Ditos e feitos memoráveis de Sócrates. São Paulo: Abril 

Cultural, 1972. (Col. Os Pensadores). 


