
 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PELOTAS 

INSTITUTO DE CIÊNCIAS HUMANAS 

CURSO DE LICENCIATURA EM HISTÓRIA 

 

 

 

 

Trabalho de Conclusão de Curso 

 

 

 

 

“Não se conhece nada mais dhármico para um 

xátria do que a luta”: A guerra por meio do 

Bhagavad Gita 

 

 

 

 

 

João Gomes Braatz 

 

 

 

 

 

 

Pelotas, 2018

 



 
 

João Gomes Braatz 

 

 

 

 

 

 

“Não se conhece nada mais dhármico para um 

xátria do que a luta”: A guerra por meio do 

Bhagavad Gita 

 

 

 

 

 

Trabalho de Conclusão de Curso 
apresentado ao Departamento de 
História do Instituto de Ciências 
Humanas da Universidade Federal 
de Pelotas, como requisito parcial à 
obtenção do título de Licenciado em 
História. 

 

 

 

 

 

Orientadora: Profa. Dra. Carolina Kesser Barcellos Dias 

 

 

 

 

 

Pelotas, 2018  

 



 
 

João Gomes Braatz 

 

 

 

 

 

“Não se conhece nada mais dhármico para um xátria do que a luta”: A 

guerra por meio do Bhagavad Gita 

 

 

 

 

 

 

Trabalho de conclusão de curso entregue como requisito parcial para obtenção 
do grau de Licenciado em História, Instituto de Ciências Humanas, Universidade 
Federal de Pelotas. 

 

 

Banca examinadora: 

 

_____________________________________________ 

Profa. Dra. Carolina Kesser Barcellos Dias (Orientadora) 

Doutora em Arqueologia pela Universidade de São Paulo (USP) 

 

_____________________________________________ 

Prof. Dr. Fábio Vergara Cerqueira 

Doutor em Arqueologia pela Universidade de São Paulo (USP) 

 

. 

 

 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dedico este trabalho aos meus pais. 

 

 

 

 

 

 



 
 

Agradecimentos 

 

 Aos meus pais, Denise e Altair, pelo apoio incondicional a minha escolha 

de deixar minha cidade natal para cursar o curso de História, estando presentes 

durante toda esta jornada. Sem o suporte de ambos, esta pesquisa não teria sido 

realizada. 

 À minha orientadora e amiga, Carolina, pela ajuda e por sempre ter me 

estimulado a continuar pesquisando sobre diferentes temas da Índia, mesmo 

com todas as dificuldades. Serei eternamente grato pela sua contribuição em 

minha formação. Agradeço também ao professor Fábio, pelas indicações de 

leituras e autores que tratam do tema desta pesquisa, estando sempre disposto 

a ajudar. 

 Ao Laboratório de Estudos sobre a Cerâmica Antiga, pela recepção e 

contribuição em minha formação. Os diversos eventos realizados, as amizades 

feitas e o conhecimento adquirido como voluntário neste laboratório foram 

essenciais para esta pesquisa. 

 À minha namorada, Amanda, pelo companheirismo de sempre, e que em 

breve também estará completando esta etapa em seu curso. Aos colegas que 

estiveram comigo nesta jornada desde o primeiro semestre e presentes em 

nossa formatura, Jéssica, Patrícia e Bernardo. Aos amigos que me acolheram 

na nova cidade, William, Matheus, Eduardo, João Henrique, Camila, Gabriel, 

João Lucas, José, Maiquel e Raissa, muito obrigado! 

  

  

  

  



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Por isso realiza, desapegado sempre, a ação 

que te cabe acionar; 

Pois desapegado realizando a ação o homem 

consegue o máximo. 

(...) 

Alguém se comporta do melhor modo, assim 

também os outros homens. 

Cumpre ele um modelo, e então o mundo o 

acompanha.” 

BHAGAVAD GITA. (3.19; 3.21). Tradução de 

Carlos A. Fonseca (2009, p. 77). 

 



 
 

 

Resumo 

BRAATZ, João Gomes. “Não se conhece nada mais dhármico para um xátria 

do que a luta”: A guerra por meio do Bhagavad Gita. 2018.  Trabalho de 

Conclusão de Curso. Licenciatura em História, Instituto de Ciências Humanas, 

Universidade Federal de Pelotas, Pelotas, 2018. 

 

Nesta pesquisa, procura-se analisar as características e significado da guerra 
evidenciados no texto indiano Bhagavad Gita, pertencente à obra Mahabharata. 
Sua produção é posterior à dos grandes Vedas, os primeiros textos sagrados do 
que viria a tornar-se o Hinduísmo. Tendo seus versos inteiramente compilados 
durante o século IV AEC, a obra adquiriu o formato atual aproximadamente pelo 
século V, já que se acredita que o processo de produção tenha durado em torno 
de um milênio, por meio da tradição oral. É no Bhagavad Gita que ocorre o 
diálogo entre o deus Krishna e Arjuna, o herói da história. Neste capítulo, 
constam os ensinamentos divinos passados para o guerreiro, que, dentre 
diversos aspectos, trata do sentido da vida e do papel do guerreiro na sociedade 
védica, tornando a obra uma referência para poder compreender a função da 
varna dos xátrias (kshatriyas, a varna guerreira) na sociedade hindu. Utilizando 
trechos da obra, buscamos exercer uma relação com as pesquisas realizadas 
sobre o tema para compreender a construção da visão da guerra nesta cultura. 

 

 
Palavras-chave: Guerra; Bhagavad Gita; Índia. 
  

 



 
 

Abstract 
 

BRAATZ, João Gomes. “Não se conhece nada mais dhármico para um xátria 

do que a luta”: A guerra por meio do Bhagavad Gita. 2018. Completion of 

course work. Degree in History – Institute of Humans Sciences, Federal 

University of Pelotas, Pelotas, 2018. 

 

In this research, we seek to analyze the characteristics and meaning of war 
evidenced in the Indian text “Bhagavad Gita” that belongs to the book 
“Mahabharata”. Its production is later then the Vedas, the first sacred texts of 
what was to become Hinduism. Having its verses fully compiled during the 
century IV BCE, the book has acquired the current format approximately in the V 
century, since it is believed that the production process lasted around a 
millennium, through oral tradition. It is in the Bhagavad Gita that occurs the 
dialogue between the god Krishna and Arjuna, the hero of the story. In that 
chapter, there is the divine teaching passed to the warrior, which deals with the 
meaning of life and the role of the warrior in Vedic society, making this text a 
reference for the varna of xátrias (kshatriyas, the warrior varna) in Hindu society.  
Using excerpts from the book, we seek to make a relation with the researches 
made about the subject to understand the construction of the vision of war in this 
culture. 
 
 

 
Keywords: War; Bhagavad Gita; Índia. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

Sumário 

 

 

1. Introdução ................................................................................................... 10 

 

2. A Índia e os textos sagrados ..................................................................... 14 

2.1 Por que estudar a Índia? ......................................................................... 14 

2.2 Mahabharata e Bhagavad Gita ............................................................... 17 

 

3. A Guerra ...................................................................................................... 22 

 

4. A guerra por meio do Bhagavad Gita ....................................................... 26 

4.1. O guerreiro ............................................................................................. 29 

4.2. A morte e o sacrifício ............................................................................. 35 

 

5. Considerações finais ................................................................................. 38 

 

Referências ..................................................................................................... 40 

 

Glossário ......................................................................................................... 43 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



10 
 

1. Introdução 

 

Nossa pesquisa partiu de uma inquietação a respeito do reduzido número 

de pesquisas envolvendo a temática da Índia Antiga1, em comparação aos 

estudos disponíveis envolvendo outras culturas do Mundo Antigo. Ao começar a 

ler os trabalhos dos pesquisadores brasileiros que superam as dificuldades e 

dedicam-se a essa temática no Brasil, tivemos acesso aos principais textos 

sagrados do contexto de florescimento da cultura védica e da quase 

imperceptível transição para o Hinduísmo2 (RENOU, 1964, p. 15). O 

Mahabharata, em especial, chamou nossa atenção devido a sua importância 

para a Índia, sendo considerado como a grande história de fundação dessa 

sociedade, e a sua narrativa principal, que envolveu uma guerra. 

Alguns estudos que fazem menção ao tema da guerra na Índia Antiga, 

como o de Kistler (2006), Chakravarti (2004) e Auboyer (2002), demonstram a 

importância do Mahabharata para o tema no contexto de sua produção. Porém, 

uma das passagens mais célebres da obra raramente era citada como parte da 

compreensão do fenômeno da guerra nessa sociedade, o Bhagavad Gita. Este 

texto, tão estudado pelas ciências da religião e da filosofia, também traz 

elementos de grande importância para o entendimento da relação entre o 

sagrado e o guerreiro. A respeito do emprego do termo “sagrado” nesta situação, 

há de ser feita uma ressalva, como trata Eliade (2011, p. 187): 

Devem-se levar em conta, por um lado, os diferentes contatos culturais 
realizados durante as migrações, cumpre não esquecer, por outro lado, 
que nenhuma tradição religiosa se prolonga indefinidamente sem 
modificações, produzidas seja por novas criações espirituais, seja por 
empréstimo, simbiose ou eliminação. O vocabulário reflete este 
processo de diferenciação e inovação, iniciado provavelmente desde 
proto-história. O exemplo mais significativo é a ausência de um termo 
específico, no indo-europeu comum, para designar o “sagrado”. 

                                                           
1 Como “Índia Antiga”, consideramos o período que vai desde o florescimento da cultura Védica, 
com a compilação dos grandes Vedas entre o II e I milênio AEC (Antes da Era Comum) até o 
século VII, delimitação de Auboyer (2002, p. 2), pois “relaciona-se com o momento em que, no 
plano histórico, a Índia alcançou por duas vezes a unificação política de uma grande parte do 
seu território, o que implica uma organização administrativa e uma centralização mais bem 
definidas.” 
2 Segundo Renou (1964), ao tentar definir de forma única o hinduísmo corre-se o risco de 
generalização das diversas formas que o constituem. O autor, então, a indica como uma religião 
rica e complexa, que pode ser caracterizada como um “sistema dos meios apropriados para se 
chegar à Libertação” (1964, p. 30). 



11 
 

 Como “sagrado”, portanto, consideraremos os meios de devoção com que 

o hindu busca o contato com a divindade, por meio de rituais, orações e 

sacrifícios. 

O Bhagavad Gita trata do diálogo entre o deus Krishna, oitavo avatar3 do 

deus Vishnu4 e o guerreiro Arjuna, momentos antes do combate principal da 

história iniciar. Krishna é considerado como o mais representativo avatar de 

Vishnu, sendo na história narrado que durante sua infância realizou diversos 

milagres, chegando até mesmo a aniquilar asuras. Já Arjuna é, ao longo de toda 

a narrativa, construído como exemplo de guerreiro: “nobre, generoso e bravo” 

(TOMIMATSU, 2013, p. 84). Desde jovem destaca-se entre seus irmãos sob os 

ensinamentos de seu mestre em comum, Drona, e participa com êxito de 

diversas batalhas até o ápice na principal batalha da história.  

As instruções para a guerra retratada no Bhagavad Gita podem ser 

interpretadas também de uma maneira filosófica, de acordo com a análise de 

Paramadvaiti e Acharya (2003, p. 16): “as imortais instruções de Sri Krishna ao 

devoto guerreiro Arjuna também representam as dificuldades que cada um deve 

enfrentar na luta da vida neste mundo.” Esta interpretação da vida como uma 

guerra reforça a visão de que há uma metáfora envolvendo a batalha que serve 

de plano de fundo para a história, com o confronto ocorrendo internamente no 

herói Arjuna e provocando esta reflexão em quem está realizando a leitura da 

obra. A necessária auto reflexão, auxiliada pela sabedoria do sagrado, busca o 

caminho para sua iluminação. 

A moral transcendental não nasce, então, de ordens nem de 
regulamentações exteriores, mas, pelo contrário, evidencia-se quando 
a Alma se despoja das suas vestimentas e opacidades. É uma para 
todas as épocas e para todos os homens, mas eles só o sabem quando 
se conhecem a si mesmos. De alguma maneira, no entanto, a bússola 
para esta rota são os ensinamentos dos grandes livros que, como o 
exemplo típico do Bhagavad Gitâ, teatralizam essa ação interior e a 
põem ao alcance dos processos racionais, possibilitando assim um 
acesso mais claro à consciência em luta consigo mesma (LIVRAGA s/d 
apud LEAL, 2015, p. 133) 

                                                           
3 O termo “Avatar” é presente em diversos textos sagrados hindus, trata-se da encarnação da 
divindade. No Mahabharata, Vishnu desce à Terra em forma humana e ao longo do Bhagavad 
Gita demonstra sua verdadeira forma para Arjuna. 
4 Juntamente com os deuses Brama e Shiva, representam a trindade divina hindu.  



12 
 

Ao mesmo tempo que o Bhagavad Gita exerce papel fundamental para 

esse processo espiritual na perspectiva hindu, diversos elementos guerreiros 

podem ser percebidos ao longo do diálogo. Tomando como base metodológica 

os estudos feitos por autores que especializaram-se no Bhagavad Gita como 

Swami Paramadvaiti e Scripad Acharya (2003), Angelika Malinar (2007) e a 

tradução comentada diretamente do sânscrito de Carlos Alberto Fonseca5 

(2009), essa pesquisa busca analisar estes aspectos guerreiros da obra e 

colocá-los em contexto por meio dos estudos sobre a guerra na Índia Antiga 

citados anteriormente.  

Reforça-se, com esta pesquisa, a importância de se estudar a cultura 

Hindu baseando-se em fontes produzidas por ela própria, indo muito além de 

simplificações e pré-conceitos estabelecidos por uma visão “ocidental” do que 

seria o “ideal” para uma cultura. Logo, com as considerações realizadas a partir 

deste estudo, apresentando e discutindo possibilidades de análise de uma fonte 

antiga produzida ao longo de séculos na região do subcontinente indiano, têm-

se como objetivo desta pesquisa gerar uma maior compreensão a respeito da 

história da guerra para esta sociedade, considerando uma importante concepção 

que documenta sua crença: os textos sagrados.  

Na primeira parte da pesquisa, pretendemos provocar uma reflexão a 

respeito dos motivos para se estudar a Índia no Brasil e aspectos que aproximam 

os dois países. Utilizando as considerações de André Bueno (2017) a respeito 

da situação em que encontra-se os estudos acadêmicos envolvendo o “Oriente” 

no país e o conceito de “Orientalismo”, desenvolvido por Said (1998), 

pretendemos também compreender a motivação para que haja uma 

desvalorização dos estudos da área no “Ocidente”. Ainda nesta parte, 

realizamos uma introdução das principais fontes utilizadas nesta pesquisa, o 

Mahabharata e o Bhagavad Gita, contextualizando suas longas e complexas 

produções e trazendo um pequeno resumo a respeito de sua história, já iniciando 

uma justificativa para a escolha destas obras para compreender a guerra na 

sociedade que as produziu. Na segunda parte, pensamos sobre a guerra em si, 

                                                           
5 Utilizaremos a tradução de Fonseca (2009) nos trechos do Bhagavad Gita que constam nesta 
pesquisa justamente devido ao autor ter traduzido a obra na íntegra, diretamente do sânscrito e 
com notas a respeito dos termos traduzidos da língua original. 



13 
 

considerando as maneiras com o que o fenômeno da guerra é visto por 

diferentes autores que se dedicaram a sua observação ao longo da história e 

formulando suas teorias para defini-la como um fenômeno cultural ou 

antropológico. Na terceira e última parte, iniciamos o estudo de diversos 

aspectos da guerra e do guerreiro na sociedade Hindu a partir de nossas fontes, 

dialogando com as produções feitas a respeito do tema e refletindo a respeito do 

papel do Bhagavad Gita na construção do modelo ideal de guerreiro a partir das 

instruções do deus Krishna e do herói da história, Arjuna. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



14 
 

2. A Índia e os textos sagrados 

 

2.1 Por que estudar a Índia? 

 

Faz-se necessária tal reflexão pois é imprescindível considerar para essa 

pesquisa a escassez de produções acadêmicas no Brasil a respeito da 

antiguidade da Índia. Muitas são as dificuldades para um pesquisador deste tema 

no país que inicia-se com a sua complexidade e a pouca familiaridade com o 

idioma das fontes antigas no subcontinente indiano, o sânscrito. Mas um passo 

inicial para a reflexão a qual propõe o subtítulo pode ser inverter a pergunta: por 

que não estudar a Índia? 

A visão de considerar nossa formação como completa mesmo deixando 

de conhecer culturas tão presentes e que representam mais de metade do 

mundo é influenciada por uma construção de desinteresse pelo “Oriente”. 

Segundo Bueno (2017, p. 8), “precisamos acreditar que estudar o outro é 

desimportante, porque isso reforça quem somos nós. Isso nos coloca no topo de 

uma hierarquia imaginária de culturas”. A herança da versão criada pela Europa 

ainda no século XIX a respeito do que seria o “Oriente” como “o outro, o diferente” 

ainda faz-se presente em nosso imaginário, carregando um peso de 

preconceitos e indiferença em relação a estudos a respeito deste conjunto de 

civilizações amplamente distintas entre si. Nossa concepção de “Oriente” 

abrange basicamente qualquer sociedade que esteja localizada entre Israel e 

Japão, e uma simples observação a respeito das diferenças culturais entre este 

grande número de civilizações é suficiente para perceber o quanto o termo é 

oriundo de uma formação cultural ainda influenciada por esta construção limitada 

do século XIX. Segundo Said (1998, p. 209), em sua tese ainda não superada, o 

orientalismo pode ser definido como “um modo de escrita, visão e estudo 

regularizado (ou orientalizado), dominado por imperativos, perspectivas e 

preconceitos ideológicos, ostensivamente adequados ao Oriente”. 

 Ainda sobre a construção da visão “ocidental” a respeito do “Oriente”, Said 

(1990, p. 213) diz: 

Juntamente com todos os demais povos variadamente designados 
como atrasados, degenerados, incivilizados e retardados, os orientais 
eram enquadrados em uma estrutura concebida a partir do 



15 
 

determinismo biológico e da admoestação político-moral. O Oriente foi 
assim ligado a elementos da sociedade ocidental (delinquentes, 
loucos, mulheres, pobres), que tinham em comum uma identidade que 
era mais bem descrita como lamentavelmente estrangeira. Os orientais 
raramente eram vistos ou olhados; a visão passava através deles, e 
eram analisados não como cidadãos nem como um povo, mas como 
problemas a serem resolvidos, ou confinados, ou – posto que as 
potências ocidentais cobiçavam abertamente o território deles – 
conquistados. 

Reflexos deste pensamento permanecem presentes, representado no 

ainda latente desapreço com que estudos a respeito das diferentes civilizações 

asiáticas são submetidos e, de acordo com Bueno (p. 8-9), a situação acadêmica 

não difere, já que “as abordagens ainda são limitadíssimas, e desestimuladas a 

continuar”.  

O Bhagavad Gita é muito pesquisado nas áreas de religião e filosofia. 

Freiberger (1996), em sua tese publicada posteriormente em livro, a analisa sob 

a perspectiva da ação e do tempo, enquanto Tomimatsu (2013) tratou das 

características que constroem a visão do bem e do mal na obra. 

Lara e Valera (2017), em artigo publicado na revista Numen6, abordam a 

mensagem da história a respeito da guerra e da paz, em uma reflexão de grande 

importância para a escrita deste trabalho.  

Com formação na área de história, Leal (2013) desenvolveu seu Trabalho 

de Conclusão de Curso envolvendo diretamente a análise do Bhagavad Gita. 

Posteriormente, em sua dissertação para a obtenção do título de mestre em 

Educação (2015), realizou uma análise a respeito do conjunto de propostas da 

UNESCO, Os Quatro Pilares da Educação, e fez menções e considerações a 

respeito do Bhagavad Gita, mas, nesta pesquisa, a obra hindu não foi seu 

principal objeto de estudo.  

Este trabalho não buscou realizar um levantamento exaustivo de estudos 

que abordam o Bhagavad Gita, mas foi possível perceber que trata-se de um 

conteúdo ainda com muitas possibilidades de análise, sobretudo na academia 

brasileira. Nos estudos citados, de grande importância para referência e 

contextualização do tema, foram feitas análises a respeito dos aspectos 

                                                           
6 Publicação do Programa de Pós-Graduação em Ciência da Religião (PPCIR) da Universidade 
Federal de Juiz de Fora (UFJF). Disponível no endereço: 
<https://numen.ufjf.emnuvens.com.br>. Acesso em: 13. nov. 2018. 



16 
 

filosóficos em diferentes abordagens da história e do ensinamento da divindade 

ao herói, temas de grande importância para o entendimento da obra e para a 

sociedade que produziu, assim como a guerra que é retratada.  

Desta forma, além de buscar contribuir com a temática da guerra para 

essa sociedade, esta pesquisa também busca fornecer leituras e interpretações 

sobre a sociedade indiana. Isso faz-se ainda mais necessário devido a um hiato 

que diversas vezes presenciamos entre a cultura milenar hindu e as notícias que 

chegam ao Brasil sobre a Índia contemporânea, como reportagens geralmente 

abordando o problema da pobreza no país, tema tratado até mesmo em 

telenovelas. 

Como o estudo a respeito desta sociedade pode ser visto como 

“excentricidade” ou “inútil”, neste mundo globalizado em que o impacto asiático 

se faz cada vez mais forte, e as relações entre Brasil e Índia são cada vez mais 

presentes? 

 As relações diplomáticas entre Brasil e Índia, tanto no âmbito econômico 

quanto no âmbito político vem se expandindo gradualmente ao longo das últimas 

décadas. O mapa político pós dissolução da URSS aproximaria as duas nações, 

e no século XXI as colocaria em patamar semelhante, como “potências 

emergentes”. Especialmente a partir do governo de Luiz Inácio Lula da Silva 

(2003-2010), houve a consolidação de uma agenda política que voltava-se a 

priorizar as relações Sul-Sul7, em que Brasil e Índia dariam início a um processo 

de aproximação ainda mais contundente.  

A criação de blocos como o IBAS (Fórum de diálogo Índia-Brasil-África do 

Sul), em 2003, e posteriormente do BRICS (Brasil, Rússia, Índia, China e África 

do Sul) em 2006, reforçam esta intenção de reafirmar a importância da 

solidariedade entre os países em desenvolvimento frente a resistência das atuais 

grandes potências em reconhecerem as nações citadas como em um processo 

                                                           
7 Processo de articulação política entre os países considerados “em desenvolvimento”, que inclui 
intercâmbio principalmente nas áreas econômica, científica e cultural. O nome se deve ao fato 
de que a maioria desses países localizam-se no hemisfério sul. Disponível em: < 
http://www.itamaraty.gov.br/pt-BR/politica-externa/mecanismos-inter-regionais/3673-forum-de-
dialogo-india-brasil-e-africa-do-sul-ibas>. Acesso em: 17 out. 2018. 



17 
 

de engrandecimento. Esta união necessária entre os países é exemplificada pelo 

discurso de Lula, na abertura da II Reunião de Cúpula do Fórum Ibas: 

O fundo Ibas para Combate à Fome e à Pobreza é um motivo de 
orgulho. Traduz, de forma concreta, uma nova proposta de 
solidariedade internacional. Somos países em desenvolvimento que 
unem suas forças para ajudar os mais pobres. Provamos que não é 
preciso ser rico para ser solidário. (SILVA, 2007, apud BASTOS, 2008, 
p.97). 

 Com o mesmo objetivo, a Índia tornou-se o primeiro país fora do 

continente americano a realizar um acordo de comércio preferencial com o 

MERCOSUL. Um acordo cuja importância vai muito além do âmbito econômico, 

visto que veio a inserir a Índia no cenário político da América Latina, expandindo 

sua presença global e reforçando esta relação entre países em desenvolvimento. 

Portanto, apesar de suas diferenças históricas, sociais e culturais, Brasil e Índia 

assemelham-se em suas proporções e desafios, “sobretudo no que diz respeito 

às necessidades de desenvolvimento, erradicação da pobreza e distribuição de 

renda” (SIMÃO, 2011, p.2). 

 

2.2 Mahabharata e Bhagavad Gita 

 

A fonte utilizada para esta pesquisa é parte de outra obra. O Bhagavad 

Gita está presente na sexta parva do épico Mahabharata, portanto, é impossível 

compreende-lo sem inseri-lo no contexto da obra maior. O Mahabharata é 

considerado uma das maiores produções da história da humanidade em termos 

de volume, sendo também uma importante fonte de estudo da história da “Idade 

do Ouro” da Índia, período esse pertencente a uma divisão dentro do Hinduísmo 

conhecido como as quatro yugas8, um ciclo cósmico, que se inicia com a Idade 

do Ouro, chamada também Satyayuga. Representa uma “época perfeita”, em 

que o conhecimento e a justiça predominam entre os homens e a miséria não se 

faz presente. 

A respeito do título da obra, Maha significa “grande”; Bharata pode ter 

como significado o nome de uma família do norte da Índia, “o clã dos Bharata”, 

                                                           
8 Além da idade do Ouro, fazem parte do ciclo a Idade de Prata (Tetrayuga), Idade de Bronze 
(Dvaparayuga) e a Idade do Ferro (Kaliyuga). Um resumo sobre as quatro yugas pode ser 
encontrado na dissertação de Tomimatsu (2013, p.18-20). 



18 
 

como também foi um dos antigos nomes da Índia, “a Terra dos Bharata”. 

Mahabharata. Portanto, pode ser entendida como “A grande história dos 

Bharata”, a grande história da Índia. Por meio das guerras e de feitos dos 

personagens e dos dilemas morais relatados no Mahabharata, pode-se 

acompanhar a presença de elementos da cultura védica e bramânica, 

fundamentados no sagrado.  

A produção de Mahabharata é posterior a dos grandes Vedas9, e estima-

se que o Bhagavad Gita tenha sido inserido na obra após a finalização do 

Mahabharata. Ainda há discussões a respeito de sua datação. A linguística 

sugere que o sânscrito utilizado no Bhagavad Gita é de cerca do final do primeiro 

milênio AEC10, pela tradição oral, enquanto a escrita data aproximadamente do 

século III. Logo, os escritos analisados nesta pesquisa, apesar de serem 

cultuados até hoje na civilização hindu, dizem respeito à uma construção advinda 

da tradição Védica11, seguida de uma reflexão do indivíduo a respeito de sua 

relação com o plano filosófico-religioso (TOMIMATSU, 2013. p. 22).  

Embora não exista consenso a respeito da autoria da obra, há grande 

aceitação por meio da tradição indiana de se creditar a autoria a uma figura 

mítica e personagem do épico, Vyasa. Para este autor também é creditada a 

compilação e autoria de outras grandes obras do hinduísmo, como os Puranas 

e os já citados Vedas. Vyasa, no épico, é pai de Dhritarashtra e Pandu, que 

futuramente seriam pais dos Kauravas e Pandavas, respectivamente. A narrativa 

da história tem início quando Vyasa, após um tempo passado do acontecimento 

da guerra, pede para Ganesha que escreva a história de seus filhos e netos. 

 Dentre as diversas divisões entre os textos sagrados, o Mahabharata (e, 

por consequência, o Bhagavad Gita) se encaixa como um Itahasa, cujo 

significado é: iti como “dessa maneira”, “dessa forma”; “ha” como “de fato” e “asa” 

                                                           
9 Os primeiros textos sagrados do Vedismo (a respeito do Vedismo, ver nota na p. 15): Rig Veda, 
Yajur Veda, Sama Veda e Atar Veda. Sendo o Rig Veda o “mais antigo documento literário da 
Índia e um dos mais antigos do mundo indo-europeu, estando escrito em sânscrito bem arcaico” 
(RENOU, 1964, p. 16). 
10 Preferimos utilizar o termo “Antes da Era Comum”, com significado semelhante a “Antes de 
Cristo”, pois nos referimos a uma sociedade que não utiliza o nascimento de Cristo como principal 
referência. 
11 Considerada o “estágio embrionário” do hinduísmo. “Será razoável afirmar ser ele (hinduísmo) 
uma continuação dos Vedas, pois só estes ofereceram em estágio embrionário a maioria das 
características desenvolvidas com o tempo” (RENOU, 1964. p. 15). 



19 
 

como “ocorreu”. A tradução demonstra que este tipo de texto é considerado na 

tradição hindu como um relato do que realmente ocorreu. O Ramayana12 

também se encontra nesta classificação, em que estes poemas épicos contam 

a respeito da vida de grandes reis e heróis, incluindo as guerras que os envolve. 

Em resumo, o Mahabharata conta a história da guerra de Kurukshetra, e 

os motivos que levaram a ela. O combate se deu entre duas linhas de 

descendentes dos Bharata: os cem Kauravas de um lado, e os cinco Pandavas 

- Yudhishthira, Arjuna, Bhima, Nakula e Sahadeva, adotados pelo rei 

Dhritarashtra e criados juntos com os Kauravas, os cem filhos do rei – de outro. 

Além da relação familiar entre os oponentes da batalha, mestres em comum 

como Drona, que ensinou a ciência das armas para guerreiros de ambos os clãs, 

também tomam lado na batalha.  

Ao final do Mahabharata, os Pandavas vencem a guerra, principalmente 

por meio dos ensinamentos de Krishna a respeito do significado da guerra, da 

morte e do dever do guerreiro que convenceram o herói da história, Arjuna, a 

aderir a batalha. Estes ensinamentos estão presentes ao longo de grande parte 

da obra, mas é principalmente no Bhagavad Gita que ocorre a revelação de 

Krishna a Arjuna no campo de batalha. O capítulo é, assim, o diálogo entre a 

divindade e um herói confuso em cumprir o seu papel como guerreiro, 

principalmente porque na batalha que estava por vir estavam seus parentes e 

mestres entre os adversários.  

Porém, a intenção da obra propõe ir além de uma narrativa a respeito de 

uma batalha de proporções monumentais. Sua abrangência fica explícita logo 

em sua primeira parva, conforme tradução de Meier (2011, p. 4013): “não há uma 

história no mundo que não dependa desta história, assim como o corpo do 

alimento que recebe.” Dessa forma, seu objetivo é de, além de servir como um 

guia para o conhecimento do próprio “eu” e do sentido da vida, contendo o que 

são considerados como todos os aspectos da sabedoria divina, também se 

                                                           
12 A “História de Rama” conta a história de aventura do príncipe Rama (Ramacandra), desde o 
seu exílio até seu triunfal regresso a cidade de Ayodhya. A obra provavelmente data próxima ao 
Mahabharata. Para um contato inicial com a obra, recomenda-se a antologia de RENOU (1964). 
13 Devido ao grande volume da obra, a tradutora separou-a em 18 parvas. Portanto, a numeração 
da página da citação em questão se encontra na página 40 da primeira parva, intitulada “Adi 
Parva”. 



20 
 

propõe a realizar o papel de um marco na história desta sociedade, como uma 

base para a sabedoria do sagrado. Estes aspectos estão em boa parte contidos 

no Bhagavad Gita por meio dos ensinamentos da própria divindade: Krishna. A 

intervenção do deus é necessária pois logo no momento inicial do Bhagavad Gita 

é mostrado o guerreiro tomado por um sentimento de hesitação antes da guerra 

que está por vir por ter de enfrentar parentes e mestres do outro lado do campo 

de batalha, como vemos no trecho do capítulo “O desânimo de Arjuna”, versos 

1.27, 1.28, 1.29, 1.30 e 1.31: 

Ele contemplava, ó Kaunteya,14 todos os parentes ali parados. 

Com piedade suprema ele dizia o seguinte angustiadamente: 

“Vendo minha própria gente, Krishna, ali postada para lutar, 

tremem meus braços, e minha boca resseca, 

e esse tremor no meu corpo, e meus pelos se arrepiam... 

Gândiva15 cai de minha mão, minha pele queima por toda parte; 

não consigo ficar em pé, minha mente se move sem rumo... 

E vejo acontecimentos adversos, ó Kesava16, e não antevejo 

o bem que possa provir matando-se a própria gente numa guerra. 

(FONSECA, 2011, p. 33-34) 

  Após esta passagem, o texto apresenta o ensinamento divino passado 

para o herói, que, dentre diversos enfoques, aborda o sentido da vida e o papel 

do guerreiro na sociedade védica, tornando a obra referência para a varna dos 

xátrias, os kshatriyas, a varna guerreira. A respeito do sistema de varnas nesta 

sociedade, a contribuição de Cardoso (1998, p. 163) é de suma importância, 

apresentando as três divisões abaixo: 

1) dwidjas (teoricamente arianos) / shudras (teoricamente não-
arianos); 

2) entre os dwidjas: brâmanes e shátrias, os grupos superiores / 
váishias o grupo inferior; 

3) no interior dos grupos superiores, os brâmanes primam sobre os 

shátrias. 

 Observa-se a superioridade do grupo brâmane sobre os xátrias, mesmo 

com os governantes geralmente sendo advindos desta classe guerreira. Ainda 

                                                           
14 Refere-se a Arjuna, significa “filho de Kunti”. 
15 Nome que recebe o arco de Arjuna. 
16 Refere-se a Krishna. 



21 
 

assim, os brâmanes são considerados os primeiros na ordem da sociedade, 

justamente pelo seu papel sacerdotal e de relação com os Vedas, demostrando 

a importância do sagrado para essa sociedade. Com esta crença em comum 

formando a base da sociedade, é interessante perceber o quanto isto influencia 

e molda os valores guerreiros indianos. No diálogo como o presente em 

Bhagavad Gita, em que uma divindade passa diretamente seu conhecimento 

para o herói Arjuna, justificando e dando sentido ao ato de guerrear, 

pretendemos observar o papel do sagrado sobre o guerreiro. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 



22 
 

3. A Guerra 

 

 A guerra é um assunto amplamente estudado ao longo da história, 

atraindo diversos pesquisadores na tentativa de compreensão da importância e 

da natureza do fenômeno da batalha para o homem. O tema está presente em 

diversos textos antigos que chegaram até nós, como a História da Guerra do 

Peloponeso, de Tucídides (460-400 AEC) e Anábase, de Xenofonte (430-355 

AEC), que conta a história da expedição grega a mando de Ciro, indo contra o 

exército persa de Artaxerxes. Mais antigos que estes escritos, ainda é possível 

identificar em narrações míticas onde convivem deuses e humanos, a presença 

de descrições de guerras como na Ilíada de Homero (Séc. VIII AEC), a Epopeia 

de Gilgamesh (Séc XII AEC) e, guardadas as distinções entre essas obras, o 

Mahabharata. A forte presença do conteúdo militar nestas produções reflete a 

importância da guerra nas organizações humanas, sendo pertinente observar as 

especificidades deste fenômeno em diferentes culturas. 

A guerra não pode ser definida de forma reducionista e baseada em 

teorias universais, mas sim como um evento cultural, com características 

próprias de uma sociedade para outra. Keegan (1993) na obra intitulada “Uma 

história da guerra”, demonstrou, por meio de diversos exemplos ao longo da 

história, o quanto a guerra é interpretada de forma distinta entre os povos, 

ajustando-se à sua cultura. Ao defender esta perspectiva, Keegan discorda 

veementemente da visão de Carl von Clausewitz, que em suas observações e 

vivência como militar do exército prussiano e russo nas guerras Napoleônicas 

(1803-1815), formulou sua interpretação que serviria de base para seu livro “Da 

guerra” (publicado postumamente em 1832). Clausewitz defende a tese de que 

a guerra seria uma “continuação da política por outros meios” (1979, p. 87), o 

que é rebatido por Keegan, considerando como uma falha do autor não ter 

considerado culturas distintas da sua e criticando o que classifica como uma 

“cegueira cultural” do oficial prussiano ao formular sua tese. Apesar de Keegan 

considera-lo uma mente “muito sofisticada” para sua época, considera sua 

concepção falha devido a sua mentalidade unidimensional, restrita ao seu 

passado de oficial no exército da Prússia, que vê apenas a guerra como política, 

e não a política como guerra. Keegan, então, formulou sua resposta ao 



23 
 

questionamento que Clausewitz utilizou como base para seu livro: o que é a 

guerra? Para Keegan (2006, p. 19), a guerra é cultural, antes de política: 

Todos nós achamos difícil tomar distância suficiente de nossa própria 
cultura para perceber como ela faz de nós, como indivíduos, o que 
somos. Para o homem ocidental moderno, com seu compromisso com 
o credo da individualidade, essa dificuldade é tão grande quanto o foi 
para gente de outros lugares e épocas. Clausewitz era um homem de 
seu tempo, filho do Iluminismo, contemporâneo dos românticos 
alemães, um intelectual e um reformista prático, um homem de ação, 
um crítico de sua sociedade e um apaixonado crente na necessidade 
de mudá-la. Era um observador perspicaz do presente e um devoto do 
futuro. No que fracassou foi em ver quão profundamente enraizado 
estava em seu próprio passado, o passado de um oficial prussiano de 
um Estado centralizado europeu. Se sua mente tivesse apenas mais 
uma dimensão intelectual – e se tratava de uma mente já muito 
sofisticada –, talvez pudesse ter percebido que a guerra abarca muito 
mais que a política, que é sempre uma expressão da cultura, com 
frequência um determinante de formas culturais e, em algumas 
sociedades, é a própria cultura. 

 Ao formular sua teoria, Keegan considera que Clausewitz não teve êxito 

em desvincular-se de sua realidade de guerra entre Estados para conseguir 

compreender um fenômeno que ultrapassa os limites do conceito de “Estado”, 

antecedendo este ideal. Em sua proposição, Keegan inverte a lógica de 

Clausewitz a respeito da guerra. Ao realizar sua análise, Keegan coloca a 

história, então, como um meio de auxílio na percepção das particularidades das 

práticas sociais em diferentes culturas para o tema da guerra.  

Estudar a guerra na perspectiva da sociedade hindu é uma tarefa 

complicada, principalmente devido à carência de pesquisas específicas sobre o 

tema. Os épicos que trazem como tema a guerra lançam um pouco de luz neste 

desafio de compreender os costumes e os hábitos guerreiros na Índia Antiga. 

Logo na introdução de sua obra, Chakravarti (2004, p. 13) chama a atenção para 

a escassez de pesquisas a respeito da guerra na Índia Antiga também dever-se 

a uma grande falta de literatura histórica acerca de sua história militar. O próprio 

conceito considerado restrito pelo autor de “história militar” é contestado, 

deixando claro que a sua obra busca realizar uma ampliação conceitual para a 

análise do que seria a “arte da guerra” presente nesta sociedade, envolvendo 

aspectos que vão além de grandes batalhas e explorar o que faz com que este 

seja um dos mais importantes componentes no contexto da vida institucional na 

Índia Antiga (CHAKRAVARTI, 2004, p. 12). O autor, assim, não considera que o 

seu estudo esteja no âmbito do que ele considera como “História Militar 



24 
 

Tradicional”, uma história focada somente nas campanhas, batalhas e grandes 

feitos de notáveis generais, tornando-se um registro das atividades dos 

guerreiros em combate. Tradicionalmente, a História Militar focou-se na 

chamada “doutrina militar”, englobando estudos estratégicos na busca de um 

maior aperfeiçoamento para as táticas nas batalhas. De maneira utilitária, 

também faziam parte dos principais objetos de estudo os armamentos e 

equipamentos militares utilizados, para fins de compreender maneiras de 

potencializar sua performance no campo de batalha. É claro que estes aspectos 

não podem ser ignorados, a ação do combate também compõe uma importante 

forma de observação da “arte da guerra”, porém o autor considera primordial 

uma ampliação desse horizonte para o entendimento da guerra na Índia. 

Chakravarti (2004, p. 25) irá colocar o exército como um dos elementos 

essenciais da sociedade hindu, sendo essencial para a compreensão de sua 

importância considerar a relação do guerreiro com a sociedade a qual ele serve 

e como ele está inserido neste contexto. 

A ampliação que ocorre posteriormente neste campo de estudo também 

é um reflexo da evolução da História como ciência ao longo do século XX, 

passando de uma história tradicional de caráter puramente discricional, com foco 

nos grandes eventos históricos para uma “Nova História”, de natureza crítica e 

de uma maior abertura para o campo sociocultural. Esta nova perspectiva 

buscou uma multidisciplinaridade no método de pesquisa historiográfica, com a 

propagação de novos usos de fontes de pesquisa, indo além dos tradicionais 

registros em documentos escritos, para uma abordagem por outros meios e 

pontos de vista. 

Nesta nova perspectiva difundida após a Segunda Guerra Mundial, o 

conceito de História Militar teve sua dimensão ampliada, em um conceito de 

“História Total”, sem realizar uma distinção e estabelecer uma divisão entre 

histórias “parciais”: política, militar, religião. Ainda mais no contexto abordado por 

esta pesquisa, é irresponsável estabelecer tal divisão. Considerando os novos 

aportes metodológicos, torna-se possível considerar um sentido mais amplo, 

onde “as operações militares já não se restringem a um espaço limitado, 

conhecido como campo de batalha, mas afetam a toda a sociedade” (PEDROSA, 

2011, p. 3).  



25 
 

Tendo em consideração a amplitude das novas metodologias de estudo 

da guerra, buscamos utilizar o Bhagavad Gita para compreender esta 

perspectiva. Como já posto, trata-se de uma obra de grande importância religiosa 

para a moral e ética dentro do hinduísmo, desde o contexto de sua produção até 

os dias atuais. Nas próximas páginas, pretendemos analisar diferentes aspectos 

do Bhagavad Gita que remetem a moral do guerreiro retratado na história e de 

sua função dentro da sociedade. Além disso, realizaremos também uma análise 

a respeito dos pontos que compõem as divisões no exército indiano e que são 

mencionados no contexto da história. Segundo Chakravarti (2004, p. 26): “No 

período védico, o exército aparece consistido de duas divisões: os soldados e os 

guerreiros em carros. Durante o período após o Védico, o cavalo e o elefante 

são incorporados no corpo de batalha”. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



26 
 

4. A guerra por meio do Bhagavad Gita 

 

No verso que descreve o cenário da batalha no momento que antecede o 

Bhagavad Gita, observamos diversos detalhes a respeito do ritual da guerra. O 

texto a seguir é proferido pelo personagem Sanjaya, o condutor do carro de 

Dhritarashtra (rei cego dos Bharatas), que descreve o cenário para seu rei devido 

ao seu impedimento de enxergar: 

Com o clangor17 de conchas e o som de baterias que pareciam rugidos 
leoninos, ó Bharata, com o relincho de corcéis, e o estrépido de rodas 
de carro, com o barulho de elefantes turbulentos e os gritos, batidas no 
peito, e gritos de combatentes que rugiam, o tumulto causado em todos 
os lugares era muito grande. Os grandes exércitos dos Kurus e dos 
Pandavas, ó rei, se levantando ao nascer do sol, terminaram todos os 
seus arranjos (MEIER, 2011, p. 35)18. 

Nota-se no trecho o ato dos guerreiros assoprarem suas conchas no 

cenário de batalha, ato que tem grande significado para a guerra como um ritual, 

e também para o hinduísmo: o som emitido pela concha, segundo a tradição, era 

o produzido pela divindade criadora antes de realizar a criação do mundo. Além 

disso, em um sentido com maior significação para a guerra e para a história do 

Bhagavad Gita, o alto som conjunto emitido pelas conchas assopradas pelos 

guerreiros ao mesmo tempo demonstra a força e a dimensão deste exército.  

O som emitido pelas conchas também simboliza a vitória do bem sobre o 

mal, com a raiz desta tradição sendo a crença de que o deus Krishna conquistou 

a concha de nome Pancajanya após vencer uma semidivinidade (considerada 

“demoníaca”) chamada Pancajana. Já a concha de Arjuna tem o nome de 

Devadatta, em “referência à sua filiação, como discípulo de Drona (o mestre dos 

Pandavas)” (FONSECA, 2009. p. 30). Nota-se, portanto, o grande valor 

simbólico do elemento em uma guerra, também pela relação com o divino e com 

seu mestre. 

Outro elemento presente no fragmento é a descrição do uso de elefantes 

na guerra, uma tradição tática dos exércitos indianos que foi descrita 

posteriormente pelo grego Pausânias19, que descreve o “pioneirismo” de 

                                                           
17 Som forte, estrondeante. 
18 Página correspondente à parva 6: Bhishma Parva. 
19 Pausânias, um general do exército espartano, foi o líder da aliança entre as cidades-Estado 
gregas no último combate das Guerras Médicas. 



27 
 

Alexandre, O Grande entre os europeus ao utilizar esta tática após ter enfrentado 

um exército indiano: “o primeiro dos habitantes da Europa a utilizar elefantes em 

guerra foi Alexandre, o Grande após derrotar justamente o exército indiano de 

Poro” (Pausânias, II). Após a morte de Alexandre, outros reis também utilizaram 

do artifício, inspirados pelo exército indiano.  

Os elefantes na Índia eram utilizados na guerra tanto para carregar 

suplementos quanto para o combate em si, exigindo um grande treinamento para 

executarem suas tarefas conforme fosse de interesse de quem os estava 

utilizando. A respeito da captura e domesticação destes animais, Auboyer (2002, 

p. 56) diz:  

Quanto aos elefantes selvagens, eram capturados como actualmente, 
usando elefantes domesticados para os levarem aos lugares fechados 
onde a domesticação era iniciada. Uma vez apanhados, os domadores 
ensinavam-lhes todas as manobras que eles deveriam executar, quer 
na guerra, quer no palácio. 

Esses animais, apesar de estarem também servindo aos xátrias, já que 

normalmente o governante era advindo desta varna, tinham papel também fora 

de combate, no palácio. Já a respeito da descrição do uso de elefantes em 

combate contidos na história, Kistler complementa (2006, p. 9): 

O Mahabharata da Índia também conta um dramático confronto em 
batalha envolvendo elefantes, cavalaria e homens. “Um gigante e 
pesado elefante caiu sobre o inimigo e matou uma série de cavalos de 
carruagem. O condutor da carruagem então jogou sua lança de ferro, 
matando o condutor do elefante e, com um poderoso golpe de espada 
cortou o tronco da cabeça do animal. A besta gritou e morreu” 20. 

 A partir desta narrativa épica, pode-se depreender o modo de utilização 

dos elefantes no combate, utilizando seu tamanho e peso para adquirir vantagem 

sobre os inimigos. Cenas como a descrita neste fragmento, que implicam a ação 

do combate, são recorrentes ao longo da narrativa do Mahabharata, enquanto 

que no Bhagavad Gita compreendemos de forma menos direta como o combate 

é visto e em que situações é o correto a se fazer. Paramadvaiti e Acharya (2003, 

p. 16) dizem que “a guerra simboliza o mais indesejável que podemos encontrar 

neste mundo. Mas os devotos do Senhor Krishna não estão desamparados em 

nenhum momento”. Sendo assim, a guerra é vista como uma maneira de 

equilíbrio da sociedade, necessária quando há risco para o bem-estar de todos 

                                                           
20 Tradução nossa. 



28 
 

e respaldada pela divindade. Porém, isto não quer dizer que o combate seja visto 

como algo almejado e adorado, mas por vezes necessário.  

 Em conformidade com o que afirmam Lara e Valera (2017, p. 106), apenas 

com a realização de uma leitura muito desatenta do Bhagavad Gita pode-se 

depreender como um objetivo do texto a incitação para a batalha por motivação 

de expansão da religião, supostamente estabelecendo um papel do hinduísmo 

em ditar a necessidade de realizar a guerra para garantir a sua supremacia frente 

a outras culturas. Nossa pesquisa não buscou realizar essa análise superficial, 

uma vez que o próprio texto deixa claro que o ideal da cultura hindu é de um 

caráter agregador, de convivência entre diferenças e aceitação, representada na 

obra por uma clara mostra de abertura por parte da divindade para quem 

interessa-se em adquirir a sabedoria para a salvação. Isso fica claro nessa fala 

de Krishna a Arjuna, presente no verso 4.11: “Os que de mim se aproximam, eu 

compartilho na medida. É no meu caminho que caminham todos os humanos, 

Partha21.” 

Ao longo da narrativa, em pleno campo de batalha, o mestre Krishna 

ensina ao seu discípulo Arjuna o significado e as consequências que a sua 

decisão em protelar o combate trariam para si mesmo e para a organização da 

sociedade. O momento de revelação da divindade ao herói é um dos momentos 

mais marcantes da história, já que a divindade havia aparecido primeiramente 

como apenas um homem “comum”, com relações de parentesco em ambos os 

lados da batalha. O trecho a seguir apresenta particularidades interessantes 

desta revelação, nos dizeres de Krishna dos versos 11.47 e 11.48 do Bhagavad 

Gita  

Foi minha gentileza, esforço de meu atman, 

Arjuna, que tenhas visto minha forma suprema, 

resplendente, total, infinita, inaugural, 

por ninguém vista jamais antes. 

Não por um Veda, um sacrifício, um estudo ou esmola, 

nem por um rito ou uma terrível austeridade 

eu poderia ser visto no mundo dos homens 

                                                           
21 Significa “filho de Partha” (outro nome de Kunti), epíteto de Arjuna, mas também de Bhima e 
Yudshisthira, todos filhos de Kunti com Pandu. 



29 
 

por alguém diferente de ti, Kurupravira.22 

(FONSECA, 2009, p. 169) 

 

Nota-se que há uma grande importância por parte da divindade em deixar 

claro ao herói o significado de sua aparição no campo de batalha, o momento 

em que Krishna demostra para a Arjuna a dimensão da importância de sua 

decisão nesta situação sendo um guerreiro. Sua intervenção foi motivada 

principalmente pela atitude de Arjuna em hesitar de batalhar, e nem mesmo o 

estudo dos Vedas, sacrifícios e caridade, atos amplamente incentivados pelos 

Vedas em função do karman23, comparou-se com esta necessidade da divindade 

em intervir para o herói cumprir sua obrigação na sociedade guerreando. 

Ao hesitar em batalhar na situação em que se é exigido, o herói iria se ver 

frente a consequências que cairiam sobre ele, como a quebra de seu eterno 

dever com o divino, o sanatama-dharma, e que provocaria sua punição em 

descumprir a Eterna Ordem. Além da quebra de seu dever com o divino e a 

sociedade, o não cumprimento de sua função também afetaria a sua reputação 

como um guerreiro, visto que Arjuna é retratado como um dos mais célebres 

guerreiros no contexto da história, sendo reconhecido até mesmo pelo próprio 

Krishna. Na história, o herói é por diversas vezes chamado pela divindade como 

paramtapa, que pode ser traduzido como “terror dos inimigos”. A reputação de 

um guerreiro é intrínseca à sua atuação, sendo essa uma parte importante para 

a percepção de seu lugar dentro da sociedade, como podemos ver a seguir. 

 

4.1. O guerreiro 

 

O xátria por excelência na sociedade hindu é desde jovem instruído na 

“ciência das armas”, o exército é largamente composto por eles, apesar de, 

quando na iminência de um ataque, homens de outras ocupações também são 

convocados (AUBOYER, 2002, p. 18). Os guerreiros possuem também papel 

administrativo, é considerada a varna dos governantes, com os reis geralmente 

                                                           
22 Epíteto para Arjuna. 
23 O termo presente na filosofia hindu de que cada ação feita volta em forma de energia 
positiva ou negativa para quem a praticou. 



30 
 

advindos desta varna. A função dos xátrias nesta sociedade é de vital 

importância para o bem-estar das demais varnas e do funcionamento da ordem, 

são os que principalmente conquistam e protegem o território de ameaças. Do 

ponto de vista até da própria tradição, a espiritualidade do guerreiro ideal passa 

por não poder deixar de considerar a sua atividade como prazerosa e 

predestinada. Não viam a guerra como uma violência nefasta e perturbadora, 

mas sim a encaravam como uma ação que colocava a prova todo seu 

conhecimento, força e coragem para a proteção do corpo social. Como consta 

no verso 18.43 do Bhagavad Gita (FONSECA, 2009, p. 224): “Coragem, brilho, 

firmeza, habilidade e no combate a força sem medo, a generosidade e o 

exercício do poder: esse é o karman do xátria, nascido de sua natureza”. 

Apesar de em determinados períodos a denominação “xátria” não 

delimitar-se somente a quem desempenhava a função de guerreiro, com estes 

podendo exercer ocupações como as de comerciantes ou agricultores, por 

exemplo, sua educação persistia como a de um guerreiro. Segundo Auboyer 

(2002. p. 18), “este carácter essencialmente militar persiste na educação que 

lhes é dada, porque, além da ciência védica, lhes ensinam o manejo das armas, 

e desenvolvem neles as aptidões hereditárias para o comando.” Considerando 

a educação que os pertencentes a este segmento da sociedade recebem, pode-

se considerar, então, o Bhagavad Gita e o Mahabharata como composições que 

contribuem nesse processo de aprendizagem e compromisso do guerreiro com 

os preceitos do sagrado.  

Um dos aspectos fundamentais presentes no Mahabharata para a 

compreensão da essência de um xátria envolve a sua postura em uma batalha, 

trazida por meio de um código ético que deveria ser seguido pelos guerreiros na 

batalha de Kurukshetra. Esta seleção de deveres que os combatentes deveriam 

cumprir foi feita por Valela (2017, p. 97), retirando-os da parva de número 6 do 

Mahabharata, Bhishma Parva (I-X p. 2-3):  

1) O combate não deve começar antes do nascer do sol e deve 
terminar exatamente no pôr do sol. 

2) Vários guerreiros não podem atacar um único guerreiro. 

3) Dois guerreiros podem duelar, ou se envolver em um combate 
prolongado, somente se carregam as mesmas armas e utilizam a 
mesma montaria (a pé, um elefante, um cavalo ou carro de batalha). 



31 
 

4) Nenhum guerreiro pode matar ou ferir um guerreiro que se rendeu 

5) Aquele que se rende se torna um prisioneiro ou escravo 

6) Nenhum guerreiro pode matar ou ferir um guerreiro desarmado 

7) Nenhum guerreiro pode matar ou ferir um guerreiro inconsciente 

8) Nenhum guerreiro pode matar ou ferir um animal que não esteja 
participando da guerra 

9) Nenhum guerreiro pode matar ou ferir um guerreiro que está de 
costas ou distante 

10) Nenhum guerreiro pode atacar uma mulher 

11) Nenhum guerreiro pode atacar um animal que não seja uma 
ameaça direta 

12) As regras específicas para cada arma devem ser seguidas. Por 
exemplo, é proibido atacar abaixo da cintura na guerra com maça24 

13) Guerreiros não podem se ocupar em qualquer guerra “desleal” que 
seja. 

 

Podemos perceber diversos dos elementos descritos da ética de um 

guerreiro sendo pautados no princípio de uma “guerra limpa”, envolvendo 

somente homens em igual número e nas mesmas condições de batalhar. Seja 

em sua arma, montaria ou até mesmo na percepção do adversário estar atento 

ao seus movimentos, a virtude esperada de um xátria é exercer a atividade militar 

de forma leal e justa. Apesar de ser possível acompanhar na guerra principal 

descrita no Mahabharata uma quebra no cumprimento dessas diretrizes, isso se 

deve a aproximação da era de kaliyuga, a quarta era do ciclo cósmico hindu, já 

citado anteriormente (p.17), um período de degradação, em que todas as 

virtudes diminuem. Portanto, o ideal do guerreiro em um período de perfeita 

obediência aos preceitos do sagrado é este descrito como “sob estritas regras 

de cavalheirismo e ética, dando ao guerreiro um ar de nobreza e qualificação” 

(LARA; VALERA 2017, p. 98).  

Porém, como já dito, mesmo considerando a nobreza desse papel 

essencial exercido pelo guerreiro e o prestígio que recebem por cumprir sua 

função, sua notoriedade não é comparável com a importância dada a devoção 

ao sagrado, que constitui a base da sociedade hindu. Na Índia Antiga, como 

também pode-se perceber em diversas sociedades do Mundo Antigo, a religião 

                                                           
24 Espécie de bastão, feito de material bastante rígido e mais grosso em uma de suas 
extremidades. Arma utilizada em batalha. 



32 
 

estava presente ao longo de toda a vida do indivíduo. Sendo assim, seria 

irresponsável analisar qualquer perspectiva dessa sociedade sem levar-se em 

consideração esse quesito. A concepção sagrada e os costumes baseados nas 

suas concepções “não deixavam fazer um único ato, por mínimo que fosse, sem 

lhe atribuírem uma consequência boa ou má” (AUBOYER, 2002, p. 95), o que 

contribuiu no entendimento da preocupação do herói Arjuna em Bhagavad Gita 

ao refletir sobre o dilema moral que estava inserido como um guerreiro, a 

situação extrema de estar prestes a iniciar uma guerra contra parentes e 

mestres. O trecho a seguir, retirado dos versos 1.37, 1.38, 1.39 e 1.40 do 

Bhagavad Gita (FONSECA, 2009, p. 35-36), demostra esse questionamento do 

herói sobre sua situação no campo de batalha contra familiares e sua 

preocupação com o que seria o correto a se fazer. A fala ocorre em um momento 

anterior à interferência de Krishna para passar-lhe o conhecimento divino: 

Não queremos matar os filhos de Dhritarashtra nossos próprios 
parentes. 

Como seríamos felizes tendo morto nessa própria gente, Madhava? 

Mesmo que aqueles de mente dominada pela cobiça não vejam erro 
na destruição do corpo da família e no crime da traição aos amigos, 

Como não podemos aprender a manter longe de nós essa culpa, nós 
que consideramos erro a destruição da família, ó Janardana? 

Na destruição da família, perecem os imemoriais dharma das famílias; 
com a perda do dharma toda a família se volta para o adharma. 

 

O guerreiro Arjuna é retratado também como um grande sábio na história, 

e isso reforça a necessidade em se preocupar em relação às suas atitudes 

estarem ou não condizentes com o que é considerado correto pelo sagrado, 

afinal, essa é a atitude de um guerreiro exemplar que busca o sucesso. O último 

verso trata de um ponto fundamental para a compreensão da temática do 

Bhagavad Gita, o dharma. Segundo Fonseca (2009, p. 36), o dharma designa o 

conjunto de direitos e deveres a serem seguidos por todos aquele que pertencem 

a um determinado grupo social. Embora incluam adaptações e permissões 

coletivas, cada sujeito – conforme sua profissão, seu sexo ou sua idade - tem 

suas particularidades a cumprir. Costuma-se traduzir a palavra por norma, 

tradição, e seu contrário, o adharma, é o que é temido por Arjuna ao argumentar 

sobre sua posição de não batalhar e evitar destruir parte de sua família. Segundo 



33 
 

Lara e Valera (2017, p. 7), o dharma de um xátria é de dar proteção aos mais 

fracos, tendo a necessidade de fazer uso da violência como um aspecto advindo 

de seu próprio dharma, por sua missão de manter a ordem e punir os inimigos 

que ameaçam a paz. 

O Bhagavad Gita permite perceber a concepção do que seria o método 

ideal de um guerreiro agir, visto que o vencedor da história tem ao seu lado uma 

divindade, e, portanto, um ser tido como perfeito. A respeito da descrição da 

atuação do guerreiro indiano em um combate, podemos perceber também ao 

longo da obra suas motivações e quais características que lhe tornam um 

guerreiro de sucesso. Arjuna, como herói da história, é retratado como um 

arqueiro. O termo utilizado para essa definição, maharatha, tem duplo significado 

em relação aos guerreiros “podendo referir-se tanto a um arqueiro dotado de 

grandes qualidades na condução de carros de guerra quanto ao detentor de um 

posto de comando de uma ala mecanizada do exército” (FONSECA, 2009. p. 

25).  

Não é por acaso que o grande herói da história é representado como um 

arqueiro: a prática do arco e flecha representa imensa honra e prestígio nesta 

sociedade. Como exemplo dessa importância da prática do tiro com arco, pode 

ser citada a contribuição de Auboyer (2002, p. 18), a respeito de uma das formas 

de casamento da época: “a união é feita com o vencedor de um concurso, do 

qual a maior prova é um torneio de tiro ao arco”. O arco de Arjuna, de nome 

“Gandiva”, representa um dos itens de maior valor simbólico para o contexto da 

história. Estima-se que o arco tenha sido presenteado para Arjuna após uma 

sucessão extremamente privilegiada, que incluía os deuses Shiva e Brahma. 

A habilidade de ser um grande condutor também é, por diversas vezes, 

valorizada ao longo da obra. Os “carros de guerra” são descritos por Chakravarti 

(2004, p. 46), como “um importante estágio na evolução do sistema militar 

mundial”, que contribuiu para uma melhor mobilidade dos guerreiros, evitando 

seu cansaço. Além disso, também possibilitavam o carregamento de armas e 

uma vantagem de posição sobre os inimigos que não utilizavam o transporte25. 

                                                           
25 Fica claro no código guerreiro das páginas 30-31 a percepção da vantagem de quem utiliza o 
equipamento, visto que uma guerra disputada entre guerreiros que não utilizam a mesma 
montaria não é considerada justa. 



34 
 

A condução do carro é considerada uma função nobre dentro da hierarquia 

militar, exemplo disso é o próprio deus Krishna ter sido condutor no exército dos 

Pandavas no Mahabharata. Esta nobreza e notoriedade do guerreiro na 

sociedade é utilizada frequentemente por Krishna no diálogo com Arjuna, 

deixando claro que o seu ato de hesitação significaria também a perda de sua 

reputação como guerreiro, como presente no trecho a seguir dos versos 2.31, 

2.32 e 2.33 do Bhagavad Gita (FONSECA, 2009, p. 54): 

Ademais, considerando teu próprio dharma, não deves vacilar. 

Não se conhece nada mais dhármico para um xátria do que a luta. 

Inesperadamente, numa guerra como esta, ó Partha, os xátrias 

Conseguem alegrias, é possível uma porta aberta para o Svarga. 

Mas se tu não fizeres esta guerra conforme o dharma, 

Então com teu svadharma e tua honra tu te tornarás um erro. 

Pode-se observar na passagem outro significado dado à guerra para os 

guerreiros da varna dos xátrias além da oportunidade de cumprir o seu papel: 

atingir as recompensas e realizações em planos que extrapolam o sentido do 

meio físico. Além disso, há também a importância dada a quem acaba por falecer 

cumprindo suas obrigações em batalha. É onde o guerreiro deveria estar, esta é 

a sua morte ideal. A descrição de um momento do conflito permite compreender 

esse significado para um guerreiro de estar e falecer em um combate das 

proporções descritas na história: 

E havia bravos guerreiros kshatryias, que tendo ferido uns aos outros, 
não abandonavam suas armas ou davam quaisquer lamentos, ó 
senhor. Por outro lado, jazendo naqueles lugares que eles estavam, 
rugiam com corações alegres, e mordendo de raiva com seus dentes 
seus próprios lábios, olhavam uns para os outros com rostos tornados 
ferozes pela contração de suas sobrancelhas. E outros dotados de 
grande força e tenacidade em grande dor, afligidos por flechas e 
sofrendo sob seus ferimentos, permaneciam totalmente silenciosos. 
Meier (2011, p. 97)26 

 Esta passagem do texto demonstra a bravura que é exigida de um 

guerreiro, não abdicando de seu dever mesmo quando isto custa sua própria 

vida. Este momento de falecimento do guerreiro em combate é visto como uma 

                                                           
26 Página correspondente à parva 6 – Bhishma Parva 



35 
 

grande honra: “morrer de doença em casa é pecado para um kshatriya. A morte 

que ele encontra em batalha é seu dever eterno” (MEIER, 2001, p. 37)27. 

 

4.2. A morte e o sacrifício 

 

O significado da guerra está estreitamente relacionado com o da morte. 

Nesse sentido, o Bhagavad Gita trata de perspectivas importantes para a 

compreensão deste aspecto diferenciado do hinduísmo comparando-se com 

outras religiões: a visão a respeito da morte. Como meio de convencer o herói 

da história a cumprir sua atribuição como guerreiro, a divindade afirma a Arjuna 

que as mortes causadas em combate não significavam uma eterna punição para 

os guerreiros que o herói iria enfrentar, mas sim uma chance para que estes 

tenham um “recomeço” em uma nova vida. Assim, a morte deve ser vista como 

algo inevitável e natural. Exemplos desse pensamento podem ser encontrados 

por diversas vezes no Bhagavad Gita em forma de argumentos de Krishna para 

Arjuna guerrear, como no trecho abaixo, retirado dos versos 2.27 e 2.30:  

A morte é certa para quem nasce, o nascimento para quem morre. 

Por isso, quanto ao inevitável não te deves lamentar. 

(...) 

Esse homem no corpo de todos, Bharata28, nunca será morto. 

Por isso, quanto a todos os seres, não te deves lamentar. 

(FONSECA, 2009, p. 52-53) 

O discurso da divindade evidencia um argumento fundamental para 

convencer Arjuna a guerrear, a concepção hindu de que a vida não se limita ao 

corpo, mas compreende também a alma. Porém, a morte de uma pessoa não 

significa o fim de sua passagem pela Terra, mas que a alma reencarnará, sendo 

isto parte de um ciclo natural. Atentando-se a estas revelações da divindade ao 

herói, o trecho demonstra o importante papel do sagrado em justificar o ato da 

guerra quando necessária, levado ao extremo na história justamente por esta 

função se sobressair até mesmo quando parentes e mestres estão do outro lado 

do campo de batalha. Arjuna, como um humano, primeiramente não apresentava 

                                                           
27 Página igualmente correspondente à parva 6 - Bhishma Parva 
28 “Bharata”, no trecho, refere-se a Arjuna. 



36 
 

um conhecimento amplo da situação em que estava envolvido para perceber que 

“Sentir medo em face da experiência inevitável da morte é consequência da 

ignorância da verdadeira natureza da alma espiritual, das possibilidades de ela 

viver em diferentes dimensões e o próprio processo transformador dessa 

experiência” (VARELA, 2012. p. 203). É quando Krishna intervém. 

Ao hesitar em guerrear, o herói da história estaria indo contra o seu 

dharma, algo que vai contra o esperado por um xátria em relação ao sagrado. 

Segundo Renou (1964, p. 98), “a vida e a morte são de pouco valor quando 

comparadas aos valores eternos”. Krishna alerta o herói que não é adequado 

lamentar a morte corpórea, pois trata-se de uma matéria perecível, ao contrário 

dos valores eternos e da alma. Portanto, o objetivo do ensinamento da divindade 

retratado no épico é de, dentre outros aspectos, relembrar o guerreiro de sua 

função e convencê-lo do que é o correto a se fazer até mesmo na mais extrema 

das circunstâncias.   

Os seres se originam no alimento, a origem do alimento é a chuva,  

a chuva se origina no sacrifício: o sacrifício é a originação do karman. 

Saiba que o karman tem origem no brahman, 

o brahman tem originação no imperecível, 

por isso o brahman é onipresente, permanente, fundado no sacrifício 

(Versos 3.14 e 3.15 - FONSECA, 2009, p. 76). 

A fala de Krishna demonstra a importância do sacrifício para a sociedade 

hindu e para o guerreiro, pois o seu karman está diretamente relacionado com 

esta atitude. O karman é um dos aspectos mais lembrados por Krishna em seu 

diálogo com o herói da história, pois este é um dos fatores determinantes para o 

destino da alma após esta vida corpórea na Terra. Após a morte, um dos 

caminhos possíveis da alma é conhecido como pitriyana, intensamente ligado 

com o karman, como explicado por Valera (2012, p. 200): 

É o caminho dos antepassados, que é seguido pelas almas que, 
seguindo os rituais prescritos nas escrituras, foram muito caridosas e 
piedosas, cultivaram desejo pelo resultado de suas caridades, 
austeridade, votos e adoração. Seguindo esse caminho, elas são 
conduzidas para Chandraloka, a região lunar, onde podem desfrutar 
de imensa felicidade como recompensa por suas ações virtuosas. 
Entretanto, quando o saldo cármico se exaure, elas têm de voltar para 
a Terra, visto ainda terem desejos terrenos. 



37 
 

 Desta forma, o guerreiro Arjuna não estaria realizando uma atitude 

condenável cumprindo seu dever em tirar a vida dos seus adversários na 

batalha, visto que a justiça será feita pelo universo, baseando-se nas atitudes 

daquela alma na sua passagem pela Terra. A morte, como inevitável, não pode 

ser vista como algo ruim: “A morte não é o fim da personalidade e da 

autoconsciência. Ela meramente abre a porta para outra forma de vida. A morte 

quando experimentada de forma consciente pode tornar-se o portal para a 

plenitude da vida” (VALERA, 2012, p. 199). Logo, como podemos perceber, as 

explicações de Krishna para as angústias que o guerreiro Arjuna demonstrava 

antes do combate ampliam-se para além do tema central desta pesquisa, mas 

que também fazem parte da construção da visão dessa sociedade sobre a 

guerra. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 



38 
 

5. Considerações finais 

 

Nesta pesquisa, buscamos evidenciar a importância da utilização do 

Bhagavad Gita como fonte documental para observarmos e compreendermos o 

significado da guerra e da ação do guerreiro para a sociedade indiana. Nesse 

âmbito, há de se fazer uma ressalva: como afirmaram Valera e Lara (2017, p. 

106), esta pesquisa não buscou procurar em nossa fonte um suposto incentivo 

a uma espécie de Jihad, de guerra motivada pela religião. O que buscamos foi 

realizar uma análise do texto no âmbito da guerra, considerando sua grande 

função religiosa de fidelidade à divindade e aos valores cultuados no sagrado. O 

Bhagavad Gita, nessa proposta, mostra-se de grande contribuição para uma 

análise crítica sobre diversos aspectos da sociedade indiana, como a 

organização por estratos sociais (varnas) e a participação em conflitos, tendo a 

guerra entre Kauravas e Pandavas como plano de fundo de uma história que 

procura passar valores fundamentais de moralidade, ação e religiosidade. Os 

textos do gênero épico, categoria da fonte analisada nesta pesquisa, são 

definidos por Renou (1964, p. 19) como “compilações enormes lidando com 

práticas religiosas, mitologia e cosmogonia. Misturando a esses elementos 

rigorosamente religiosos, há um número de assuntos mais seculares”, logo, 

representam um importantíssimo meio de discussão a respeito da sociedade que 

os produziu e os consome continuamente.  

Reforça-se, com esta pesquisa, o entendimento de obras como o 

Bhagavad Gita como documento fundamental para um estudo que se propõe a 

tratar a respeito da organização da sociedade indiana. Neste trabalho em 

específico, lidamos diretamente com os assuntos da guerra e dos guerreiros – 

os xátrias. Para um estudo mais abrangente sobre este tema, há a necessidade 

ainda de se considerar outros textos com grande contribuição para o assunto, 

como o Ramayana, obra do mesmo gênero que narra a história do príncipe 

Rama (Ramacandra), o 7º avatar do deus Vishnu. Assim como o Bhagavad Gita, 

o texto contém, segundo Renou (1964, p. 117): “digressões, algumas das quais 

formariam um código da conduta e moralidade hindus se reunidas”, e também 

inclui características do que seria um guerreiro e governante ideal. Do mesmo 

modo, há a possibilidade de exercer comparações entre o modo guerreiro da 



39 
 

sociedade hindu com outras sociedades do mundo antigo, porém com a devida 

cautela em considerar as particularidades de cada cultura e a complexidade de 

se realizar uma comparação. 

Esta pesquisa demonstrou ser um grande desafio para quem busca 

aprofundar-se a respeito do assunto, com a carência de trabalhos específicos 

sobre a guerra na Índia Antiga representando um obstáculo para quem busca 

um método de análise dos textos indianos na perspectiva da guerra. Finalizamos 

com a esperança de que este trabalho contribua para esta temática, refinando 

ainda mais a compreensão dos textos sagrados como fontes documentais 

viáveis para o estudo da História. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 



40 
 

Referências 

 

Fontes 

BHAGAVAD GITA. Canção do venerável. Tradução do sânscrito, prefácio e 

notas de Carlos Alberto da Fonseca. São Paulo: Globo, 2009.  

PAUSÂNIAS. Descripcíon de Grécia. Tradução de Maria Cruz Herrero Ingelmo. 

Madrid: Editorial Gredos, 1994.  

THE MAHABHARATA of Krishna-Dwipayana Vyasa. GANGULI, Kisari Mohan. 

Traduzido para o português por Eleonora Meier. Disponível em: 

<http://www.shri-yoga-devi.org/textos/Mahabharata-Portugues.zip>. Acesso em 

07 ago. 2018. 

THE MAHABHARATA of Krishna-Dwipayana Vyasa. Traduzido para o inglês 

por Pratap Chandra Roy. 12 Vol. Toronto: University of Toronto, 1965. 

Disponível em: <http://www.holybooks.com/mahabharata-all-volumes-in-12-pdf-

files>. Acesso em: 24 nov. 2018. 

 

Bibliografia 

AUBOYER, Jeaninne. A vida quotidiana na Índia antiga. 2.ed. Rio de 

Janeiro: Shu, 2002. 

BASTOS, Camila. Cooperação Brasil – Índia: trajetórias de aproximação. 

139f. Dissertação (mestrado em Ciência Política) – Universidade Federal de 

Pernambuco, Recife. 2008. 

BUENO, André. A dificuldade em falar sobre “Oriente” no Brasil. In: BUENO, 

André; ESTACHESKI, Dulceli; CREMA, Everton; NETO, José Maria (ed) Mais 

Orientes. Rio de Janeiro/União da Vitória: Edições Sobre Ontens/LAPHIS, 

2017. p. 5-16. 

______. Textos de história da Índia Antiga. Rio de Janeiro: Ebook, 2016. 

CARDOSO, Ciro. Varnas e Classes sociais na Índia Antiga. In: CARDOSO, 

Ciro. Sete Olhares sobre a Antiguidade. Brasília: UNB, 1998. p. 161-171. 

CHAKRAVARTI, Prasenjit. The art of war in Ancient India. Dacca: Abinas 

Press, 2004.  

CLAUZEWITZ, Karl von. Da Guerra. São Paulo: Martins Fontes, 1979. 

ELIADE, Mircea. História das crenças e das ideias religiosas I – da Idade 

da Pedra aos mistérios de Elêusis. Tradução de Roberto Cortes de Lacerda. 

Rio de Janeiro: Zahar, 2010. 



41 
 

FONSECA, Carlos Alberto. Índia, uma história crítica. Organon, Porto Alegre, 

nº 27, julho-dezembro, 1999, p. 207 – 220. 

FREIBERGER, Mario. Ação e tempo na Bhagavad Gita. Porto Alegre: 

EDIPUCRS, 1996. 

FRIAS, Hilda. História e Religião na antiga Índia: Base indo-europeia e 

cristianização. Revista Portuguesa de Ciências das Religiões. n. 3/4, 2003. 

p. 179-188. 

KEEGAN, John. Uma história da guerra. São Paulo: Companhia das Letras, 

2006. 

KISTLER, John. War elephants. Westport: Greenwood Publishing Group, 

2006. 

LEAL, Ronald. Do Bhagavad Gita ao Grito dos Civilizados. Trabalho de 

Conclusão de Curso (Graduação em História) – Universidade Federal da Bahia. 

Salvador, 2013. 

______. “Odres novos para vinhos velhos”: (Re)visitando Sophia pelos 

quatro pilares da educação. Dissertação (Mestrado em Educação) – 

Universidade Federal da Bahia. Salvador, 2015. 

MALINAR, Angelika. The Bhagavad Gita – Doctrines and contexts. 

Cambridge: Cambridge University Press 

PARAMADVAITI, Swami; ACHARYA, Sripad. O Bhagavad-gita: A Ciência 

Suprema. São Paulo: Serviço Editorial dos Vaishnavas Acharyas, 2003. 

PARGITER, Frederick. Ancient Indian Historical Tradition. London: Oxford 

University Press, 1922. 

PEDROSA, Fernando. A História Militar Tradicional e a “Nova História Militar”. 

Anais do XXVI Simpósio Nacional de História – ANPUH. São Paulo, 2011. 

RENOU, Louis. O Hinduísmo. Rio de Janeiro: Zahar, 1964. 

SAID, Edward. Orientalismo: o Oriente como invenção do Ocidente. São 

Paulo: Companhia das letras, 1998. 

SIMÃO, Ana. As relações bilaterais Brasil-Índia: um estudo das perspectivas de 

aproximação e de distanciamento (2003-2010). In.: 3° ENCONTRO NACIONAL 

ABRI 2001, v. 3. São Paulo, 2011. Disponível em: 

<http://www.proceedings.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=MSC0000

000122011 000100014&lng=en&nrm=iso&tlng=pt>. Acesso em: 27 set. 2018. 

TOMIMATSU, Célia. A condição humana e as disposições sobre o bem e o 

mal em Bhagavadgītā. Dissertação (Mestrado em Ciências da Religião) – 

Pontifícia Universidade Católica de São Paulo. São Paulo, 2013. 



42 
 

VALERA, Lucio; LARA, Marco. Bhagavad-Gita: Cânone Para Paz ou Para 

Guerra? Revista Numen. v. 20. n. 1. Juiz de Fora, 2017. p. 91-108. 

______. Morte no Hinduísmo: Transmigração e libertação. Revista Religare. v. 

9. Juiz de Fora, 2012. p. 195-204. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



43 
 

Glossário 

 

Asura: Pronúncia do sânscrito: āsura. Utilizado para referir-se a criaturas que 

detém grande poder, geralmente o utilizando para o mal. Podem ser definidos 

como “entidades malignas”, ou de forma cuidadosa como “demônios”. 

Atman: Pronúncia do sânscrito: ātman. A “alma humana”. 

Brahman: “Espírito absoluto”, “o Supremo”. 

Brâmane: Varna sacerdotal. 

Gândiva: Pronúncia do sânscrito: Gāṇḍīva. Nome do arco usado por Arjuna 

Ganesha: Pronúncia do sânscrito: Gaṇeśa. Semideus conhecido como 

“destruidor de obstáculos”. Dotado de sabedoria, segundo a tradição foi quem 

escreveu o Mahabharata. 

Janardana: Pronúncia do sânscrito: Janārdana. Epíteto de Krishna, significa 

“estimulador dos homens”. 

Jihad: Termo do islã que significa “esforço” ou “luta”, utilizado frequentemente 

como uma definição de “guerra santa” muçulmana contra os “infiéis”. 

Kshatriya: Termo em inglês para “xátria”, a varna dos guerreiros. Pronúncia do 

sânscrito: kṣatriya.  

Krishna: Pronúncia do sânscrito: Kṛṣṇa. 8º avatar de Vishnu. 

Madhava: Pronúncia do sânscrito: Mādhava. Significa “descendente de Madhu”; 

componente da dinastia dos Yadu, um epíteto para Krishna. 

Parva: livro, seção. 

Puranas: Pronúncia do sânscrito: Purāṇa. Coletâneas de lendas e mitos de 

adoração às divindades. Segundo Renou (1964, p. 121-122), são “textos 

versificados, cada qual, via de regra, dedicado a uma descrição das 

características e feitos de alguma grande divindade e a uma afirmação dos 

elementos de seu culto relacionado e as peregrinações ligadas ao mesmo”. 

Svadharma: Em definição de Fonseca (2009, p. 54), trata-se do conjunto de 

normas para o comportamento de cada sujeito, conforme todas as 



44 
 

considerações assentadas pelo grupo social. No contexto empregado, refere-se 

ao comportamento esperado de Arjuna como um guerreiro. 

Svarga: Segundo Fonseca (2009, p. 41), uma palavra provavelmente derivada 

da raiz “svar”, que significa “brilhar”, nome de um lugar mítico supostamente 

situado no monte Meru, o ponto central de Jambudvipa, a ilha de Jambo, um dos 

nomes antigos da Índia. Esse lugar seria habitado pelos deva e para ele se 

dirigiriam os bons depois de mortos – razões que determinaram sua 

tradução/aproximação das palavras Céu e Paraíso. 

Varna: Pronúncia do sânscrito: varṇā. Significa “cor”, “categoria”. 

Veda: “saber”, no duplo sentido de conhecimento e revelação. 
 
Vishnu: Pronúncia do sânscrito: Viṣṇu. O deus Vishnu é definido por Renou 

(1964, p. 26) como o “deus da restauração”, amplamente cultuado na religião 

hindu.   

 


