
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

AANNAAIISS  

  

IIII  SSeemmiinnáárriioo  

IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  

PPeessqquuiissaa  



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

22 
 

CCoommiissssããoo  oorrggaanniizzaaddoorraa  

Prof. Dr. João Luis Pereira Ourique (UFPel) – coordenador do evento 

Mestranda Juliana Terra Morosino (UFPel) 

Mestranda Priscila Monteiro Chaves (UFPel) 

Acadêmica Francieli Daiane Borges (UFPel)  

Acadêmica Patrícia Cristine Hoff (UFPel) 

Acadêmico Ramão Marques Costa (UFPel) 

 

PPrroommooççããoo    

GRPesq CNPq ÍCARO                                                                   

Bibliotheca Pública Pelotense 

 

AAppooiioo  

Centro de Letras e Comunicação/UFPel 

Programa de Pós-Graduação em Letras/UFPel 

Centro de Integração do Mercosul 

 

OOrrggaanniizzaaççããoo,,  eeddiittoorraaççããoo  ee  rreevviissããoo  ddooss  aannaaiiss  

Prof. Dr. João Luis Pereira Ourique 

Acadêmica Francieli Daiane Borges 

Acadêmica Patrícia Cristine Hoff 

 

UUnniivveerrssiiddaaddeess  ppaarrttiicciippaanntteess  ddoo  IIII  SSIIPP  

 

 

 
  

 

 

 

 

 

 

 

II Seminário Interinstitucional de Pesquisa 

 

 Anais do II Seminário Interinstitucional de Pesquisa, 30 de 

maio a 01 de junho de 2012, Pelotas, RS / Organizadores: João Luis 

Pereira Ourique, Francieli Daiane Borges e Patrícia Cristine Hoff. – 

Pelotas : UFPel/Centro de Letras e Comunicação/Grupo de Pesquisa 

ÍCARO, 2012. 

367 p. 

 

      1. Estudos literários – 2. Interinstitucionalidade – 3. Grupos 

de Pesquisa – Brasil – I. Ourique, João Luis Pereira. II. Borges, 

Francieli Daiane. III. Hoff, Patrícia Cristine. Título. 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

33 
 

PPrrooggrraammaaççããoo    

QQuuaarrttaa  ffeeiirraa  ––  3300//0055//1122  

17h – 18h Credenciamento 

18h Mesa - ÍCARO-UFPel: Literatura e Racismo 

Coordenador: Prof. Dr. Uruguay Cortazzo 

19h30 Mesa - ÍCARO-UFPel: Literatura e Sociedade 

Coordenadora: Profª. Drª. Aline Coelho da Silva 

21h Mesa - ÍCARO-UFPel: Literatura e Formação Cultural 

Coordenador: Prof. Dr. João Luis Pereira Ourique 

Debatedora: Profª. Drª. Maristela Machado 

QQuuiinnttaa--ffeeiirraa  ––  3311//0055//1122  

18h Mesa - UFSM: Literatura e Autoritarismo 

Coordenadora: Profª. Drª. Rosani Ketzer Umbach 

20h30 Mesa - FURG: Formação e Consolidação do Sistema Literário no 

Brasil Meridional 

Coordenador: Prof. Dr. Artur Emilio Alarcon Vaz 

SSeexxttaa--ffeeiirraa  ––  0011//0066//1122  

18h Mesa - URI/FW: Grupo de pesquisa da URI – Frederico Westphalen 

Coordenador: Prof. Dr. Lizandro Carlos Celegari 

20h Mesa - UNISC: GENALIC  

Coordenadora: Profª. Drª. Eunice Piazza Gai 

21h 21h Mesa - UFRGS  

Coordenadora: Profª. Drª. Márcia Ivana de Lima e Silva 

22h Encerramento 

  



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

44 
 

SSuummáárriioo  

  

Apresentação 

 8 

ÍCARO - UFPel   

A mestiçagem em Gilberto Freyre e José Vasconcelos 

Mônica Izabel Macedo Machado 10 

Branqueamento literário: o caso Monteiro Lobato 

Rafael Fúculo Porciúncula 19 

O contexto histórico/ficcional em La excavación de Augusto Roa Bastos e El 

pozo de Augusto Céspedes 

Juliana Terra Morosino 32 

A superação da semiformação do leitor contemporâneo: a leitura sob a ótica 

filosófica de Theodor W. Adorno 

Priscila Monteiro Chaves 44 

Drummond comparado: diálogos entre pesquisa e ensino 

Francieli Daiane Borges; Patrícia Cristine Hoff 54 

Ensinar literatura x ensinar leitores 

Edna Souza Machado 64 

UFSM  

O acordo entre fábula e alegoria em A Revolução dos Bichos: a humanização do 

animal e a animalização do homem 

Paula Klein 72 

Literatura e crítica social em Dry September, de William Faulkner 

Ívens Matozo Silva 85 

A literatura como resgate da memória histórica de um povo em A Muralha 

Samantha Borges 98 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

55 
 

A resistência nas narrativas pampianas de Sergio Faraco 

Amalia Cardona Leites 109 

1957 - O levante 

Mariangela Rotta Detoni 122 

O cárcere e a escritura da fuga em Arturo, a estrela mais brilhante, de Reinaldo 

Arenas 

Gabrielle da Silva Forster 133 

Considerações sobre o humor em O continente, de Erico Verissimo 

Francisco Mateus Conceição 144 

Os arquivos literários, a pesquisa e a produção acadêmica 

Mara Lúcia Barbosa da Silva 154 

FURG  

Resgate de um romance fundador da literatura sul-rio-grandense 

Sheila Fernandez Garcia 166 

Novelas de Carlos de Koseritz: resgate e análise 

Juliane Cardozo de Mello 177 

Mistérios de Rio Grande, um folhetim no século XIX 

Rosana Tejada Flores 192 

URI-FW  

Pós-colonialismo moçambicano: ficção, história e memória em O último voo do 

flamingo, de Mia Couto  

Vanessa Fritzen 201 

Holocausto, representação e trauma em Quero viver... memórias de um ex-morto, 

de Joseph Nichthauser: a literatura de testemunho no Brasil 

Vanderléia de Andrade Haiski 213 

 

 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

66 
 

Narrar histórias para (re)encontrar a si mesma: memória e narração em A última 

fábula 

Girvâni Seitel 225 

Literatura comparada: uma leitura intertextual do tema afeto em Amar, verbo 

intransitivo, de Mário de Andrade e Perto do coração selvagem, de Clarice 

Lispector 

Neides Marsane John Bolzan 238 

Identidade, territorialidade e memória em Luanda Beira Bahia 

Anne Luersen Piaia; Denise Almeida Silva 247 

Entre estratégias de branqueamento e afirmação da identidade cultural negra: 

Cauterização, de Cristiane Sobra e As Máscaras de Dandara, de Serafina 

Machado  

João Paulo Pascoal 254 

A representação social em Eugênia Grandet e O Vermelho e o Negro 

Jaci Luft Seidel 263 

A representação carnavalesca em Pantagruel, de Rabelais 

Larissa Bortoluzzi Rigo 272 

UNISC  

O poder transformador da narrativa: um estudo da obra Vozes do deserto, de 

Nélida Piñon  

Amada Dörr; Eunice Terezinha Piazza Gai 285 

O olhar sobre si mesma: o ato de narrar-se em Coração Andarilho (2009), de 

Nélida Piñon 

Carine Isabel Reis 294 

A complementaridade entre mistério e história na obra Se eu fechar os olhos 

agora, de Edney Silvestre 

Julie Henke; Eunice Terezinha Piazza Gai 304 

Investigações sobre identidade e preconceito a partir das narrativas de Moacyr 

Scliar 

Simone Conti de Oliveira 316 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

77 
 

Violência e subjetividade na narrativa latino-americana contemporânea 

Rosane Maria Cardoso 325 

Violência e memória em A hora azul, de Alonso Cueto: o impacto da violência 

na memória dos personagens 

Julia Tomazi 336 

O jornalista contador de histórias: análise de um relato de sobrevivência 

Daiane Balardin; Cátia Kist; Fabiana Piccinin 349 

UFRGS  

Do cinema à literatura: a transposição de Infâmia para “Aqueles dois” 

Fernanda Borges 357 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

88 
 

AApprreesseennttaaççããoo  

  

Durante as três noites de 30 e 31 de maio e 01 de junho de 2012, realizou-se na cidade 

de Pelotas, Rio Grande do Sul, o II Seminário Interinstitucional de Pesquisa, tendo como 

intuito a abertura de um espaço para apresentações e discussões de pesquisas acadêmicas de 

diversas instituições. Nessa proposta, participaram do II SIP pesquisadores de graduação e 

pós-graduação inseridos em grupos de pesquisa consolidados e ativos naquilo que 

chamaremos de área mais geral de Estudos de Literatura, passando por várias correntes de 

pesquisa. 

Este II Seminário Interinstitucional de Pesquisa firmou-se, também, com o intuito de 

dar continuidade às atividades realizadas na sua primeira edição. O I Seminário 

Interinstitucional de Pesquisa ocorreu nos dias 22 e 23 de setembro de 2011, promovido pelo 

Programa de Pós-Graduação em Letras da Universidade Regional Integrada do Alto Uruguai 

e das Missões (URI) – campus Frederico Westphalen, sob coordenação do Prof. Dr. Lizandro 

Carlos Calegari e do Prof. Dr. Ricardo André Ferreira Martins. Neste evento estiveram 

presentes grupos de pesquisa da Universidade Federal de Santa Maria (UFSM), da 

Universidade Federal de Pelotas (UFPel) e da instituição sede.  

O sucesso do evento, atingido em grande parte pelo seu espaço cedido às 

aproximações entre os trabalhos desenvolvidos em vários centros acadêmicos do estado – 

trabalhos os quais resultaram na publicação de Anais
1
 –, motivou a promoção de outro evento 

nos mesmos moldes. Assim, sob a organização do Grupo de Pesquisa ÍCARO da UFPel, 

coordenado pelo Prof. Dr. João Luis Pereira Ourique, surgiu a segunda edição do seminário, 

cujas atividades aconteceram na Bibliotheca Pública Pelotense e no Instituto João Simões 

Lopes Neto, na cidade de Pelotas. 

O II Seminário Interinstitucional de Pesquisa contou com a participação de 

pesquisadores vinculados às seguintes universidades: Universidade Federal de Santa Maria 

(UFSM), coordenados pela Profª. Drª. Rosani Ketzer Umbach; Universidade Federal do Rio 

Grande (FURG), coordenados pelo Prof. Dr. Artur Emilio Alarcon Vaz; Universidade 

Regional Integrada do Alto Uruguai e das Missões (URI), coordenados pelo Prof. Dr. 

Lizandro Carlos Calegari; Universidade de Santa Cruz do Sul (UNISC), coordenados pela 

                                                           
1
 O acesso aos Anais do I Seminário Interinstitucional de Pesquisa pode ser feito através do link 

<http://www.fw.uri.br/site/posgraduacao/mestrado/106/publicacoes/ANAIS_I_SEMINARIO_INTERINSTITUC

IONAL_DE_PESQUISA.pdf>. 

http://www.fw.uri.br/site/posgraduacao/mestrado/106/publicacoes/ANAIS_I_SEMINARIO_INTERINSTITUCIONAL_DE_PESQUISA.pdf
http://www.fw.uri.br/site/posgraduacao/mestrado/106/publicacoes/ANAIS_I_SEMINARIO_INTERINSTITUCIONAL_DE_PESQUISA.pdf


AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

99 
 

Profª. Drª. Eunice Piazza Gai; Universidade Federal do Rio Grande do Sul (UFRGS), 

coordenados pela Profª. Drª. Márcia Ivana de Lima e Silva; e Universidade Federal de Pelotas 

(UFPel), coordenados pelo Prof. Dr. João Luis Pereira Ourique. 

Gostaríamos de agradecer a todos os envolvidos na realização desse seminário, em 

especial aos professores e alunos que tão gentilmente se dispuseram a fazer parte do evento. 

Estendemos o nosso agradecimento à Bibliotheca Pública Pelotense e ao Instituto João 

Simões Lopes Neto, pelo apoio. 

Durante e ao final do evento, pudemos perceber a importância e relevância de 

encontros como esse, privilegiando as pesquisas em fase de amadurecimento e, ainda, o 

diálogo entre os mais diversos interesses de estudo dos pesquisadores participantes. 

Acreditamos que se por um lado a pesquisa acadêmica parte de um estímulo pessoal e quase 

intransferível, por outro a ampliação das reflexões proporcionadas pelo contato com outras 

pesquisas é igualmente importante para que o meio acadêmico seja esse lugar dinâmico e 

estimulante.  

 

Prof. Dr. João Luis Pereira Ourique 

Acad. Francieli Daiane Borges 

Acad. Patrícia Cristine Hoff 

(Editores) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

1100 
 

 

 

A mestiçagem em Gilberto Freyre e José Vasconcelos 

MACHADO, Monica Izabel Macedo
*
 

 

Resumo: O objetivo deste trabalho é fazer um paralelo entre os conceitos de mestiçagem nas obras do mexicano 

José Vasconcelos e do brasileiro Gilberto Freyre. Primeiro fizemos uma micro biografia dos estudiosos para 

situá-los histórica e socialmente. Logo depois, apresentamos o surgimento da mestizofilia no México, que 

antecedeu a teoria da raça cósmica proposta pelo educador mexicano assim como o conceito de mestiçagem que 

se desenvolveu no Brasil para situar Casa Grande & Senzala e Sobrados e Mucambos. Vasconcelos propôs o 

surgimento de uma quinta raça que seria a síntese do ser humano, resultado do cruzamento entre brancos, negros, 

amarelos e vermelhos. Todas essas raças seriam oriundas do continente perdido de Atlântida. Freyre retoma o 

mito do paraíso para defender a escravidão no Brasil e explicar o processo de miscigenação e a colonização 

portuguesa no território brasileiro. Para Vasconcelos, o mestiço é a síntese do ser humano que iria sofrendo um 

clareamento de pele gradual que levaria a uma unidade racial ao passo que, para Freyre o mestiço tem um lugar 

definido no mundo do branco, com direito a um trânsito social e político dado por ele. 

 

Palavras-chave: Mestiçagem. Raza cósmica. Mestizofilia. 

 

 

Meu trabalho se propõe a observar a mestiçagem em Gilberto Freyre e em José 

Vasconcelos, a partir das obras Casa Grande e Senzala, Sobrados e Mucambos, de Freyre e 

La Raza Cósmica, de Vasconcelos. Um brasileiro e um mexicano, duas realidades socio-

históricas. Uma brevíssima biografia de ambos. Freyre era sociólogo, ensaísta, professor. 

Nasceu em 15 de março de 1900, no Brasil, na aurora do século. Desde cedo se tornou um 

ávido leitor, aos 13 anos começou a dar aulas, aos 16, leu sua primeira conferência e com 17 

concluiu o curso de Bacharel em Ciências e Letras. Participou de conferencias, congressos e 

outros eventos importantes no Brasil, Estados, Europa e África. 

De sua extensa e significativa bibliografia, interessa-nos aqui Casa Grande e Senzala 

e Sobrados e Mucambos. Foi durante uma viagem à África e Portugal, em 1930, que ele 

começou as pesquisas e estudos que originariam Casa Grande e Senzala. O livro foi publicado 

em dezembro de 1932. Logo depois, foi organizado o 1º Congresso de Estudos Afro-

Brasileiros. Em 1936, publicou o livro Sobrados e Mucambos, uma continuação de Casa 

Grande e Senzala. 

José Vasconcelos foi um ensaísta, ideólogo, político, educador. Ele nasceu em 27 de 

fevereiro de 1882, em Oaxaca, México. Em virtude do trabalho de seu pai, Ignacio 

Vasconcelos, tornou-se desde cedo um viajante. Aos 16 anos, saiu da casa dos pais e foi 

                                                           
*
 Universidade Federal de Pelotas (UFPel). E-mail: monica.machado@yahoo.com.br.  



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

1111 
 

morar na Capital Federal para estudar na escola Nacional Preparatória e depois na Escola de 

Jurisprudência. 

Em 1920 foi nomeado diretor da Universidad de México, lançou uma campanha 

contra o analfabetismo e submeteu aos deputados um projeto de lei que criava uma Secretaría 

de Educacíon Pública Federal, pois o Ministerio de Educación Pública havia sido extinto por 

decreto três anos antes. O presidente Álvaro Obregón, logo que foi eleito e tomou posse da 

presidência, aprovou a criação da secretaria e o nomeou responsável pela instituição. Entre 

seus feitos está a publicação dos clássicos da literatura universal no México que rendeu 

muitas polêmicas no mundo político mexicano. Um de seus méritos foi o impulso que recebeu 

a educação mexicana nesse período. Segundo Domingues Michael, o desenvolvimento da 

educação não variou muito sem Vasconcelos. (apud VASCONCELOS, 2000.p.562) 

Em abril de 1921, Vasconcelos mudou o escudo da Universidad Nacional que passou a 

ser um mapa da América Latina com o lema: POR MÍ RAZA HABLARÁ EL ESPÍRITU. 

Sustentam o escudo uma águia e uma condor apoiada em uma alegoria dos vulcões e um 

cactos zapoteca. No ano seguinte, ele empreendeu uma viagem oficial, de agosto a novembro, 

pelo Brasil, Uruguai, Argentina e Chile. Ele fez um diário da viagem que constituiu a segunda 

parte do livro La Raza Cósmica. Em 1925, publica, em Barcelona, La Raza Cósmica. 

O cenário sócio-histórico de Vasconcelos foi o da Revolução Mexicana, um momento 

de disputas no qual as negociações se davam num clima de tensão e as concessões feitas 

duravam, muitas vezes, o período de trégua entre um conflito e outro. Em Freyre isso não 

aconteceu porque entre eles há uma distancia temporal considerável, porque no Brasil a 

constituição do Estado se deu de forma pacífica e porque as disputas aconteceram no campo 

das ideias. 

Antes de apresentar as diferenças e similitudes entre ambos é interessante falar um 

pouco sobre o conceito de mestiço e/ou mestiçagem e como está sendo lidar com essas 

nomenclaturas. Comecei a ler textos sobre o conceito de mestiço e mestiçagem para diversos 

autores de acordo com algumas correntes filosóficas. Isso foi importante para que eu pudesse 

compreender melhor a partir de que lugar falam os dois estudiosos que são objeto deste 

trabalho. 

Desconstruir conceitos como fronteira e mestiçagem foi difícil, pois minhas noções 

eram muito ingênuas. Fronteira e mestiçagem, por exemplo. A ideia de fronteira que eu tinha 

como certa era a de uma linha divisória, uma área provisória onde acontecem disputas. 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

1122 
 

Mestiçagem tinha a ver com o cruzamento entre brancos, negros e índios porque, 

basicamente, é isso que nos ensinam na escola e certamente, deveria ter algo a ver com a 

identidade latino-americana.  

A palavra mestiço tem origem latina – mixticius, que significa mezcla, mistura. O 

império espanhol usou-a, no século XVI, para definir o tipo humano que resultava do 

cruzamento entre espanhóis e os índios que habitavam o lugar. 

Quando o espanhol se instalou no território americano, imediatamente uniu-se 

consanguineamente com as nativas. O império não colocou barreiras a isso porque pretendia 

lucrar com a situação. Ao contrário, tentou oficializar essas uniões em casamentos, mas na 

prática continuaram ocorrendo os intercursos sexuais sem que firmassem compromissos, 

segundo os ditames da igreja católica e do governo espanhol. Dessa forma, foi surgindo o 

mestiço, mas socialmente ele não possuía um lugar, uma identidade porque não era aceito por 

nenhuma de suas matrizes. Com o tempo, proliferou e tornou-se um marginal social e um 

bastardo. 

Os criollos, descendentes de espanhóis, por seu lado, sentindo-se alijados pela 

península, decidiram revalorizar o autóctone para, a partir dessa identificação, construírem 

uma identidade própria. Surgia a necessidade de um patriotismo criollo. No entanto, era 

impossível para a intelectualidade criolla vincular sua origem ao índio que via nas ruas, 

considerado inferior. Tentaram, então, fazer a vinculação com o índio morto, representado 

pelo guerreiro Anáhuac. Mesmo que entre criollos e índios houvesse uma realidade de 

distância e esse estratagema não surtido o efeito desejado, pelo menos o branco reconhecia o 

valor do nativo americano. 

Logo depois, mais um retrocesso. O índio foi completamente apagado, do ponto de 

vista legal, pela Constituição que criou em seu lugar abstratos cidadãos mexicanos, segundo 

Basave Benítez, e o mestiço estava incluído neste rótulo. Para ele, um lema adequado para 

esta classe social era: um índio bom é um índio invisível. Era uma mestizofobia. 

Paralelo a isso, havia um movimento insurgente e que pretendia estabelecer uma 

identidade mestiça- a corrente de pensamento Mestizófilo e que compreende uma vinculação 

entre mestiçagem e mexicanidade e corresponde a uma busca de identidade nacional. Nesse 

sentido, a corrente mestiçófila se inscreve no nacionalismo.  

Para Francisco Pimentel, estudioso de línguas indígenas, as diferenças entre o branco e 

o índio se expressavam na existência de dois povos diferentes no mesmo lugar e, até certo 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

1133 
 

ponto, inimigos e isso era um impedimento para se construir uma nação social e etnicamente 

viável.  Era necessário, então, “desindianizar” o índio fazendo com que esquecesse seu 

idioma, sua religião, sua propriedade e adotasse a cultura do criollo. Ele apostava num 

México criollo e desejava o desaparecimento das raças, de fato e de direito e a solução para 

isso era a imigração branca que resultaria num país com os mesmos costumes e interesses. 

Considerava a mestiçofilia relativa e o seu mestiço era um criollo disfarçado, um cavalo de 

Tróia caucásico dirigido contra a população de cor. Era um etnocídio e a mestiçagem, um 

veículo para criollizarlos.  

Vicente Riva Palacio, mestiço, militar, político e literato, diferente do criollo Pimentel, 

queria a criação de um povo único, de uma nacionalidade própria, que se daria graças ao 

avanço da fusão racial. Pela primeira vez se vinculou mestiçagem e mexicanidade outorgando 

ao mestiço a exclusividade da nacionalidade mexicana. Seu critério de distinção foi o racial. 

Segundo Riva Palacio, o elemento pré-hispânico não tinha o que oferecer ao mestiço do ponto 

de vista cultural. Mas, antropologicamente, a raça indígena superou a europeia, pois, segundo 

ele, suas medidas e características o tornavam mais apto, física e geneticamente. Tem-se uma 

nova concepção de mestiçagem a partir da qual a mescla não melhora somente o índio, mas 

também o criollo. O índio contribuiria com a força e o criollo com a inteligência, gerando, 

ambos, um terceiro, o mestiço. Este pacto se converte num contrato racial. 

A teoria que está por trás é a do evolucionismo de Darwin e Haeckel. Palacio 

representa a transição entre o liberalismo do século XVIII e o positivismo do século XIX. 

Porém, ao entrar no terreno da genética sua defesa a favor da mestiçagem perde força. O 

problema de sua teoria, parece, reside na necessidade de que cada nação seja diferente da 

outra.  

Logo depois de Palacio surgiu Justo Sierra, criollo, historiador, literato e educador 

retomando seu antecessor no ensaio México social y político, em 1889. Para Sierra, os índios 

vivem numa passividade incurável, fruto da opressão e do paternalismo espanhóis. O 

problema da raça indígena é de nutrição e de educação, portanto, é alimentá-lo, educá-lo e a 

mestiçagem fará o resto. 

Diferente de Pimentel, ele não se preocupava com o futuro da mestiçagem e como 

Riva Palacio acreditava que a fusão é inexorável. Mas, ao contrário dos dois, seu conceito de 

mestiço era tanto étnico como sociológico. Racialmente, o mestiço era o índio transformado e; 

socialmente, ele parecia ser o representante da incipiente classe média porfiriana da qual ele, 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

1144 
 

como intelectual e político, fazia parte. Segundo Sierra estimulando a mestiçagem se 

resolveriam os problemas socioeconômicos do país e, principalmente, o de nacionalidade. Seu 

sonho era o surgimento de uma classe média de pequenos proprietários mestiços. 

A geração que coroaria a corrente mestiçófila no século XX cresceu e se formou no 

Porfiriato onde teve freio e impulso. Via-se na teoria o nacionalismo e na prática a xenofilia. 

Essa ambiguidade era consequência do positivismo de Comte que conseguiu a adesão total 

dos liberais. Rivalizando com o positivismo, a doutrina de Spencer foi desalojando pouco a 

pouco os contistas.  

Depois de Sierra, seu colega Bulnes posicionou-se quanto à questão racial dizendo que 

havia três raças que se distinguiam pelo cereal de que se alimentam. Duas delas, do maíz e do 

arroz, eram fracas por não consumirem suficientes minerais e fósforo, etc. A raça do trigo, ao 

contrário, era a mais poderosa graças à bondade nutritiva de sua alimentação. Para ele, era 

esse o problema da América Latina e do México e não o étnico. Como o dos criollos e índios, 

seus defeitos se deviam grandemente a influencia do jugo espanhol, com seu conservadorismo 

irracional. A solução era a imigração e a alimentação. Com Bulnes, a mestiçofilia ganhou as 

ruas definitivamente. 

Conforme Silvina Carrizo (2010), o conceito de mestiçagem assume, no Brasil, 

características próprias ligadas às questões históricas. 

A sua peculiaridade está cimentada na articulação da  mestiçagem com o discurso 

sobre o nacional, praticado pelas elites e, muitas vezes, absorvido pelo Estado-

Nação. Nesse sentido, não é um discurso próprio dos modos de agir da Colônia, 

como o é, de modo geral, na América hispânica. A voga do "indianismo" que 

impregnou o Segundo Reinado, a maioria de suas instituições como o Instituto 

Histórico e Geográfico e os escritores da época, instaura, mesmo quando resultando 

a figura do autóctone como própria, uma tendência a favor do "amálgama sócio-

étnico". (CARRIZO, 2010, p. 262) 

 O conceito de nacional se constituiu a partir da mescla, como vemos em Iracema, de 

José de Alencar. Nacional, nesse contexto, é a mistura, primeiro do branco com o índio e 

depois com o negro. 

Pelo viés da imaginação romântica, Carrizo nos traz a contribuição dos estrangeiros 

Ferdinand Denis e Von Martius que introduziram no Brasil os critérios naturalistas de análise 

do meio na historiografia brasileira e estiveram comprometidos com o sentimento nativista. 

Segundo ela, Denis considerava a  mistura racial e cultural era um fato e o mameluco, fruto do 

branco e do índio, era um fato diferencial que considerava preferencial, quer dizer, essa 

mistura propiciaria um branqueamento paulatino. 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

1155 
 

Von Martius (CARRIZO, 2010, p. 264) apontava as vantagens da mestiçagem na 

formação de um povo, demonstrando um evidente preconceito ao escrever que se cruzam as 

raças para alcançarem os mais sublimes fins na ordem do mundo. (MARTIUS, 1982 Apud 

CARRIZO, 2010) Em ambos, o exótico mascara a subserviência que atribuem ao índio e ao 

negro. 

Com uma perspectiva científica Carrizo traz a História da Literatura Brasileira, de 

Silvio Romero, que se refere ao período da escravidão como o trambolho da questão servil. 

(ROMERO, 1949 Apud CARRIZO, 2010) Ele considera o mestiço a força de trabalho que faz 

o país crescer, mas atribui ao branco à superioridade racial e social e acreditava que aquele 

sumiria nessa branquidão. Conforme Carrizo (2010), seu posicionamento estava colado ao de 

Alencar em "Iracema": o problema do rosto do país (...) é um problema do futuro. 

Ela identifica duas matrizes de pensamento sobre a questão do nacional: a indianista 

que não considera o negro na formação étnica e a mestiçagem, que diminui a contribuição do 

índio na formação da sociedade. Essas correntes desencadeiam um jogo entre o três e o dois 

para acabar sempre proporcionando o um, [o branqueamento], abolindo, assim, a 

possibilidade de alteridade. (CARRIZO, 2010, p. 270) Ao contrário de Romero, Nina 

Rodrigues não acreditava nem na possibilidade de civilizar o negro, nem na miscigenação 

como possibilidade de branqueamento do país. (CARRIZO, 2010, p. 270)  

Porque me ufano de meu país, de Afonso Celso, retoma o mito do paraíso, a partir do 

qual o mestiço é um componente do povo e a mestiçagem o resultado de três dignas raças. 

Paulo Prado em Retrato do Brasil: Ensaio sobre a tristeza brasileira, escrito em duas 

partes, afirma, na primeira, que a origem dos problemas brasileiros está na luxúria e na cobiça 

do homem branco que sucumbiu aos prazeres mundanos ao render-se ao desejo pelo negro 

que o teria seduzido para vingar-se por ter sido escravizado. (PRADO Apud CARRIZO, 

2010, p. 275) Na segunda parte de seu livro, afirma que a mescla deu-se para que se 

cumprisse um desígnio de progresso do país. O negro é um mal que já não pode ser ignorado. 

Estes dois autores situam-se numa linha de interpretação psicológica do nacional, ao 

contrário de autores como Freyre que, junto ao Neoindianismo, propõe a exaltação do 

indígena e da mestiçagem como componente do luso. 

Em Casa Grande & Senzala,  Gilberto Freyre descreve a formação histórico-social do 

país, ligando a identidade do mestiço ao discurso nacional centrado na figura do colonizador.  

Freyre define a relação entre os elementos étnicos no Brasil, denominando-a de antagonismos 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

1166 
 

em equilíbrio: o índio e o negro são subjugados pelo branco e isso daria resultados positivos 

para o país. 

Segundo Freyre, a colonização portuguesa não teria sido possível no Brasil sem a 

contribuição negra e, nesse sentido, ele valoriza mais a contribuição africana do que a 

indígena na formação brasileira. O mestiço é força de trabalho adicional para o senhor de 

engenho e de prazer também. 

Em Sobrados e Mucambos, temos o período de transição do sistema patriarcal rural 

para o semipatriarcal urbano, a passagem de domínios das mãos do senhor de engenho para as 

dos donos de sobrados e casas térreas, das senzalas para os mucambos. Também foi o período 

de ascensão social do mestiço, pelo diploma de bacharel ou pelo casamento assim como dos 

intermediários do tráfico de escravos que trocavam a dívida do senhor pela mão da sua filha. 

Já o mestiço, filho branco pobre, ia morar nos mucambos. A mestiçagem aconteceu em prol 

de um fim maior que foi o futuro do país, mas quem deu as diretrizes desse futuro foi o 

branco. 

Essa possibilidade de ascensão e de interação do branco com as raças que ele 

considerava inferiores conduziu Freyre ao uso do termo democracia social que os seus 

estudiosos reinterpretaram por democracia racial. Segundo Petrônio Domingues, quando ele 

publicou Casa Grande & Senzala o conceito de democracia racial já era empregado 

ideologicamente pelo poder dominante branco. Ainda que não tenha usado a expressão exata 

em seus livros, sua obra consolidou toda a ideologia que ela carregava.   

Retomando o outro autor que será objeto desse trabalho, José Vasconcelos, trazemos 

aqui La Raza Cósmica.  Segundo ele, a missão do branco é promover a mestiçagem das raças 

e todos os seus feitos estão direcionados, ainda que inconscientemente, para esse fim. O 

processo de mestiçagem tende a eliminar do componente humano todo o elemento que seja 

feio, inapto ou fraco. As relações se estabeleceriam pelos anseios do coração, inspiradas no 

amor incondicional pregado pelo Cristo, pelo senso de justiça que seria inerente a todo ser 

humano e pelo critério de beleza. Assim, se formaria a quinta raça: uma fusão de brancos, 

negros, índios e mongóis. Segundo ele, espiritualmente o latino-americano não é excludente 

em suas relações sexuais ou sociais, ainda que se admita a ocorrência de racismo na América 

Latina. El motivo espiritual se irá sobreponiendo de esta suerte a las contingencias de lo 

físico. (VASCONCELOS: 1948, p. 22-3) 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

1177 
 

As escolhas entre os indivíduos se dariam pela lei do gosto e que está determinada por 

três estados. O primeiro é o estado material ou guerreiro. Nele, os casamentos acontecem por 

interesses financeiros e podem ser levados a cabo pela violência. O segundo é o intelectual ou 

político: as relações se consumam por interesses políticos e são regidas pela razão. A norma 

social e a tirania são as suas regras e é neste estado que a sociedade se encontra e do qual 

necessita libertar-se. No terceiro estado, a conduta do indivíduo será regida pelo sentimento 

criador e pela beleza que convence e a norma será dada pela fantasia. En vez de reglas, 

inspiración constante. (…) vivir el júbilo fundado en amor. (VASCONCELOS: 1948, p. 24) 

O processo de surgimento da quinta raça prevê o apagamento, senão total pelo menos 

parcial, das quatro raças que a originarão. 

Los tipos bajos de la especie serán absorbidos por el tipo superior. De esta suerte 

podría redimirse, por ejemplo, el negro, y poco a poco, por extinción voluntaria, las 

estirpes más feas irán cediendo el paso a las más hermosas. Las razas inferiores, al 

educarse, se harían menos prolíficas, y los mejores especímenes irán ascendiendo en 

una escala de mejoramiento étnico, cuyo tipo máximo no es precisamente el blanco, 

sino esa nueva raza, a la que el mismo blanco tendrá que aspirar con el objeto de 

conquistar la síntesis. El indio, por medio del injerto en la raza afín, daría el salto de 

los millares de años que median de la Atlántida a nuestra época, y en unas cuantas 

décadas de eugenesia estética podría desaparecer el negro junto con los tipos que el 

libre instinto de hermosura vaya señalando como fundamentalmente recesivos e 

indignos, por lo mismo, de perpetuación. Se operaría en esta forma una selección 

por el gusto, mucho más eficaz que la brutal selección darwiniana, que sólo es 

válida, si acaso, para las especies inferiores, pero ya no para el hombre. 

(VASCONCELOS: 1948, p. 27) 

A quinta raça viveria nas regiões mais quentes do planeta. Nesse caso, mais 

precisamente no Brasil, Colômbia, Venezuela, parte do Peru e da Bolívia e a região superior 

da Argentina e nessa geografia a Amazônia tem um papel muito importante na disseminação 

desse novo modo de vida. 

Diferentemente de Freyre, o mestiço de Vasconcelos é o produto final do ser humano, 

uma síntese perfeita, espiritual e esteticamente, e sua mestiçagem um clareamento paulatino 

da pele que resultará em branco. Ele busca uma unidade racial que suplante todas as outras 

matrizes. 

 

 

 

 

 

 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

1188 
 

Referências 

 

BENÍTEZ, Agustín Basave. Introducción. In: México Mestizo: Análisis del nacionalismo 

mexicano em torno a la mestizofilia de Andrés Molina Enriquez. México: Fondo de Cultura 

Económica, 1998. 

 

_____. Los orígines de la corriente mestizófila. In: México Mestizo: Análisis del nacionalismo 

mexicano em torno a la mestizofilia de Andrés Molina Enriquez. México: Fondo de Cultura 

Económica, 1998. 

 

CARRIZO, Silvina. Mestiçagem. In: FIGUEIREDO, Eurídice. (org.) Conceitos de literatura e 

cultura. 2ª Ed. Niterói: EduFF, Juiz de Fora: EduFJF, 2010. 490p.  

 

DOMINGUES, Petrônio. O mito da democracia racial e a mestiçagem no Brasil.(1889-1930) 

Diálogos Latinoamericano, México, n.010, p. 116-131, 2005. Pdf. 

 

FREYRE, Gilberto. Casa Grande & Senzala. 7ª Ed. Rio de Janeiro: José Olimpio, 1952. Vol.I 

e II. 

 

_____. Sobrados e Mucambos.15ª Ed. São Paulo, Global, 2004. 

 

VASCONCELOS, José. La Raza Cósmica. Buenos Aires: Espasa-Calpe, 1948. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

1199 
 

 

Branqueamento literário: o caso Monteiro Lobato 

Rafael Fúculo PORCIÚNCULA
*
 

 

Resumo: Através dessa discussão, pretende-se observar a possível ligação do escritor paulista Monteiro Lobato 

(1882 – 1948) a ideais que objetivavam o branqueamento do povo brasileiro. Para essa finalidade, abordar-se-á a 

polêmica gerada em junho de 2010, quando o Conselho Nacional da Educação recebeu denúncia de que a obra 

Caçadas de Pedrinho, do escritor supracitado, continha trechos que se referiam ao negro e ao universo africano 

de maneira estereotipada. Dados os pormenores de tal acusação, tenciona-se analisar a trajetória ideológica do 

criador do “Sítio do Pica-Pau Amarelo”, a fim de melhor visualizar os debates que circundam a problemática. A 

partir da análise de produções literárias e íntimas de Lobato, pode-se perceber que o escritor simpatizou com os 

princípios da teoria eugênica, defendida no Brasil por seu amigo e médico Renato Kehl (1889 – 1974). Ademais, 

através de sua correspondência, percebe-se que Lobato via a literatura como um forte meio para a expressão de 

ideias. Por conseguinte, a análise dessa temática fundamentada na existência de um posicionamento 

preconceituoso por parte do literato permite uma conclusão que destaca a ligação entre as tendências de 

branqueamento do período e sua produção literária. 

 

Palavras-chave: Branqueamento. Eugenia. Literatura. Monteiro Lobato.   

 

 

Introdução 

 Este trabalho propõe uma análise da polêmica gerada em relação à presença de trechos 

considerados racistas em produções do escritor paulista Monteiro Lobato. Além disso, 

objetiva abordar a possibilidade de uso de sua literatura como veículo de difusão dos ideais de 

branqueamento do povo brasileiro em voga no início do século XX. 

 Para que os propósitos apresentados sejam alcançados, partir-se-á apresentando toda a 

discussão gerada no ano de 2010, e ainda irresolúvel, quando o Conselho Nacional da 

Educação publicou um parecer, de autoria de um mestrando em Educação, no qual 

denunciava o uso indevido da obra Caçadas de Pedrinho no âmbito escolar, por trazer 

passagens que se referem ao negro e ao universo africano de maneira estereotipada. 

Posteriormente, traçar-se-á um breve panorama do surgimento e do desenvolvimento Eugenia, 

até sua chegada ao Brasil e ampla divulgação pelo médico paulista Renato Kehl. 

 Em seguida, pretende-se verificar a possível ligação de Lobato a Kehl e aos princípios 

eugênicos, a partir da análise de suas correspondências. Ademais, através do exame de trechos 

de suas produções literárias e de cartas enviadas a Arthur Neiva (1880 – 1943) e a Godofredo 

Rangel (1884 – 1951), averiguar a posição do escritor com relação ao negro e à receptividade 

do cérebro infantil através da literatura. Tenciona-se, com isso, analisar a postura de Monteiro 

                                                           
*
 Universidade Federal de Pelotas (UFPel). E-mail: rafuhcho@hotmail.com.  



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

2200 
 

Lobato ao considerar a literatura como meio “indireto de se fazer eugenia”, para melhor 

visualizar os posicionamentos sobre a existência de racismo em suas obras.    

 

Caçadas de Pedrinho e a polêmica 

Toma-se como ponto de partida as discussões referentes à denúncia recebida pelo 

Conselho Nacional da Educação (CNE), na Ouvidoria da Secretaria de Políticas de Promoção 

da Igualdade Racial, em 30 de junho de 2010, de autoria do mestrando em Educação Antônio 

Gomes da Costa Neto (UnB). Relatado em Parecer aprovado pelo Conselho em 1º de 

setembro do mesmo ano (BRASIL, 2010), o processo gerado objetivou solicitar que a 

Secretaria da Educação do Distrito Federal se abstivesse da utilização de materiais – sejam 

eles didáticos, literários ou de qualquer funcionalidade – que contivessem expressões de 

cunho racista. Na denúncia, o autor apresentou uma análise da obra infantil Caçadas de 

Pedrinho (LOBATO, 2009), do escritor Monteiro Lobato. Neto afirmou que essa análise 

enfatiza apenas os âmbitos de sua área de pesquisa, a educação para as relações étnico-raciais, 

e que em tal obra encontram-se diversas passagens que se referem de maneira estereotipada 

ao negro e ao universo africano. 

No documento, ressaltou-se que a obra lobatiana é utilizada como referência em 

escolas públicas do Distrito Federal, faz parte da coleção selecionada para o Programa 

Nacional Biblioteca na Escola e, por conseguinte, é distribuída para as escolas públicas de 

ensino fundamental. Além disso, o Parecer destaca trecho da nota técnica enviada sob 

aprovação do Diretor de Educação para a Diversidade, a qual se mostra a favor do 

denunciante. 

Dentre os pontos analisados, Neto salientou que a editora preocupou-se em enfatizar 

que o texto apresenta revisão das novas regras de ortografia e que, referindo-se à parte do 

conteúdo textual, ainda não existiam leis de proteção aos animais silvestres, além de a onça 

pintada não estar em risco de extinção na época em que a obra foi escrita. De acordo com ele, 

em consequência, caberia a editora responsável inserir uma nota explicativa justificando a 

presença de estereótipos na literatura, através da contextualização da obra com o período 

histórico em que foi produzida. Ademais, mesmo sem deixar de reconhecer a importância da 

utilização de clássicos literários na educação, o mestrando apresentou as leis e diretrizes que 

vêm em favor de sua manifestação, em defesa do cumprimento, por parte do Ministério da 

Educação (MEC), das normas antirracistas que o próprio órgão estipula.  



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

2211 
 

Além da enfática solicitação de inserção de nota explicativa, não só em Caçadas de 

Pedrinho, mas também em todas as obras pertencentes ao acervo que apresentem as mesmas 

características, o requerente considerou necessária a execução de outras medidas decorrentes 

da avaliação do processo. Primeiramente, defende a criação de políticas públicas voltadas aos 

cursos de ensino superior, as quais visem à formação de profissionais da educação que 

estejam aptos a lidar crítica e pedagogicamente com essa temática. Além disso, nas seleções 

subsequentes, fazer-se cumprir, pela Coordenadoria-Geral de Material Didático do MEC, as 

normas estabelecidas, com a finalidade de prevenir a adoção de novos materiais que não 

condigam com o princípio de não selecionar obras que possuam estereótipos e preconceitos de 

qualquer tipo. E, finalmente, advoga pela orientação às escolas, por parte da Secretaria da 

Educação do Distrito Federal, objetivando o real cumprimento das Diretrizes Nacionais da 

Educação para a Educação das Relações Étnico-Raciais e para o Ensino de História e Cultura 

Afro-Brasileira e Africana.  

O documento publicado pelo CNE resultou em distintas interpretações, pois, em 

princípio, aparentou não ser claro na exposição de alguns de seus propósitos, levando seus 

receptores a diferentes inferências, como, por exemplo, a solicitação ou não de censura e 

proibição do uso da obra no contexto escolar. Devido a tal entendimento ambíguo, o MEC 

solicitou que o Conselho reexaminasse a denúncia e seus pormenores, o que acarretou na 

produção de um segundo Parecer (BRASIL, 2011), revisto e corrigido.  

No ano passado, a discussão renovou suas forças quando a revista “Bravo!” publicou 

trechos da correspondência de Lobato com o higienista Arthur Neiva, nos quais o escritor faz 

referência à organização racista norte-americana Ku-Klux-Klan. O CNE, ainda que 

reconhecendo a presença de aspectos preconceituosos na obra infantil lobatiana anteriormente 

citada, homologou sua inserção no acervo do Programa Nacional Biblioteca na Escola. Em 

consequência disso, neste ano, um mandado de segurança foi encaminhado ao Supremo 

Tribunal de Justiça (STJ) e relatado pelo ministro Luiz Fux, sob autoria de Antônio Gomes da 

Costa e do Instituto de Advocacia Racial e Ambiental (IARA), no qual é questionado o uso de 

Caçadas de Pedrinho no âmbito escolar.  

No mês de setembro deste ano, a primeira audiência de conciliação acabou sem 

acordo, levando a decisão ao plenário do STJ. Ademais, o IARA entrou com uma ação junto à 

Controladoria Geral da União (CGU), na qual destaca que uma segunda obra do escritor 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

2222 
 

(Negrinha), que também faz parte do acervo do PNBE, contém trechos igualmente 

preconceituosos.  

Todas estas manifestações referentes à produção literária do escritor paulista geraram 

polêmica, pois considerar racista o “célebre” criador do “Sítio do Pica-Pau Amarelo” pareceu 

ofensivo a alguns e justo a outros, fazendo com que a discussão perdurasse por longo período. 

Estudiosos das ciências humanas e sociais, imprensa, políticos e interessados apresentaram 

diferentes posicionamentos em favor e contra a acusação, dos quais, ao serem examinados, se 

pode extrair três ideais centrais em relação à problemática, partindo de uma visão analítica 

mais ampla.  

O primeiro deles contrapõe as opiniões defendidas pelo relator da denúncia, o qual 

considera que a produção literária de Lobato valorizou o negro em um período em que sua 

posição na sociedade ainda era inferior. De acordo com eles, esse reconhecimento se deu 

através da inserção do negro como protagonista em uma de suas obras, da equiparação de 

valores sociais e da valorização da cultura popular. O segundo juízo compartilha os ideais 

expostos no Parecer do Conselho ao destacar uma ideologia racista presente nas obras do 

autor, legitimada nas comprovações do íntimo vínculo com o médico paulista Renato Kehl e a 

Eugenia, além das declarações feiras a Arthur Neiva e a Godofredo Rangel, as quais serão 

analisadas as seguir. Finalmente, o último parecer reconhece a presença de trechos racistas 

não só em Caçadas de Pedrinho, no entanto, expõe como argumento que Lobato apenas não 

se afastou do pensamento predominante na elite de seu tempo. Entende-se aqui que a 

ideologia do escritor é determinada pelo período histórico e pela classe social em que estava 

inserido, onde o negro ocupava uma posição secundária em relação ao branco.  

Diante do exposto até aqui, caberia o exame do desenvolvimento intelectual do 

escritor e das suas manifestações nas correspondências com Renato Kehl, Godofredo Rangel e 

Arthur Neiva. Por conseguinte, tentar perceber como essas colocações interferem na leitura da 

obra lobatiana no que se refere à figura do negro, levando em consideração a possibilidade de 

vínculo de Lobato aos ideais eugênicos.   

 

A teoria da purificação da raça  

Na segunda metade do século XIX, em uma Inglaterra em crise devido à Revolução 

Industrial, o medo de ser sufocada pelo crescimento descontrolado da classe operária 

atormentava a elite. Francis Galton (1822 – 1911), transpondo à esfera humana as premissas 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

2233 
 

das teorias sobre “evolução das espécies” e a “seleção natural” de seu primo Charles Darwin, 

desenvolveu a teoria eugênica, visando à purificação da “raça inglesa”.  

Assim como afirma Pietra Diwan, a eugenia surge como busca de melhoria da raça 

desde uma perspectiva biológica (DIWAN, 2007, p. 37). Galton pesquisa sobre as 

características do povo inglês e, partindo das considerações de seu primo e de sua própria 

experiência com estatística, matemática e teoria da probabilidade, busca investigar sobre os 

cidadãos, na tentativa de categorizá-los, usando medições físicas, testes de inteligência e 

análise de históricos familiares. Dentre as especificidades de sua teoria de melhoria da raça 

inglesa estaria o controle de casamentos e o impedimento da reprodução dos considerados 

“indesejados”. De acordo com Diwan:  

Declaradamente contra os casamentos movidos por “gostos pessoais”, Galton 

propõe que o valor da raça é superior e mais importante do que a educação e o meio 

ambiente. [...] prega a necessidade de que os “débeis” poupem a sociedade de seus 

descendentes, adotando o celibato. Assim, o processo de seleção natural seria 

cumprido e respeitado, permanecendo os mais aptos cada vez mais fortes e os menos 

aptos com a tendência a desaparecer gradativamente. (DIWAN, 2007, p. 43) [grifos 

do autor] 

 Com status de disciplina científica, as teorias de Galton alcançaram mais 

profundamente o meio acadêmico e intelectual somente no início do século XX, 

contaminando também a intelectualidade estrangeira. Os ideais eugênicos foram usados e 

desenvolvidos, reforçando, cada vez mais, a ideologia de uma suposta “superioridade” de 

determinada raça em detrimento das outras. Japão, Suécia, México, Argentina, Brasil, dentre 

outros, mas principalmente Estados Unidos e Alemanha, aderiram às teorias galtonianas para 

a “melhoria da raça” e é neste momento que surgiram propostas mais rígidas de controle dos 

grupos que se auto-consideravam detentores dessa superioridade. Foram incorporados 

métodos mais radicais, como a esterilização compulsória ou voluntária, o confinamento em 

sanatórios e os controles de imigração. Essa radicalização da eugenia foi denominada 

“eugenia negativa”, ao ponto que a que seguia os preceitos de Galton denominada “eugenia 

positiva”. 

A primeira lei de esterilização foi aprovada nos Estados Unidos em 1907. Na 

Alemanha, a ideologia eugênica antecedeu o surgimento do nazismo, mas alcançou seu grau 

extremo junto a ele, com a ascensão de Hitler na década de 1930 e com a Segunda Guerra 

Mundial, ocorrida entre 1939 e 1945. O líder alemão utilizou do discurso “científico” de 

“superioridade da raça ariana” para justificar as mais de seis milhões de mortes e as infinitas 

atrocidades que ordenou. Após o fim do conflito, a eugenia foi parcialmente deixada de lado 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

2244 
 

ou mascarada, devido ao ponto que havia alcançado através das tiranias de Hitler em nome da 

“higiene da raça alemã”.    

No início do século XX, surgiram defensores dos ideais eugênicos também no Brasil. 

Com o discurso eugênico, a elite branca brasileira pôde legitimar sua tão crida 

“superioridade”. Ao mesmo tempo, médicos sanitaristas buscaram promover políticas 

públicas que dessem conta de resolver os problemas de insalubridade e das constantes 

epidemias geradas em meio às classes baixas. Os médicos Arthur Neiva e Belisário Penna 

saíram em uma expedição ao nordeste brasileiro com o objetivo de verificar a situação do 

povo e a proliferação de doenças contagiosas e de estudar possíveis soluções. 

O médico paulista Renato Kehl foi o intelectual que mais investiu na aplicação e na 

divulgação dos ideais eugênicos no Brasil. O posicionamento de Kehl passou por diferentes 

fases, desde uma eugenia de base mais positiva até a radicalização dos ideais negativos de 

esterilização e controle imigratório. Ele defendia que a mestiçagem trazia consigo as 

características mais degradantes de um indivíduo e que a solução primordial era o 

branqueamento, devido à supremacia branca.  

Com base nas iniciativas norte-americanas, eugenistas brasileiros buscaram implantar 

leis de fundamento eugênico no país, mas não tiveram sucesso. Pode-se sintetizar os 

procedimentos que destacavam como sendo os primordiais para o alcance de seus objetivos: 

primeiramente, com os casamentos controlados e exames pré-nupciais aplicados, poder-se-ia 

promover o nascimento de crianças com nível de superioridade elevada e, em contrapartida, 

impedir o nascimento de mais degenerados. Posteriormente, a esterilização e o 

segregacionismo seriam as armas mais eficazes para banir o surgimento de novos indesejados 

e excluir os existentes. Ademais, o controle de imigração possibilitaria que se barrasse a 

entrada de sujeitos de raças consideradas “inferiores”, o que impediria um maior avanço da 

miscigenação, e, por fim, a promoção da imigração europeia facilitaria o branqueamento da 

população. Nas palavras de Kehl, “a nacionalidade brasileira só embranquecerá a custa de 

muito sabão de coco ariano”! (KEHL, 1929, s/p apud DIWAN, 2007, p. 87)
2
. 

Diversos intelectuais brasileiros se entusiasmaram com as postulações do médico 

eugenista. Monteiro Lobato e Renato Kehl trocaram correspondências durante anos e, através 

delas e de outras cartas enviadas a seus amigos Godofredo Rangel e Arthur Neiva, cabe 

analisar a possibilidade das ideologias defendidas por Kehl terem afetado o pensamento 

                                                           
2
 KEHL, Renato. Lições de eugenia. Rio de Janeiro: Francisco Alves, 1929. 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

2255 
 

intelectual do literato. 

 

A literatura como “processo indireto de se fazer eugenia” 

 A trajetória intelectual de Monteiro Lobato, no que tange ao aspecto racial brasileiro, 

passou com diferentes fases. Devido a isso, uma de suas personagens o “acompanhou” em 

suas mudanças de pensamento: Jeca Tatu. O Jeca era um caboclo caipira preguiçoso e 

ignorante, para o escritor, o próprio impedimento do desenvolvimento nacional. Nas palavras 

de Lobato: 

A nossa montanha é vítima de um parasita, um piolho da terra, peculiar ao solo 

brasileiro [...] Este funesto parasita é o CABOCLO, espécie de homem baldio, semi-

nômade, inadaptável a civilização, mas que vive a beira dela na penumbra das zonas 

fronteiriças. A medida que o progresso vem chegando com a via férrea, o italiano, o 

arado, a valorização da propriedade, vai ele refugindo em silêncio, com o seu 

cachorro , o seu pilão, a picapau e o isqueiro, de modo a sempre conservar-se 

fronteiriço, mudo e sorna. (LOBATO, 1959, p. 271) [grifos do autor]  

Entretanto, ao tomar conhecimento dos trabalhos de Arthur Neiva e de Belisário Penna 

a cerca da saúde pública nacional, Lobato rumaria em direção à outra perspectiva sobre 

“caboclo”. Em 1918, Renato Kehl, então secretário geral da recém fundada “Sociedade 

Eugênica de São Paulo” (SESP), propôs a Lobato a edição em volume de uma série de 

artigos, já divulgados anteriormente no jornal O Estado de São Paulo, nos quais retrata os 

problemas de saúde que, a seu ver, assolavam a população rural. Intitulado Problema Vital, o 

livro foi prefaciado por Kehl e levava a epígrafe: “O Jeca não é assim, está assim.” Nessa 

obra, Lobato criticaria os problemas sanitários dos sertões e as péssimas condições de vida do 

povo. 

Surge, então, o texto “Jeca Tatu – A ressurreição”, no qual é narrado um encontro do 

caboclo com um médico. Ao conhecer as “soluções da ciência” e utilizá-las, a personagem de 

Lobato, antes irreversivelmente inadaptável, ganha nova vida e novas perspectivas. Através 

da medicação e de cuidados precaucionais, os problemas do Jeca estavam resolvidos. Curado, 

Jeca trabalhou como nunca, expandiu suas terras e enriqueceu, já que as doenças que 

tomavam conta de seu corpo haviam sido exterminadas. 

Tal trajetória dada pelo criador do Sítio do Pica-Pau Amarelo a sua personagem nos 

leva, inicialmente, a notar uma evolução positiva em seu pensamento, dado o abandono do 

pessimismo em relação ao caboclo e o otimismo adquirido junto aos projetos sanitaristas. 

Entretanto, a análise de suas ideologias não se fecha aí, pois surge, em 1926, seu primeiro e 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

2266 
 

único romance, o qual comprovaria a complexidade de seus ideais, antes voltados para 

projetos da LPSB e agora em direção aos defendidos pelos eugenistas. 

Escrito com propósito de ser publicado nos Estados Unidos, para onde iria no ano 

seguinte, O presidente negro (ou O choque das raças) traz a história de Ayrton, um homem 

que, ao ser resgatado de um acidente, conhece Miss Jane e seu pai, os quais o apresentam o 

“porviroscópio”, um aparelho capaz de ver o futuro. No ano de 2228, seria eleito, nos Estados 

Unidos, um presidente negro, derrotando outros dois partidos, desencadeando um conflito 

entre as raças branca e negra. Em carta a seu amigo Godofredo Rangel, datada de 8 de julho 

de 1926, Lobato expõe suas ideais sobre o romance que escrevia: 

Sabes o que ando gestando? Uma ideia-mãe! Um romance americano, isto é, 

editável nos Estados Unidos. Já comecei e caminha depressa. Meio a Wells, com 

visão do futuro. O clou será o choque da raça negra com a branca, quando a 

primeira, cujo índice de proliferação é maior, alcançar a branca e batê-la nas urnas, 

elegendo um presidente preto! Acontecem coisas tremendas, mas vence por fim a 

inteligência do branco. Consegue por meio de raios N, inventados pelo professor 

Brown, esterilizar os negros sem que estes deem pela coisa. (LOBATO, 1950, p. 

293-294)  

Na narrativa, Miss Jane apresenta a Ayrton o “perigo” que o negro representava, 

relacionando com a abordagem no futuro das formulações eugênicas de Francis Galton: 

Até essa época, a população negra representava um sexto da população total do país. 

A predominância do branco era, pois, esmagadora e de molde a não arrastar o 

americano a ver no negro um perigo sério. Mas o proibicionismo coincidiu com o 

surdo das ideias eugenísticas de Francis Galton. Deu-se, então, a ruptura da balança. 

Os brancos entraram a primar em qualidade, enquanto os negros persistiriam em 

avultar em quantidade. Foi a maré montante da pigmentação. (LOBATO, 2008b, p. 

97) 

Nas palavras de Ayrton, a “solução era expatriar o negro!...” (p. 99). A volta das leis 

espartanas de eliminação dos que nasciam com deformidades físicas foi um dos processos 

utilizados, o que aos olhos da moça não demonstrava nenhuma brutalidade, pois, para ela, a 

crueldade estaria em deixar que da vida “saia o ser consciente que vai vegetar anos e anos na 

categoria dos ‘desgraçados’” (p. 98). Como destacou anteriormente Lobato, outro processo foi 

o uso da esterilização, utilizado para impedir que os “desgraçados” morais procriassem. 

Não se quer aqui, uma análise profunda do romance de Monteiro Lobato, mas, em 

resumo, pode-se notar que os ideais eugênicos tomavam forma na literatura por intermédio de 

sua produção. Suas postulações representam um pensamento complexo e, por vezes, ambíguo. 

Ademais, as polêmicas ao redor desse romance lobatiano se tornaram ainda mais ásperas 

quando foram descobertas e analisadas correspondências do escritor com o companheiro 

sanitarista, Arthur Neiva, e com o homem que com mais entusiasmo divulgou a eugenia no 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

2277 
 

Brasil, Renato Kehl. A leitura dessas manifestações íntimas de Lobato, certamente, 

proporciona uma reflexão mais profunda do posicionamento do escritor em relação à questão 

racial brasileira. 

Em prefácio à obra Bio-Perspectivas, de Renato Kehl, Monteiro Lobato declara que o 

considera “mais acabado tipo de cientista que a atualidade pensante da época possuía. 

(LOBATO, 1957, p. 75), além de destacar que conheceu o médico paulista no início de sua 

vida literária (p. 82). Nesse texto, declara o caráter fartamente enriquecedor do trabalho de 

Kehl e, transcreve as palavras do eugenista ao falar do papel social e biológico da máquina. 

Na citação, cabe destacar as seguintes palavras: 

Salvar-se-ão naturalmente alguns elementos de maior valia; os demais sucumbirão. 

Como se sabe, durante os últimos anos as escorias humanas se têm acumulado em 

consequência do desrespeito às leis naturais. Não tem havido desbastamento 

suficiente ou eliminação seletiva em regra. Os incapazes, os doentes e os anormais 

de várias ordens acumulam-se de modo assombroso, nas prisões, nas penitenciárias, 

nos manicômios, nos bairros da miséria. (KEHL, s/d, s/p apud LOBATO, 1957, p. 

80)
3
 

As palavras consideradas como enriquecedoras, por Lobato, tratam de expor, mais 

uma vez, a situação do povo que não aderia aos ideais eugênicos. Pietra Diwan cita trechos 

das correspondências entre os dois, cartas as quais estão depositadas no Centro de 

Documentação da Fundação Oswaldo Cruz, no Rio de Janeiro. Em uma delas, Lobato declara 

o seu interesse pela eugenia e a ligação de seu romance aos ideais eugênicos: 

Renato, Tu és o pai da eugenia no Brasil e a ti devia eu dedicar meu Choque, grito 

de guerra pró-eugenia. Vejo que errei não te pondo lá no frontispício, mas perdoai a 

este estropeado amigo. [...] Precisamos lançar, vulgarizar essas ideias. A 

humanidade precisa de uma coisa só: poda. É como a vinha. Lobato. (LOBATO, s/d, 

s/p apud DIWAN, 2007, p. 106) [grifos do autor]
4
 

Fragmentos das correspondências entre Monteiro Lobato e Arthur Neiva foram 

publicados na revista Bravo!, em maio de 2011, e reforçaram a discussão sobre o possível 

posicionamento racista do escritor. Em uma delas, Lobato declara a impossibilidade de um 

futuro promissor para um país que continua aceitando a mestiçagem:  

País de mestiços onde branco não tem força para organizar uma Kux-Klan é país 

perdido para altos destinos. [...] Um dia se fará justiça ao Ku-Klux-Klan; tivéssemos 

aí uma defesa desta ordem, que mantém o negro em seu lugar, e estaríamos livres da 

peste da imprensa carioca – mulatinho fazendo jogo de galego, e sempre demolidor 

porque a mestiçagem do negro destrói a capacidade construtiva. (LOBATO, s/d, s/p 

apud NIGRI, 2010, p. 26)  

O escritor paulista defende as premissas da organização racista americana “Ku-Klux-

                                                           
3
 O texto não apresenta os dados de referência da citação. 

4
 Os trechos de correspondências citados por Pietra Diwan e André Nigri, na maioria das vezes, não trazem 

referência de datas e outros dados. 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

2288 
 

Klan, colocando-a como solução para que o negro e o mestiço reconheçam o lugar que, em 

sua opinião, ocupam na sociedade. Em carta datada de 1935, declara a Neiva o que lhe 

pareceu o povo baiano quando o conheceu:  “A massa popular é positivamente um resíduo, 

um detrito biológico. Já a elite que brota na flor desse esterco tem todas as finuras cortesãs 

das raças bem amadurecidas.” (LOBATO, 1935, s/p apud NIGRI, 2010, p. 31) Ainda que a 

grande parte do povo baiano fosse mestiço, a elite se colocava como pertencente ao “grupo” 

dos brancos. Assim como afirmou André Nigri, o próprio Neiva se considerava “germânico” e 

não “mestiço” (p. 30-31). 

Na polêmica anteriormente apresentada sobre as possíveis presenças de traços racistas 

na obra do escritor paulista, não se voltou à antiga abordagem do romance O presidente 

negro, mas a uma de suas produções literárias infantis: Caçadas de Pedrinho, o que 

demonstraria o surgimento de uma nova perspectiva de leitura das obras infantis de Lobato. 

Como mencionado acima, de acordo com Parecer publicado pelo Conselho Nacional da 

Educação, a obra apresenta trechos que se refere ao negro e ao universo africano de maneira 

estereotipada. Nessa obra, encontramos uma passagem onde o narrador se refere à 

personagem negra, tia Nastácia, da seguinte forma: “Tia Nastácia, esquecida dos seus 

reumatismos, trepou, que nem uma macaca de carvão, pelo mastro de São Pedro, com tal 

agilidade que parecia nunca ter feito outra coisa na vida senão trepar em mastros”. 

(LOBATO, 2009, p. 39) 

Não encerrariam aí as passagens presentes em obras do escritor que acompanham as 

considerações expostas pela parte acusadora nos processos mencionados no começo deste 

trabalho. Na ação encaminhada à CGU, o IARA destacou a parte inicial do conto “Negrinha”, 

escrito em 1923, na qual o narrador apresenta a personagem como “uma pobre órfã de 7 anos. 

Preta? Não; fusca, mulatinha escura, de cabelos ruços e olhos assustados.” (LOBATO, 2008a, 

p. 20) Ademais, em Reinações de Narizinho, outro fragmento dá margem para uma análise 

mais detalhada. Nesta obra, os personagens haviam montado um espetáculo, no qual Dona 

Benta e Tia Nastácia iriam ser apresentadas como duas princesas. Em certo momento, 

Pedrinho declara a Narizinho: “Tia Nastácia não sei se vem. Está com vergonha, coitada, por 

ser preta” (LOBATO, 2007, p.75). A menina decide dar uma explicação ao “respeitável 

público” sobre a pele escura da princesa e assim a apresenta:  

Também apresento a Princesa Anastácia. Não reparem ser preta. É preta só por fora, 

e não de nascença. Foi uma fada que um dia a pretejou, condenando-a a ficar assim 

até que encontre um certo anel na barriga de um certo peixe. Então o encanto se 

quebrará e ela virará uma linda princesa loura. Todos bateram palmas, enquanto as 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

2299 
 

duas velhas se escarrapachavam nas suas cadeiras especiais. (LOBATO, 2007, p.75) 

Primeiramente, o narrador afirma que a personagem tem vergonha da cor de sua pele. 

Posteriormente, ela é apresenta como “vítima” de um feitiço. Assim como destacou Uruguay 

Cortazzo Gonzáles (CORTAZZO, 2012), “é possível relacionar tal trecho com a ideologia 

medieval do príncipe convertido em sapo (servo/escravo), o negro seria associado a um 

animal asqueroso, que somente através de um milagre voltaria a ser humano” ou, em Lobato, 

a ser branca. Em outras palavras, a negritude exposta como uma condenação, como algo por 

que se envergonhar.   

Diwan transcreve, também em Raça Pura, um trecho de uma carta de setembro de 

1930, onde Lobato expressa que a literatura “é um processo indireto de fazer eugenia, e os 

processos indiretos, no Brasil, ‘work’ muito mais eficiente” (DIWAN, 2007, p. 111). Com 

essas palavras, pode-se notar o papel da literatura segundo a perspectiva lobatiana e, na esteira 

das análises contemporâneas da obra infantil do autor, torna-se interessante trazer um trecho 

de outra carta, esta enviada a Godofredo Rangel em 28 de março de 1943: 

A receptividade do cérebro infantil ainda limpo de impressões é algo tremendo – e 

foi ao que o infame fascismo da nossa era recorreu para a sórdida escravização da 

humanidade e supressão de todas as liberdades. A destruição em curso vai ser a 

maior da história, porque os soldados de Hitler leram em criança os venenos 

cientificamente dosados do hitlerismo [...] (LOBATO, 1950b, p. 345-346) 

É possível entender que Lobato acredita na literatura como detentora de um poder 

penetrante no cérebro infantil, ao ponto de fazer uma comparação a uma suposta formação 

dos soldados de Hitler, a qual haveria ocorrido desde suas infâncias, na ação profunda da 

escrita persuasiva.  

 

Considerações finais 

 Os caminhos traçados até então levam a entender que Monteiro Lobato se entusiasmou 

com os princípios da teoria eugênica, defendida por seu amigo e médico Renato Kehl. A 

acessibilidade a estas correspondências possibilitou o conhecimento mais profundo do 

pensamento intelectual do escritor no que se refere à questão racial brasileira. A crítica 

negativa a constituição racial do Brasil contaminou grande parte da intelectualidade, a qual 

passou a enxergar na miscigenação um perigo à suposta “superioridade branca” e, por 

conseguinte, considerar qualquer raça “não-branca” como empecilho a evolução do país. 

 Lobato, certamente, não soube esquivar-se de tais linhas de pensamento. Os ideais de 

branqueamento, mais especificamente os propostos pela Eugenia, foram tomadas por ele 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

3300 
 

como a solução cabível para a guinada que levaria o país ao progresso. Ao tomar como base 

sua comprovada ligação com os propósitos eugênicos, os estudos aqui propostos buscaram 

perceber até que ponto a sua produção literária foi infectada por essa ideologia. Obviamente, 

de forma condensada, as passagens anteriormente analisadas referem-se apenas a 

representação do negro na literatura lobatiana e as inferências sobre a existência de aspectos 

racistas em sua produção literária não atribui esse traço a toda sua obra. 

   Percebe-se que, diversas vezes, o escritor utilizou-se da voz de suas personagens para 

depreciar o negro e para enfatizar sua suposta subalternidade. Em O presidente negro, o qual 

chamou de “grito de guerra pró-eugenia”, como anteriormente citado, os preceitos adotados 

de tal teoria se viram refletidos no próprio enredo da obra. Entretanto, a perspectiva de Lobato 

com relação ao negro também contagiou sua literatura de maneira mais descentralizada, a 

cada vez que caracterizava uma de suas personagens de forma depreciativa e estereotipada, 

como repetidamente se passou com Tia Nastácia. Por vezes comparada a um macaco, outras 

considerada como vítima de forças sobrenaturais, a empregada do “Sítio do Picapau Amarelo” 

foi constantemente ofendida devido à cor de sua pele, ganhando, ainda, de seu criador a 

característica de envergonhar-se por não ser branca. 

 Assim, todos estes pontos estão no cerne da polêmica gerada encima do literato. Como 

já citado, a literatura para ele era uma maneira “indireta de se fazer eugenia”, ou seja, uma 

forma implícita de pregar a superioridade branca e, consequentemente, a inferioridade negra. 

Além disso, ao considerar a facilidade de “penetração” e de persuasão do cérebro infantil, 

admitia que a literatura era um meio de divulgação da eugenia desde sua formação leitora, o 

que traça rumos diferentes em relação a utilização de suas obras no âmbito escolar. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

3311 
 

Referências 

 

BRASIL. Parecer CNE/CEB nº 15/2010. Aprovado em 1 set. 2010. Disponível em 

<http://portal.mec.gov.br/index.php?option=com_docman&task=doc_download&gid=6702&

Itemid=>. Acesso em 29 nov. 2010 

 

_____. Parecer CNE/CEB nº 6/2011. Aprovado em 1 jun. 2011. Disponível em 

<http://portal.mec.gov.br/index.php?option=com_docman&task=doc_download&gid=8180&

Itemid=>. Acesso em 30 set. 2011. 

 

CORTAZZO, Uruguay. Comunicação pessoal. 6 out. 2012.  

 

DIWAN, P. Raça pura: uma história da eugenia no Brasil e no mundo. São Paulo: Contexto, 

2007. 

 

LOBATO, Monteiro. A barca de Gleyre. Tomo 2. 3. ed. São Paulo: Brasiliense, 1950. (Obras 

Completas de Monteiro Lobato, v. 12)  

 

____. Caçadas de Pedrinho. 3 ed. Ilustrações de Paulo Borges. São Paulo: Globo, 2009. 

 

____. Negrinha. São Paulo: Globo, 2008a. 

 

____. O presidente negro. São Paulo: Globo, 2008b. 

 

____. Prefácios e entrevistas. São Paulo: Brasiliense, 1957. (Obras Completas de Monteiro 

Lobato, v. 13) 

 

____. Reinações de Narizinho. v. 2. Ilustrações de Paulo Borges. São Paulo: Globo, 2007. 

 

____. Urupês. São Paulo: Brasiliense, 1959. (Obras Completas de Monteiro Lobato, v. 1) 

 

NIGRI, André. Lobato e o Racismo. Bravo!. 165 ed., p. 24-33, 2011. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

3322 
 

 

O contexto histórico/ficcional em La excavación de Augusto Roa Bastos e El pozo 

de Augusto Céspedes 

MOROSINO, Juliana Terra
*
  

 

Resumo: A Guerra do Chaco tornou-se para o paraguaio Augusto Roa Bastos e para o boliviano Augusto 

Céspedes um dos principais eventos históricos de suas narrativas ficcionais, intencionando de certo modo, 

representar a “realidade” do conflito armado. Neste estudo tratar-se-á de analisar La excavación (1968) e El pozo 

(1936) dois contos dos respectivos autores, que representam os países oponentes na Guerra e a relação entre 

ficção e história identificáveis nas obras. Analisar-se-á comparativamente alguns elementos comuns a ambos os 

contos: relação das obras com a Guerra do Chaco, relação das obras com a água, relação entre túnel e poço e as 

relações entre ficção e história. As análises se evidenciarão a partir das teorias de Paul Ricoeur, a fim de 

compreender e verificar de que modo e onde se dá o entrecruzamento entre literatura e história nas narrativas 

ficcionais apresentadas. 

 

Palavras-chave: Literatura; História. Augusto Roa Bastos. Augusto Céspedes. Guerra do Chaco. 

 

 

A Guerra do Chaco (1932-1935) foi um dos conflitos bélicos mais importantes do sul 

americano, protagonizada pelos dois países mais desfavorecidos da região, os vencidos, os 

que não têm mar, entram em confronto por um espaço de terra inóspito que se acreditava 

conter petróleo. O Chaco Boreal território que Bolívia e Paraguai compartilhavam sem 

pretensão, foi alvo dos interesses de duas companhias norte-americanas Standard Oil 

Company e a Royal Dutch Shell que por trás das bandeiras destas nações americanas 

atormentadas por um histórico horrendo de confronto bélico, intencionava o domínio do 

Chaco. 

Tal guerra que não deveria passar de alguns tiros, estendeu-se por três anos e aniquilou 

boa parte de seus combatentes, tanto pela sede, quanto pela bala, colocando-se entre as mais 

sangrentas guerras do continente. O Chaco era um deserto sem vida, sem água, um inferno 

cinza e aterrorizante, principalmente para os bolivianos que se deslocavam do frio dos cumes 

dos Andes para o calor torrente e mata fechada. 

Compreender como o passado histórico é configurado nas narrativas literárias 

selecionadas é o que propõe este trabalho, e para tal teremos como instrumento artístico os 

                                                           
*
 Universidade Federal de Pelotas (UFPel). E-mail: julianaespanholufpel@hotmail.com.  



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

3333 
 

contos La excavación
5
 de Augusto Roa Bastos e El pozo

6
 de Augusto Céspedes, ambos os 

mais importantes escritores dos países em questão, Paraguai e Bolívia respectivamente. 

A América Latina do séc. XX foi marcada por sucessões de governos autoritários que 

se fortaleceram graças ao uso de forte repressão. Naquele período, ainda sob influxo do 

positivismo, eram considerados na literatura somente fatos em que os protagonistas 

pertenciam e defendiam os interesses da classe dominante e apoiadora do regime implantado.  

A Literatura colaborou para desestabilizar as ditaduras latino-americanas, a fim de 

tentar impedir sua continuidade no séc. XXI. Sendo assim, mesmo que os procedimentos 

literários com representatividade na história sejam elementarmente impregnados de caráter 

ficcional é importante reconhecer a relevância das contribuições que muitos escritores latino-

americanos proporcionaram, transformando feitos históricos objetos de suas narrativas, 

contribuindo, portanto para construção da independência e identidades nacionais. 

Augusto Roa Bastos (1917-2005) é sem dúvida o maior nome da Literatura Paraguaia, 

aproximar-se de Roa Bastos implica necessariamente ligar-se ao seu país de origem, 

defendido por ele em todas as suas obras. Para (Barrera, 2004, p.191) “Provavelmente, nunca 

nenhum escritor esteve tão ligado às suas raízes em suas narrativas como Roa”, que em 2005 

faleceu sendo considerado um paraguaio exemplar e um dos maiores nomes da Literatura 

Latino-americana. 

A Bolívia por sua vez, tem como representante na narrativa ficcional bem como 

personagem da história de seu país Augusto Céspedes (1904-1997), que ao tratar da Guerra do 

Chaco em suas obras, assim como Roa, o faz com propriedade, com o olhar de quem 

testemunhou o confronto, tornando-se vítima e algoz de sua própria condição. Céspedes foi 

cronista e ensaísta cujas obras aprofundam a realidade histórica de seu país. Sem dúvida uma 

de suas obras mais célebres foi o conto El Pozo (1936), que é um dos relatos ficcionais mais 

conhecidos acerca da guerra do Chaco.  

Destaca-se, portanto, que ambos os autores foram testemunhas do confronto entre 

Paraguai e Bolívia na Guerra do Chaco, Roa Bastos atuando na enfermaria e Céspedes como 

                                                           
5
 Todas as citações a este conto terão como referência a edição a seguir e será tão só indicado o número de 

página de citação. ROA BASTOS, Augusto. “La excavación”. In: __. “El trueno entre las hojas”. 3.ed. Buenos 

Aires: Losada, 1968. p. 79-85. 
6
 Todas as citações a este conto terão como referência a edição a seguir e será tão só indicado o número de 

página de citação. CÉSPEDES, Augusto. “El pozo”. In: __.  “Sangre de Mestizos”. 1936. p. 7. 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

3344 
 

repórter especial. Perspectivas distintas, que se aproximam e se distanciam ao retratar o vivido 

naquele momento histórico.  

O entre lugar, a mais forte relação com a “realidade” histórica nas obras é justamente o 

caráter testemunhal que elas apresentam, reivindica desta forma, a relação com as ações 

narrativas e com o mundo extraliterário, impossibilitando a visualização de uma fronteira 

limite entre ficção e a “realidade”: “E o testemunho justamente quer resgatar o que existe de 

mais terrível no ‘real’ para apresenta-lo. Mesmo que para isso ele precise da literatura”. 

(SELIGMANN-SILVA, 2006, p. 374). 

Sabe-se que a relação entre história e literatura é tema para o surgimento de inúmeras 

teorias que discorrem a respeito das particularidades, relação e oposição entre estas narrativas; 

contudo o mundo fictício e o passado histórico convergem nas referidas obras, provocando 

certo paralelismo ao transferir-se para o mundo do leitor. Tratar-se-á de expor aqui, uma 

análise quanto à relação do mundo ficcional e histórico, enfocando em elementos como: 

relação entre os contos com a guerra, com a água e entre túnel e poço. 

 

El pozo  

El pozo apresenta uma narrativa que se dá através de diários de Miguel Narvajo 

suboficial das tropas bolivianas que hospitalizado, passa a narrar os episódios que vivenciara 

na frente armada em meio ao Chaco, relê seu diário que se inicia na data de 17 de janeiro de 

1933 com anotações até 7 de dezembro, provavelmente do mesmo ano. Conta a história de 

seus 20 soldados que frente à inexistência de água na região e em busca de sobrevivência 

começam a cavar um poço. O ambiente inóspito, em meio ao calor infernal e sem quaisquer 

resquícios de vida, provoca em seus homens prematuramente envelhecidos um sentimento 

desolador de impotência, frente a uma realidade que provoca mais sede do que ódio. Os 

soldados paraguaios sabendo da existência do poço assaltam o local da escavação onde as 

tropas bolivianas morrem defendendo aquele poço como se nele tivesse água. 

 

La excavación 

Em La excavación, Augusto Roa Bastos nos apresenta um conto de guerra e de 

fracasso de um preso político. A história de Perucho Rodi, um ex-combatente paraguaio e 

sobrevivente da Guerra do Chaco: preso na guerra civil (1947) em seu país, a personagem 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

3355 
 

tenta construir um túnel juntamente com seus companheiros de cela a fim de alcançar a 

margem de um rio que os levaria à liberdade. Asfixiado por um deslizamento de terra começa 

a relembrar “outro túnel” (espaço de transição/material histórico) referência histórica imediata 

ao episódio da construção do túnel que levariam a tropa paraguaia à frente armada boliviana. 

Seus companheiros se tornam vítimas de uma armadilha dos militares: ao perceberem 

as trancas e cadeados da penitenciária abertos se encaminham ao pátio onde, por fim, são 

surpreendidos por tiros de metralhadoras e chacinados. A polícia, por sua vez, faz com que 

pareça uma tentativa de fuga para justificar o massacre. 

 

Relações das obras com a Guerra do Chaco 

Esta é uma das relações mais evidentes nas obras, ambas apresentam através da voz de 

seus narradores uma indignação pelo vivido no confronto, um inconformismo em serem 

obrigados a matar e às condições em que estavam submetidos, como apresenta o seguinte 

trecho da obra La excavación: 

Y así sucedía porque era preciso que gente americana siguiese muriendo, matándose, 

para que ciertas cosas se expresaran correctamente en términos de estadísticas y 

mercado, de trueques y expoliaciones correctas, con cifras y números exactos, en 

boletines de la rapiña internacional. (p.82) 

Estes homens não sentem ódio uns pelos outros, tratam esta guerra como um conflito 

infundado, no entanto nada fazem para evitar ou resistir à imposição de seus governos. Em El 

pozo, o comportamento e posicionamento não se diferem muito, no entanto não é apresentada 

na obra a indignação pelos motivos que os puseram nesta guerra, se não às condições 

insalubres em que se encontravam no Chaco. 

¿Acabará esto algún día?... Ya no se cava para encontrar agua, sino por cumplir un 

designio fatal, un propósito inescrutable. Los días de mis soldados se insumen en la 

vorágine de la concavidad luctuosa que les lleva ciegos, por delante de su esotérico 

crecimiento sordo, atornillándoles a la tierra. (p. 10) 

Assim com dito anteriormente, esta guerra impôs aquelas pessoas a uma situação fatal, 

para cumprir um designo do Estado. A conquista de um território em que possivelmente havia 

petróleo acabara com milhares de vidas, informações historiográficas apontam que foram a 

óbito nesta guerra de uma população de 1 milhão de paraguaios cerca de 31,5 mil e de 3 

milhões de bolivianos morreram cerca de 60 mil
7
, tornando os dados ainda mais 

impressionantes.  

                                                           
7
 NETO, Ricardo. Revista História. 01-11-2007 ed. Abril. Disponível em 

<http://guiadoestudante.abril.com.br/estudar/historia/guerra-chaco-inferno-verde-435689.shtml> 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

3366 
 

O grande aspecto estrutural nas obras no que tange a relação com a guerra é 

justamente a posição do narrador, um narra em meio à guerra, o outro rememora o vivido na 

guerra, há aí uma distinção na configuração do tempo e as implicações que um distanciamento 

maior do momento recuperado pela memória pode provocar. Uma vez que o narrador de El 

pozo faz uso do diário como instrumento narrativo, configura o tempo como um “calendário” 

- perspectiva de Ricoeur - para tratar da experiência, colocando-a num passado não muito 

distante do fato ocorrido, ao passo que se pressupõe que a escrita do diário em seguida ao dia 

vivido trás consigo a intencionalidade da narrativa histórica, uma vez que tende a retratar a 

“realidade” conforme presenciada, num gênero textual característico para tal narrativa. Essa 

aproximação do fato narrado e do fato vivido, tanto da personagem quanto do autor, provoca 

de certo modo ao leitor uma sensação de credibilidade e de verossimilhança maior em 

comparação a obra La excavación. No entanto, ao apresenta-lo na narrativa, o narrador trata 

de selecionar os dias que deseja apresentar na narrativa, que mesmo cronológica, não obedece 

a uma ordem sequenciada dia-a-dia, apresentando uma “manipulação” dos fatos, a fim de 

expor o que para ele compõe os momentos mais importantes vividos em pleno Chaco. Ainda 

que não se tratasse de ficção, a seleção dos feitos narrados não comprometeria o caráter 

verossímil da narrativa, pois como assevera (WALTER BENJAMIN, 1993, p. 98) uma vez 

que a recuperação pela memória de eventos traumáticos vividos se dá através da recuperação 

de pequenas imagens dispersas que se constituirão em uma colcha de retalhos a fim de 

homogeneizar a imagem do passado vivido e nunca completamente recuperado. 

 

Relação das personagens com a água 

 Água, elemento vital é o objetivo maior e inalcançável para ambas as personagens, 

Miguel e seus soldados em um dos ambientes mais hostis e inóspitos na América Latina, 

buscam o líquido da vida. O poço começa a ser cavado, passam-se dias e metros abaixo da 

quase petrificada terra do Chaco, os homens obcecados pela água tornavam-se parte daquela 

terra: 

Cada vez que los veo me dan la sensación de estar formados por células de polvo, 

con tierra en las orejas, en los párpados, en las cejas, en las aletas de la nariz, con los 

cabellos blancos, con tierra en los ojos, con el alma llena de tierra del Chaco. (p.7). 

O poço, esta coluna vertical que os toma com o obsessivo anseio por água, os levam 

ao extremo limite do esforço humano, não diferente parece Perucho Rodi em busca da água 

sagrada que o levaria a fuga da prisão. Ambas as personagens sufocados pela terra, 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

3377 
 

comprimidos pelo poder que lhes punha em tais situações e asfixiado por “un destino de 

aniquilación que me estrangula con las manos impalpables de la nada” (CÉSPEDES, 1936, p. 

8), os coloca reféns da terra e da água, por imposição de seus governos na luta pela conquista 

do inexistente para eles. 

A água aparece na obra El pozo como uma metáfora ao petróleo, o único vital 

elemento que pareceria capaz de justificar um conflito armado como tal guerra. Cavar 

incansavelmente um poço em busca de água remete diretamente as escavações nos territórios 

do Chaco Boreal na busca de petróleo, não encontrados na ficção, tão pouco na história. A 

guerra do Chaco findou-se comprovando a inexistência de petróleo no infértil território, a 

metáfora alude a esse recente componente da história latino-americana que pouco se tem 

conhecimento. 

A umidade, bastante enfatizada nos primeiros parágrafos de La excavación nos remete 

ao ventre materno e sua representação do que será gerado, do inesperado que está por vir, da 

esperança do nascer da liberdade, que a qualquer instante se poderia alcançar. Não diferente 

perseverança apresenta a personagem Miguel na obra de Céspedes, seu poço já com mais de 

40 metros de profundidade não lhes brindava à água: “retrocedemos al fondo del planeta, a 

una época geológica donde anida la sombra. Es una persecución del agua a través de la masa 

impasible” (Céspedes, 1936, p. 8).  

Pouco depois sem conseguirem chegar à água, as tropas paraguaias acreditando na 

existência de líquido no poço boliviano, os interceptam e os matam. Os soldados de Miguel 

morrem defendendo aquele poço como se nele tivesse água, defendendo assim seu papel nesta 

guerra como se de fato ela fosse vantajosa. A água passou a representar o único motivo pelo 

qual se poderia seguir lutando, sua inexistência e a inexistência de minérios no Chaco se 

fundem através da ficção e o “real” representado pela história com o fracasso da guerra. 

Creció el tiroteo de los pilas y se oía en medio de las detonaciones su alarido salvaje, 

concentrándose la furia del ataque sobre el pozo. Pero nosotros no cedíamos un 

metro, defendiéndolo ¡COMO SI REALMENTE TUVIESE AGUA! (p. 11) 

A personagem Perucho Rodi em seu túnel se desprende da vida, assim como a terra se 

desprende das extremidades do túnel. Todos os sujeitos de ambas as narrativas, (exceto 

Miguel que está hospitalizado quando relê seu diário) morrem em busca de água, em busca de 

vida, assim como seus respectivos países atormentados por sua própria história de pobreza e 

exploração. A água como salvação é posta pelos narradores como instrumento de elo com a 

história, metáfora da constante e fracassada luta por reerguer-se do caos para ambos os países. 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

3388 
 

Relação poço e túnel 

A relação entre o poço e o túnel talvez seja a mais intrigante na comparação entre as 

narrativas, ambos levam a algum lugar, representando a transposição de um lugar ao outro, de 

uma condição à outra. A horizontalidade de um e a verticalidade de outro dão o significado e 

oposição entre eles. 

O túnel configura o tempo como retrospecção temporal, em sua horizontalidade é um 

espaço de transição, um espaço em que ao provocar um deslocamento de quem o percorre, 

promove uma mudança de estado, de coordenada.  O historiador Pierre Nora denominou 

espaço como um “lugar da memória” onde se cristaliza a lembrança e que só se torna um 

lugar de memória se a imaginação o envolver. O espaço para como o túnel ou mesmo o poço 

apresentado e recuperado através da memória pelos autores na voz de seus narradores é visto 

por Nora como: 

“... material por seu conteúdo demográfico; funcional por hipótese, pois garante, ao 

mesmo tempo, a cristalização da lembrança e sua transmissão; mas simbólico por 

definição, visto que caracteriza por um acontecimento ou uma experiência vividos 

por um pequeno número, uma maioria que deles não participou”. (PIERRE NORA, 

1981, p. 22). 

O túnel no conto de Roa dá uma ideia de transição, livre retrospecção ao protagonista 

que o cava incansavelmente, pois além da crença que o túnel poderia leva-lo a uma saída, a 

escuridão do túnel poderia encontrar um foco de luz, possibilita a recuperação do passado ao 

rememorar através daquele espaço, outro espaço (túnel), experienciado no tempo passado e 

revivido duplamente no presente, tanto na lembrança do túnel do Chaco, quanto na escavação 

do túnel em que se encontra na Celda 4 ou Valle-í.  Lembremos que em La excavación há 

dois túneis, o túnel cavado por Rodi durante a guerra civil paraguaia com o objetivo favorecer 

a fuga dos presos políticos que na cela Valle-í encontravam-se, e o túnel do Chaco o túnel de 

Gondra que é recuperado pela memória do protagonista como evento por ele vivenciado. 

Tempo e espaço se encontram e se fundem através dos delírios agonizantes do 

protagonista, o túnel levará as memórias de Rodi a outro lugar e o tempo passará a transitar 

livremente nestes túneis. “Empezó a recordar...” (p.81). A narrativa que se constrói a partir de 

dois vetores ligados ao túnel transita entre ficção e “realidade”, numa costura que intercala a 

sequência de ações conforme as lembranças e delírios da personagem. 

A posição vertical do poço, elemento principal da obra de Céspedes apresenta 

condição estática, não há mudança de coordenada, o poço que tem como intuito na obra ser 

instrumento para busca de água, de vida, não permite a seus escavadores uma mudança de 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

3399 
 

estado, apenas os põe cada vez mais inseridos na escuridão. O poço representa uma espécie de 

buraco negro, onde não se pode enxergar a esperança, onde a terra engole, um lugar sem 

saída. O sujeito que cava o poço passa a sentir-se enterrado, ainda que em posição vertical. O 

ponto de referência é o mesmo, ele não busca fugir/sair da guerra, de sua condição atual e sim 

sobreviver a ela. 

No se ve la luz, y la densidad atmosférica presiona todos los planos del cuerpo. La 

columna de obscuridad cae verticalmente sobre mí y me entierra, lejos de los oídos 

de los hombres. (p.10) 

No entanto, tanto poço quanto túnel sufocam, pressionam, ameaçam a vida. O poço 

por sua vez, ainda que esteja sob domínio paraguaio, para Miguel “es siempre nuestro, acaso 

por lo mucho que nos hizo agonizar.” (p.1), motivo não de orgulho, mas de honra pelos 

combatentes que por ele morreram “engole” a personagem tornando-o cada vez menor, 

insignificante frente a “uma força maior” metáfora à força do Estado.  

Lógica inversa à do túnel, o poço ainda que lugar de memória, não possibilita o 

processo de transição temporal e a retrospecção com tamanha clareza como na narrativa de 

Roa Bastos, o que torna o espaço poço ainda mais rente ao “real”, uma vez que não havendo 

grandes transições temporais e espaciais e sendo a narrativa apresentada através de um diário, 

escrita vis-à-vis ao fato histórico, dá ao leitor uma maior sensação de verossimilitude e 

aproximação com o vivido testemunhalmente do que a narrativa apresentada no espaço túnel. 

 

Da relação entre ficção e história 

Para desenvolver uma reflexão teórica acerca da relação entre a ficção e a história, 

como proposto, nos alicerçaremos as teorias de Paul Ricoeur que defende a convergência 

entre narrativa histórica e narrativa de ficção, apoiado na teoria da leitura e na estética da 

recepção, assevera que o entrecruzamento entre ambas as narrativas ocorre, pois há nelas 

elementos que complementam uma a outra, tomam por empréstimo as intencionalidades da 

outra, sem descaracterizá-las e sem sobreposições. Sendo assim, o entrecruzamento é 

dialético, pois pressupõe a dualidade entre os dois discursos em que a concretização só se 

alcança à medida que por um lado a história se serve de certa maneira da ficção para refigurar 

o tempo, e em que, por outro, a ficção se serve da história com o mesmo intuito. 

O filósofo afirma que a história e a literatura trabalham com o mesmo elemento e 

dependem dele para a efetuação da narrativa, o ato de ler, o leitor. Essa ação tem como base a 

refiguração do tempo em ambas às áreas, o leitor passa a colocar as obras em constante 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

4400 
 

mudança de horizonte, e assim em transformações do tempo. As obras ficcionais eleitas para 

compor este artigo, analisadas à luz dessa teoria, reflete a relação entre literatura e história, 

implicando numa possível exemplificação do entrecruzamento. 

As obras de Roa Bastos e Augusto Céspedes neste trabalho apresentadas, retratam a 

modalidade de ficcionalização da história através da intencionalidade característica da 

narrativa histórica que por vezes é tomada como empréstimo pela literatura. Ricoeur traz a 

tona o tremendum horrendum, ou seja o horror, o oposto da admiração, que vincula-se a 

acontecimentos que é necessário nunca esquecer. Em ambas as obras, o contexto horrendo da 

Guerra se faz presente, a guerra do Chaco é apresentada como evento que explicita o que há 

de pior do conflito bélico por motivações que não pertenciam ao povo, que lhes foi delegada 

na missão de lutar por uma terra inóspita, sem representatividade alguma para ambos os 

povos. Ademais do caráter temático que aproximam as obras, a composição narrativa 

aludindo a narrativa histórica para reconfigurar um tempo e uma memória quiçá contestadora 

da narrativa oficial, demonstra a intencionalidade dos autores de tornar seus relados uma 

versão da história, podendo ou não ser vista como “realidade” dos fatos. 

Nessa luta por sobreviver à bala, a sede e a dor estavam aproximadamente 40% da 

população masculina paraguaia e aproximadamente 30% da boliviana, homens que morreram 

em sua maioria de sede e fome e as condições climáticas que tornaram este um dos mais 

horrendos conflitos armados da América Latina. Justamente os países mais pobres deste lado 

do continente foram devastados por interesses britânicos, assim, sua memória está marcada, 

assim o nunca esquecer prevalece e assim suas identidades sociais se constituíram. 

Sem dúvida as vítimas de Auschwitz como destaca Ricoeur são por excelência “os 

delegados de todas as vítimas da história na nossa memória” (RICOEUR, 2010, p. 320), não 

quero aqui comparar as Guerras, as vítimas, pois são casos incomparáveis. Quero levantar a 

questão do horror e na individuação, o horror que se opõe a admiração e sendo ele da origem 

que for provocado por acontecimentos unicamente únicos os tornam incomparáveis ao 

indivíduo que o conhece. A ficção tem a capacidade de causar uma ilusão de presença, cabe 

ao imaginário retratar o que a individuação cegou pela experiência do horror. “A ficção dá ao 

narrador horrorizado olhos. Olhos para ver e chorar” (RICOEUR, 2010, p. 322) quanto mais 

se tenta explicar historicamente as experiências no horror, mais a indignação nos provoca, 

quanto mais se tenta entendê-lo, mais o horror atinge, esta dialética pertence a própria 

natureza da explicação histórica.  



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

4411 
 

A ficção tanto na literatura, quanto na história, se põe a serviço do inesquecível, 

retratando o horror e permitindo uma justa aproximação de ambas à memória e um 

afastamento do esquecer. “Somente a vontade de não esquecer pode fazer com que estes 

crimes não ocorram nunca mais” (RICOEUR, 2010, p. 323). 

Ambos os países, em que a trajetória histórica de dor e tragédias em meio a 

desestabilidades políticas e sociais, propiciou uma narrativa histórica carregada de aspectos 

particulares, a fim de resolver conflitos contemporâneos, buscavam estabelecer uma relação 

muito forte com o passado, em que seus mortos eram vistos como heróis e a derrota como 

vitória, no anseio de reconstruir um traumatizante dos horrores do passado que, todavia 

perturba. 

A não linearidade temporal no conto La excavación põe em destaque esta necessidade 

de interrogar o passado e buscar compreendê-lo a partir de uma perspectiva atual. Ao ser 

questionado sobre elementos histórico reais em sua narrativa, Roa Bastos afirma que não tem 

a intenção de fazer história, mas sim uma anti-história, que contrastada com o “verdadeiro” ou 

realista, se mostre através da ficção. 

Ao passo que a ordem cronológica em que se apresenta o conto El pozo sendo ela 

cronologicamente linear, destaca a necessidade de se apresentar o passado como uma 

sucessão de eventos coerentes e que costurados uns aos outros poderão se tornar o mapa pelo 

qual os sujeitos podem visualizar sua própria história como pano de fundo da narrativa 

ficcional, que tendo seus vazios preenchidos pela “imaginação” contribuem para remontar um 

passado a ser indagado e não esquecido no hoje. 

Entende-se desta forma, que ainda que as narrativas ficcionais estejam carregadas de 

elementos históricos, eles por si não tem o propósito de apresentar a “realidade” do ocorrido, 

porém, ao serem contrastados com materiais autênticos/historiográficos, o elemento “realista” 

se apresentará espontaneamente frente aos olhos do leitor. As reflexões de Ricoeur no que 

tange a Historicização da ficção embasam esse raciocínio, a voz que narra o faz porque 

aquilo para ela ocorreu. A história é quase ficção, sempre que a ficção através da “quase 

presença” dos acontecimentos preencherem a lacuna que o pretérito deixa. Assim como à 

medida que a ficção apresenta acontecimentos “irreais”, que são fatos passados para a voz 

narrativa que se dirige ao leitor, a ficção passa a ser quase história. 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

4422 
 

Os acontecimentos contados em uma narrativa de ficção são fatos passados para a voz 

narrativa, que para Ricoeur é idêntica a do autor real, munido a um disfarce fictício, os fatos 

passam a pertencer ao passado dessa voz. 

“[...] os acontecimentos contados numa narrativa de ficção são fatos passados para a 

voz narrativa, que podemos considerar aqui idêntica ao autor implicado, ou seja, a 

um disfarce fictício do autor real. Fala uma voz que narra o que para ela ocorreu. 

Entrar em leitura é incluir no pacto entre o leitor e o autor a crença de que os 

acontecimentos pela voz narrativa pertencem ao passado desta voz.” (RICOEUR, 

2010. p. 325). 

Os acontecimentos narrados pela voz narrativa nos contos aqui apresentados, 

caracterizada pelo filósofo como voz idêntica ao autor implicado, que disfarçado por uma 

máscara ficcional narra o que para ela ocorreu, nos coloca em questionamento o fato que 

ambos os autores vivenciaram o contexto o qual a voz narrativa narra (guerra), desta forma 

suas obras caracterizam um entrecruzamento do quase passado e do passado efetivo, o que 

poderia ter acontecido sob a perspectiva aristotélica da verossimilhança e o que abarca as 

potencialidades do “real” na ficção. 

Para finalizar essa reflexão teórica, ainda que “livre” das imposições documentárias 

que tem a história frente a seu compromisso com o “realista”, a ficção não se desvencilhou 

das amarras das obrigações com o passado, tem ela presa a si a imposição do verossímil. Por 

ora esse compromisso que parece alicerçado em aspectos éticos e ideológicos refletem a uma 

ideia de dívida com os homens e seu passado, aparentemente impagável tanto para o autor de 

ficção, quanto para o historiador. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

4433 
 

Referências 

 

ARIZA, Guadalupe Fernández e (coord.). Literatura Hispanoamericana del Siglo XX, 

historia y maravilla. Málaga. Ed. Universidad de Málaga. 2004. 

 

CÉSPEDES, Augusto. “El pozo”. In: __.  Sangre de Mestizos. 1936. p. 7 - 12. 

 

NORA, Pierre. Entre Memória e História – a problemática dos lugares. Revista do Programa 

de Estudos Pós-Graduados em História e do Departamento de História da PUC-SP. São 

Paulo, SP – Brasil. 1981. Tradução: Yara Aun Khoury. Ed. nº4. 

 

RICOEUR, Paul. “O entrecruzamento da história e da ficção”. Tempo e narrativa. Trad. 

Claudia Berliner. São Paulo: Martins Fontes, 2010 (v3) [pp.310-328]. 

 

ROA BASTOS, Augusto. “La excavación”. In: __. El trueno entre las hojas. 3.ed. Buenos 

Aires: Losada, 1968. p. 79-85. 

 

ROA BASTOS, Augusto. MACIEL, Alejandro. GADEA, Omar. NEPOMUCENO, Eric. O 

livro da Grande Guerra. 2002. Ed. Record. 

 

SELIGMANN-SILVA, Márcio. (Org.) História Memória Literatura – o testemunho na era 

das catástrofes. 2006. Ed. Unicamp. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

4444 
 

 

A superação da semiformação do leitor contemporâneo: a leitura sob a ótica 

filosófica de Theodor W. Adorno 

CHAVES, Priscila Monteiro
*
 

 
Resumo: Sabendo que a leitura cultural ainda é bastante carente e constatando uma preocupante prontidão ao 

aceite de produtos da Indústria Cultural, torna-se politicamente imperativo (re)pensar como o texto  transforma 

o leitor acerca daquilo que pensava antes? Assim, qual é a estreita relação entre o papel do crítico da leitura e do 

crítico cultural? Por que nos últimos tempos pensar a leitura vem deixando de ser pensar contra? Impulsionado 

por tais demandas, o presente texto utiliza-se das reflexões de Theodor W. Adorno, (coadjuvadas pelos escritos 

de Walter Benjamin e Hannah Arendt) para interpretar e problematizar importantes dados trazidos pela pesquisa 

Retratos de Leitura no Brasil (2008), contrapondo-os à concepção de leitura proposta pela ciência atual. 

Concluindo uma semiformação do leitor, que se constitui nos moldes de uma educação utilitarista, “formando” o 

leitor não-autônomo, preparado para adquirir os rudimentares conhecimentos das diferentes profissões que o 

sistema precisa. Deixando de lado o caráter libertário e transformador inerente à leitura. 
 

Palavras-chave: Adorno. Leitura. Semiformação. Indústria Cultural. 

 

 

Ler pode ser um problema, pode gerar seres humanos 

conscientes demais dos seus direitos políticos, em um 

mundo administrado, onde ser livre não passa de uma 

ficção sem nenhuma verossimilhança. Seria impossível 

controlar e organizar a sociedade se todos os seres 

humanos soubessem o que desejam. Se todos se pusessem 

a articular bem suas demandas, a fincar sua posição no 

mundo, a fazer dos discursos os instrumentos de conquista 

de sua liberdade. 

Guiomar de Grammont 

 

Muito tem se afirmado sobre os processos de alfabetização, cultura letrada, 

desenvolvimento das habilidades da lectoescrita (FERREIRO, 1999), dos altos índices de 

analfabetismo entre outras problemáticas que permeiam a atividade de leitura. A partir dessas 

discussões o Brasil vem reduzindo sua taxa de analfabetismo com velocidade constante nas 

últimas décadas, todavia, essa velocidade ainda é insuficiente, e o livro e a leitura não têm 

sido considerados como uma das prioridades dos indivíduos/pessoas como deveria. Essa 

situação leva à tematização sobre os motivos de tal insuficiência e às tentativas de soluções 

                                                           
*
 Universidade Federal de Pelotas (UFPel). E-mail: pripeice@gmail.com.  



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

4455 
 

possíveis. As questões relacionadas a tal atividade permanecem sendo uma problemática a ser 

resolvida no e pelo contexto escolar, desde o período da educação infantil até a academia. 

Juntamente com a emersão dessas inquietações surge a informação de que atualmente 

o país figura entre as seis maiores economias do mundo, constituindo como a segunda maior 

das Américas, à frente do Canadá e do México. Mesmo assim, a formação do leitor, 

problemática já corrente e de ciência de professores e instituições estatais, entre outras, 

continua em aberto na sociedade. Juntamente com a desigualdade, a consequente necessidade 

de distribuição de renda, aliada à qualidade da educação, o baixo índice de leitura torna-se 

importante preocupação e um dos itens mais demandantes do povo aos governantes 

brasileiros, mesmo que isso não apareça claramente.  

Esta exposição de informações de extrema relevância apresentadas até aqui de maneira 

um tanto quanto ensaística não teriam valor algum se não confrontadas a uma realidade 

exposta em um documento que tem a pretensão de compreender a condição leitora no 

momento atual brasileiro, o que seria uma tarefa incabível a uma pesquisa de base empírica de 

um só pesquisador. 

Dessa forma, para fundamentar algumas hipóteses preliminares, adotar um recorte da 

realidade brasileira e delimitar o problema de pesquisa, baseia-se em um documento que 

pretendeu mostrar o perfil (tão fiel quanto possível), sobre os leitores e não-leitores 

brasileiros. Contando com a colaboração de especialistas renomados na elaboração da citada 

investigação, a qual possui abrangência nacional do Instituto Pró-Livro
8
: Retratos da Leitura 

no Brasil (2008)
9
.  

Entre números preocupantes e outros recortes geográficos, econômicos e sociais da 

leitura, esta pesquisa traz a desfavorável notícia de que no Brasil, apesar dos recentes esforços 

e avanços, e das pesquisas fomentadas acerca da temática da leitura, os indivíduos ainda não 

leem o suficiente. Percebe-se, então, que os brasileiros ainda não reconhecem a questão do 

                                                           
8
 O Instituto Pró-Livro é uma Oscip (organização social civil de interesse público) criada por três das principais 

entidades do livro no Brasil: Câmara Brasileira do Livro (CBL), Sindicato Nacional de Editores de Livros (Snel) 

e Associação Brasileira de Editores de Livros (Abrelivros). O IPL é sustentado a partir de recursos provenientes 

das contribuições mensais de empresas do mercado editorial brasileiro. Objetiva viabilizar ações para ajudar a 

fomentar a leitura e o livro no Brasil. Para tanto, desenvolve projetos próprios e apoia iniciativas de organizações 

filantrópicas ou órgãos públicos com quem estabelece parcerias, mediante prestação de assessoria, participação 

direta em ações ou doações. Pode ser considerado uma resposta institucional das entidades do livro no Brasil 

diante da necessidade de fortalecimento de ações estruturais e de participar ativamente das políticas públicas do 

livro e leitura (2008).  
9
 Disponível em http://www.prolivro.org.br/ipl/publier4.0/dados/anexos/1815.pdf, acesso em 03 de janeiro de 

2012.  



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

4466 
 

livro e da leitura como requisito de extrema importância e de necessidade imediata, pois 

estratégico para o seu presente e, sobretudo, para a construção de outra perspectiva de futuro.  

Essa displicência é evidente ao se constatar nas pesquisas o quanto os sujeitos ainda 

hesitam na hora em que deveria conferir a ela a dimensão de uma atividade imprescindível 

para a sua vida. Ao Estado, caberia torná-la uma política efetiva, tanto na educação quanto no 

cotidiano. O que, segundo Galeano Amorim (2008, p.16), a quem foi confiada a coordenação 

da publicação e também da pesquisa, “inclui orçamentos públicos mínimos, estrutura para 

bem aplicá-los e uma clara definição de papéis para os diferentes entes da federação”. Para 

ele, a questão se esclarece ainda mais, uma vez que bastaria “observar a baixa frequência da 

população nas bibliotecas brasileiras, um serviço público que, embora essencial, continua a 

merecer só um tratamento de segunda classe” (Idem, 2008, p.16), dados também disponíveis 

pela pesquisa de âmbito nacional publicada em Retratos. 

Assim, entre as diferentes contradições que permeiam o ato de ler já discutidas 

principalmente nos escritos das áreas da linguística, aquisição e literatura, coligadas às mais 

diversas campanhas de incentivo à leitura, os mais perversos índices quantitativos de leitores 

no Brasil permanecem baixos. Essa realidade aprofunda, ainda mais, a desigualdade social e a 

falta de uma cidadania autêntica, visto que embora o sistema educacional brasileiro inclua os 

estudantes que estavam fora da sala de aula, essa inclusão não é plena do ponto de vista 

qualitativo. Se observa, pois, que o desempenho desses estudantes tem sido baixo, apontando 

para os sérios problemas no domínio das capacidades de ler e escrever, resultando em uma 

menor compreensão da realidade e, consequentemente, uma menor capacidade de resolução 

de problemas e de perspectiva de vida. 

A partir deste quadro social da leitura, é possível demandar: em tempos 

contemporâneos, a gênese da exclusão escolar e dos baixos índices de leitura pode ser 

mapeada somente sob a ótica de questões superficiais e isoladas do tipo: por que Joãozinho 

não sabe ler (ARENDT, 2010)? Respondendo a tal demanda com uma réplica negativa, o 

presente texto parte dos dados fornecidos por um documento que teve a pretensão de mostrar 

o perfil, tão fiel quanto possível, dos leitores e não-leitores brasileiros, apontando da maneira 

mais fidedigna realizável os resultados obtidos pela adoção de políticas públicas e seu grau de 

eficiência, Retratos de Leitura no Brasil (2008). E utiliza-se das reflexões filosóficas advindas 

dos escritos de Adorno, cotejando também leituras de Benjamin e Arendt, para interpretar e 

problematizar esses dados, contrapondo-os aos recortes da área da leitura propostos pela 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

4477 
 

ciência atual. Propondo-se a analisar sinteticamente os impasses da realidade em que são 

formados leitores na contemporaneidade, uma vez que a leitura não deve ser tomada como 

técnica a ser adquirida e tampouco mercantilizada, e sim um meio de promoção da cidadania, 

compreendida em suas dimensões crítica e ativa, em outras palavras, um instrumento 

humanizante de emancipação do sujeito (ADORNO, 1995a). 

Dessa forma, objetiva-se também com este texto a reconsideração desta condição de 

leitores na atualidade - problematizada até aqui à luz das teorias da leitura, da literatura e do 

letramento - sob a prerrogativa do ponto de vista dos mais novos conhecimentos empíricos, 

percebidos pelas demandas sociais, e temores não tão recentes. A fim de que a leitura não seja 

mais um instrumento de manipulação, de modo que sirva aos interesses dominantes, e que a 

população não passe dos limites. Se uma das principais dimensões desses limites é a formação 

como leitor, competência capaz de emancipar o sujeito e fazer com que este se torne um 

questionador de seu mundo e crítico de sua cultura, tal formação depende estreitamente do 

resgate e do enfoque da sua função social e política, em sua história e sua cultura, bem como 

da compreensão de seu mundo imediato, o que o contexto escolar atual não propicia ao 

educando. 

Para tanto, o presente texto se estrutura ancorado em três principais focos, como serão 

refletidos neste momento:  

a) Fetiche pela técnica (tékné) na formação de leitores: compreendendo que a 

aquisição de uma técnica no contexto escolar ainda configura uma conquista indispensável ao 

educando e sua dimensão instrumental continua sendo quesito obrigatório nas avaliações, 

atribuindo à competência de codificação a condição de legítimo conhecimento. Nesse mesmo 

sentido, a pesquisadora e coordenadora do GEAL, Grupo de Estudos e Pesquisas sobre 

Alfabetização e Letramento da USP, Silvia Gasparian Colello manifesta-se de maneira 

introdutória ao problema: 

Parece indiscutível que as crianças de nossa sociedade devem aprender a ler e a 

escrever. No entanto, se perguntarmos aos pais e educadores por que e para que 

alfabetizar, encontraremos, com certeza, respostas vagas, por vezes incompletas e 

até paradoxais (COLELLO, 2007, p.27). 

Fator que faz com que a lectoescrita se coloque a serviço dos mesmos preceitos que 

limitam a compreensão da complexidade social, fazendo do educando mais um mecanismo de 

negação da autonomia do sujeito, que nesta sociedade prenhe de ambiguidades, passa a ser 

guiado pela lógica calcada na produtividade/reprodução, em concordância com os moldes já 

estipulados pelo sistema dominante.  



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

4488 
 

Adorno torna-se um teórico fundamental para discutir tal problemática a partir do 

momento que se pretende questionar um louvor desmedido a uma técnica de 

codificação/decodificação, que em determinados nichos sociais ainda é legitimada como 

verdadeiro conhecimento, reforçando a errônea concepção de uma prática educativa atual que 

enfatiza que, onde quer que o saber como seja de importância crucial, o saber que é uma 

perda de tempo (FREIRE, 1990). Como se esta possuísse um fim em si mesma. Alienando a 

comunidade escolar sobre o sentido da alfabetização e os submetendo a uma reificação 

tecnológica (ADORNO, 1985). Para o filósofo 

na relação atual com a técnica existe algo de exagerado, irracional, patogênico. Isto 

se vincula ao ‘véu tecnológico’. Os homens inclinam-se a considerar a técnica como 

sendo algo em si mesma, um fim em si mesmo, uma força própria, esquecendo que 

ela é a extensão do braço dos homens. (1995a, p.132) 

Nesse sentido que a aquisição de uma escrita não deveria ser diferente de uma 

proposta de alfabetização em que “o conhecimento, no entanto, deveria ser guiado pelo que 

não é mutilado pelas trocas ou – pois não há nada mais que não esteja mutilado – pelo que se 

oculta por trás das operações de troca”(ADORNO, 1995b, p.193). Uma concepção de 

alfabetização mediada pela relação de comprometimento com a utilização de uma técnica, que 

somente começasse a ser pensada e compreendida na medida em que possuísse um 

significado no mundo imediato de cada um, partindo de suas necessidades. Esse princípio de 

formação institucionalizada do leitor seria, então, essencialmente ética na medida em que 

originaria um novo espírito e posicionamento perante a técnica e nos tempos atuais perante a 

voracidade tecnológica.  

 b) Indústria Cultural e ensino de literatura: Sabendo que a leitura dita cultural ainda é 

bastante carente, hipótese que se potencializa na análise dos livros mais citados pelos 

brasileiros em Retratos, quando constata-se uma preocupante prontidão no aceite de textos 

que Adorno aponta como produtos da Indústria Cultural, considerados pela mídia como 

maiores sucessos da literatura mundial dos últimos tempos, potencializando uma carência 

brasileira, a baixíssima compreensão daquilo que se lê, o que Mézáros (2008) aponta como 

novíssimo analfabetismo.  

Prenhe de notórias divergências às ideias de Benjamin e estreitamente relacionado ao 

fetiche pela técnica no que concerne à carência de autonomia do sujeito e a perda da 

subjetividade, em coautoria com Max Horkheimer, Theodor W. Adorno introduz em seu 

legado a expressão Indústria Cultural, em que ele denuncia que a solução peculiarmente 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

4499 
 

materialista dos problemas postos na obra de seu interlocutor não resolvem de fato os 

problemas trazidos pela arte na concepção burguesa do século XX.  

Uma época em que a industrialização se estendeu de tal maneira que torna-se 

dominante da produção inclusive da cultura. Segundo David Harvey, a industrialização 

condicionou toda a produção cultural (2004), trazendo como consequência o fato de tornar-se 

seu eixo principal a propagação das artes reprodutíveis e das novas tecnologias de produção e 

reprodução da cultura, o que insere também as tecnologias de comunicação desenvolvidas 

nesse mesmo tempo, principalmente a televisão e o rádio, que também funcionaram em torno 

da organização empresarial do capital nesse mesmo sistema mercantil. 

Assim, com a reprodutibilidade técnica, as obras de arte se emancipam de seu ritual 

individual e aumentam as ocasiões para que elas sejam expostas. A difusão social se torna 

imperativo, quando a produção de um filme é tão demasiadamente custosa que um indivíduo 

que poderia pagar um quadro não pode mais custear um filme. Se assim acontece, o filme 

impulsiona a criação de uma tentativa de coletividade por meio de uma leitura mais 

equiparada para a massa de maneira geral, na medida em que todos terão acesso ao mesmo 

produto.  

Benjamin refuta que, ainda que estas obras de arte reproduzidas sob as novas 

circunstâncias estipuladas pela lógica do sistema mercantil deixem inatos os conteúdos das 

obras de arte, elas acabam por se desvalorizar de qualquer forma o seu aqui e agora. Pois, 

conforme a técnica é permissiva do encontro entre espectador e reprodução, nessas diversas 

ocasiões ela atualiza o conteúdo reproduzido. Processos que “resultam num violento abalo da 

tradição, que constitui o reverso da crise atual e a renovação da humanidade” (BENJAMIN, 

1994, p.169). 

Assim surge o conceito de Indústria Cultural, da tentativa de fazer uma análise do 

fenômeno reprodutivo das sociedades de massas, em que a cultura converte-se em 

mercadoria. Criou-se uma indústria que planeja bens para o consumo cultural, no entanto, 

levando a sociedade a um mundo dominado, uma vez que não passa de mera repetição, 

sempre fabricando o mesmo modelo e o multiplicando com o exclusivo objetivo de consumo. 

Para Adorno a Indústria tem todo empenho em instigar a participação das massas por 

meio de concepções quiméricas e especulações contraditórias. A partir dessa finalidade, ela 

mobiliza os mais poderosos meios de comunicação e publicidade, apoderando-se também da 

carreira brilhante e da badalada vida das estrelas que ela mesma criou, o que é transposto para 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

5500 
 

outros setores da indústria do consumo. Depravando e falsificando o interesse da sociedade 

pela arte, pela narrativa. Na medida em que o proletariado não se aproxima dela para 

fantasiar, na dimensão em que se compreende necessária pelo reproche adorniano, e sim por 

um interesse no próprio ser, no seu interesse de não pertencimento de sua classe.  

Opondo-se parcialmente às interpretações de Kant e Freud e pensando que a literatura, 

qua arte, implica em si mesma uma relação entre o interesse e a sua recusa, e que ambos 

movimentos são essenciais à formação do sujeito, Adorno delata que omente uma espécie de 

literatura que seja passível de interpretação como maneiras de conduta tem  

a sua raison d’être. A arte não é unicamente o substituto de uma práxis melhor do 

que a até agora dominante, mas também crítica da práxis enquanto dominação da 

autoconservação brutal no interior do estado de coisas vigente e por amor dele. 

Censura as mentiras da produção por ela mesma, opta por um estado da práxis 

situado para além da anátema do trabalho. Promesse de bonheur significa mais do 

que o facto de que, até agora, a práxis dissimula a felicidade: a felicidade estaria 

acima da práxis. A força da negatividade na obra de arte mede o abismo entre a 

práxis e a felicidade. Sem dúvida, Kafka não desperta a faculdade de desejar 

(1992,p.23). 

c) Semiformação do leitor: a partir de ambas problemáticas refletidas nas seções 

anteriores é possível inferir como leitor semiformado este que vem se constituindo nos 

moldes de uma educação utilitária que, nas décadas anteriores, se dava apenas em um 

pequeno público. Um leitor não autônomo, preparado para ser sempre mais objetivo, com 

prontidão para adquirir os rudimentares conhecimentos das diferentes profissões que o 

sistema precisa. O que deturpa as poucas alternativas que esses sujeitos têm de se tornarem 

leitores culturais, contentando-se com uma pseudo-participação (ADORNO, 1996) político-

social. 

Para este leitor a formação cultural “se converte em uma semiformação socializada, na 

onipresença do espírito alienado, que, segundo sua gênese e seu sentido, não antecede à 

formação cultural, mas a sucede” (p.391). Uma traiçoeira explosão de barbárie, pois nada 

daquilo que é apreendido sem pressupostos empíricos por parte do sujeito poderia ser 

apontado como formação.  

O entendido e experimentado medianamente - semi-entendido e semi-experimentado 

- não constitui o grau elementar da formação, e sim seu inimigo mortal. Elementos 

que penetram na consciência sem fundir-se em sua continuidade, se transformam em 

substâncias tóxicas e, tendencialmente, em superstições, até mesmo quando as 

criticam (ADORNO, 1996, p.403).  

Entendida a limitada aquisição de uma técnica e o lento crescimento do número de 

leitores - que por vezes acabam tendo acesso somente a esta espécie de literatura recém citada 

- percebe-se que  realidade produz a ilusão de desenvolver-se para cima e, no fundo, 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

5511 
 

permanece sendo o que era, havendo um grave equívoco entre desenvolvimento e 

modernização da sociedade, reforçada pela precariedade do público leitor.  

Assim, compreende-se a necessidade de tais reflexões filosóficas uma vez que a 

temática da leitura constitui mais uma armadilha do óbvio, pela incoerência que há entre o 

consenso popular dos significativos benefícios da prática e o risco de uma conversão em 

devotadas assembleias de autoconsolação, alertando com isso sobre a urgência de uma 

interpretação das práticas e dos discursos a respeito da leitura. Percebe-se que uma das facetas 

dessa armadilha do óbvio é distanciar o sujeito de um engajado diagnóstico da doença e dos 

doentes, diagnóstico que se mostra de extrema urgência quando as soluções não podem mais 

ser apenas formais, através de uma dominação estrutural imposta; e libertação que depende 

também de um retorno indicativo das origens dos pecados intelectuais.  

Se dessa forma sucede, essa é uma das funções da Filosofia, que trabalha no apontar 

de novos caminhos, no revelar de novas realidades, na luta e no combate, interrompendo, 

neste caso, a precariedade trazida pela objetividade com que por vezes é vista a atividade de 

leitura, quando abordada de maneira cerrada por si só, trabalhando em prol da interrupção 

desta objetivação.  

Por isso, a partir das reflexões estabelecidas até o presente momento, faz-se necessária 

uma reconsideração desta condição de leitores na atualidade - problematizada até aqui à luz 

das teorias da leitura, da literatura e do letramento - sob a prerrogativa do ponto de vista dos 

mais novos conhecimentos empíricos, percebidos pelas demandas sociais, e temores não tão 

recentes. A fim de que a leitura não seja mais um instrumento de manipulação, de modo que 

sirva aos interesses dominantes, e que a população não passe dos limites.  

Se uma das principais dimensões desses limites é a formação como leitor, competência 

capaz de emancipar o sujeito e fazer com que este se torne um questionador de seu mundo e 

crítico de sua cultura, tal formação depende estreitamente do resgate e do enfoque da sua 

função social e política, em sua história e sua cultura, bem como da compreensão de seu 

mundo imediato, o que o contexto escolar atual não propicia ao educando (FREIRE, 2005). 

Compreende-se o quão insatisfatória se torna uma tentativa de formação do leitor 

calcado na materialidade, tanto no que compete à aquisição do código escrito, quanto ao seu 

contato posterior com os portadores de texto. Que funcionam como meio de manutenção da 

vida e tem sua engrenagem na relação de troca. A impressão que se tem é de uma falsa 

consciência de todas as partes, umas a respeito das outras.  



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

5522 
 

A escola que não volta-se contra essa cultura afirmativa e utilitária, que não ensina os 

sujeito a duvidar da mesma, que não rompe com essa imagem de mero momento de transição 

do sujeito leitor enquanto aluno, alimenta esse falso contrato entre instituição escolar e 

formação do leitor.   

A leitura deve fazer parte da ação dos homens sobre a realidade social, trabalhando no 

desvendamento de novas condições sociais de vida, no questionamento da inexorabilidade dos 

fatos, na produção de homens insatisfeitos e inconformados com a sua cultura. Se a razão de 

ser da leitura é a humanização, como advogado foi nas seções que antecedem esta, a leitura 

precisaria perder seu caráter opressor, tanto de ser reduzida a uma técnica, como na maneira 

de, na maioria esmagadora dos fatos, alienar, distrair, reforçar uma crença e cumprir com 

demandas estritamente científicas ou institucionais somente. 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

5533 
 

Referências  

 

ADORNO, Theodor. Educação e Emancipação. 3. ed. São Paulo: Paz e Terra, 1995a. 

 

______. Palavras e Sinais: modelos críticos 2. Tradução de Maria Helena Ruschel. 

Petrópolis, Vozes, 1995b. 

 

______. Teoria Estética. Trad. Artur Morão. Lisboa: Edições 70, 1992. 

 

______.Teoria da Semicultura.  Trad. Newton Ramos-de-Oliveira.In:Educação e Sociedade. 

Campinas: Papirus, 1996. Ano XVII, nº.56, p.388-411,Dezembro. 

 

ADORNO, T.W. & HORKHEIMER, M. Dialética do esclarecimento. Rio de Janeiro: Zahar, 

1985. 

 

AMORIM, Galeano. (Org.). Retratos da Leitura no Brasil. São Paulo: Imprensa Oficial, 

2008. 

 

ARENDT, Hannah. Entre o passado e o Futuro. Tradução Mauro W. Barbosa. São Paulo: 

Perspectiva, 2000. 

 

BENJAMIN, Walter. A obra de arte na era da reprodutibilidade técnica. In: Obras 

escolhidas: Magia e Técnica, Arte e Política. São Paulo, brasiliense, 1994. 

 

COLELLO, Silvia M, Gasparin. A escola que (não) ensina a escrever. São Paulo, Paz e Terra, 

2007.  

 

FERREIRO, Emília & TEBEROSKY, Ana. A psicogênese da língua escrita. Porto Alegre: 

Artmed, 1999. 

 

FREIRE, Paulo. Pedagogia do Oprimido. Rio de Janeiro, Paz e Terra, 2005. 

 

FREIRE, Paulo. MACEDO, Donaldo. Alfabetização: Leitura da Palavra Leitura do Mundo. 

Rio de Janeiro, Paz e Terra, 1990.  

 

GRAMMONT, Guiomar. Ler devia ser proibido. In: PRADO, J. & CONDINI, P. 

(Orgs.). A formação do leitor: pontos de vista. Rio de Janeiro: Argus, 1999. 

 

MÉSZÁROS, István. A educação para além do capital.2.ed- São Paulo: Boitempo, 2008.  
 

 

 

 

 

 

 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

5544 
 

 

Drummond Comparado: diálogos entre pesquisa e ensino 

BORGES, Francieli Daiane
*
 

HOFF, Patrícia Cristine
**

 

 

Resumo: Partindo do entendimento de que, no âmbito do ensino superior, as três esferas ensino, pesquisa e 

extensão devam ser consideradas em consonância e conjuntamente, as considerações aqui apresentadas propõem 

destacar um contexto específico de extensão acadêmica em que se buscou trazer à comunidade aquilo que vem 

sendo lido e discutido nos bancos do curso de Letras. A partir de teorias da Literatura Comparada e das 

postulações analíticas sobre a significação artística, buscou-se, nesse projeto, a criação de um ambiente de 

profícua reflexão de textos literários, analisados no seu âmbito particular e comparativo, priorizando a produção 

de sentidos e a capacidade criativa dos leitores. No seu enfoque, encontram-se poesias, contos e crônicas de 

Carlos Drummond de Andrade, lidos também em aproximação com textos de outros autores.  

 

Palavras-chave: Carlos Drummond de Andrade. Literatura comparada. Projeto de extensão. 

 

 

O presente trabalho dará conta de alguns aspectos sobre o projeto de extensão 

ministrado pelas acadêmicas em Letras e pesquisadoras ÍCARO Francieli Borges e Patrícia 

Hoff, cujo título é Drummond Comparado: o poeta das sete faces & outros, sob orientação da 

Profª. Drª Cláudia Lorena da Fonseca e do Prof. Dr. João Luis Pereira Ourique. 

A realização desse projeto de extensão esteve veiculada ao Estágio de Intervenção em 

Língua Portuguesa, cursado pela acadêmica Francieli Borges, na época aluna de sétimo 

semestre em Letras – Português e Literaturas da Universidade Federal de Pelotas. A 

acadêmica Patrícia Hoff é aluna de Letras – Português e Inglês e respectivas literaturas na 

mesma instituição, e atuou como ministrante convidada no projeto. 

A divulgação do projeto fora realizada via internet e cartazes fixados em locais de 

circulação acadêmica durante algumas semanas antes do início dos encontros. Com um 

público variado, composto em sua maioria por alunos de graduação da Universidade Federal 

de Pelotas, advindos, sobretudo, do curso de Letras (atenderam ao projeto, ainda, alunos dos 

cursos de Filosofia, Ciências Sociais, Engenharia Civil, Cinema, Música, entre outros). Ao 

todo foram 36 inscritos, sendo que, ao final, 21 apresentaram a frequência mínima para a 

obtenção do certificado de participação no projeto.  

                                                           
*
 Universidade Federal de Pelotas (UFPel). E-mail: francielidborges@gmail.com. 

**
 Universidade Federal de Pelotas (UFPel). E-mail: paty_hoff@hotmail.com. 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

5555 
 

Os encontros foram realizados entre os dias 10 de maio de 2012 até o dia 21 de junho 

– sempre às quintas-feiras, das 14h às 16h30min, na sede do Instituto João Simões Lopes 

Neto, no Centro de Pelotas-RS.  

No que concerne à escolha de se trabalhar com e a partir Drummond, esta se deu por 

vários motivos, sem sabermos identificar a hierarquia dos mesmos. Pensamos, em algum 

momento, em ampliar a percepção da obra de Drummond para além do poeta consagrado, 

analisando – além de poemas –, contos e crônicas, identificando possíveis relações entre elas, 

ou seja, fazendo leituras comparadas dentro da própria antologia drummondiana. Sabemos, 

por outro lado, que grande parte da obra de Drummond se deu em verso e, a partir disso, 

considerou-se, também, a possibilidade de aprofundamento de leituras de poesia, ainda pouco 

privilegiada mesmo em contexto de ensino superior. Outra motivação partiu da imagem 

gerada pelo senso comum a respeito do poeta mineiro, tido por muitos como um poeta 

romântico no sentido denotativo da palavra. Tal imagem pode ser questionada ou mesmo 

desfeita se tomarmos mesmo uma quantidade reduzida de obras drummondianas, uma vez que 

o poeta gauche contempla um vasto leque de temas, indagações, reflexões, situações 

cotidianas, etc. Drummond se coloca, portanto, como um exímio poeta do século XX, no qual 

os que viveram não saíram ilesos.  

Além de pensar a obra de Drummond como um compêndio imprescindível à 

compreensão do homem em seu tempo, não podemos deixar de considerar a genialidade do 

poeta diante das palavras. O domínio que Drummond apresenta pela escrita é, talvez, o grande 

motivo pelo qual é considerado o maior poeta brasileiro. Rita de Cássia Barbosa comenta que 

o escritor reflete e questiona a própria atividade poética, porque sabe que é “poeta do finito e 

da matéria”; daí sua necessidade de fazer do poema e de seu trabalho poético: “como fugir ao 

mínimo objeto/ ou recusar-me ao grande? Os temas passam,/ eu sei que passarão, mas tu 

resistes,/ e cresces com o fogo, como a casa,/ como o orvalho entre os dedos,/ na grama que 

repousam”. (BARBOSA, 1988, p. 173). 

Expressadas as (dispensáveis) menções à importância da obra de Carlos Drummond de 

Andrade, comentadas aqui brevemente, parece-nos que a relevância em trabalhar tais textos é 

a de trazer à tona várias leituras tanto dos textos quanto dos seus possíveis intertextos, 

propondo a ampliação das reflexões e atualizando as leituras incessantemente. 

Tal expectativa se faz necessária sempre quando lidamos com literatura. Além de 

pensarmos na literatura como a possibilidade da experiência estética, assumimos que ela se 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

5566 
 

torna um vasto campo de conhecimento e reflexão, sendo fator indispensável para o processo 

de humanização e, portanto, uma função também – se não principalmente – atribuída ao 

professor (e ao professor em formação).  

Nesse âmbito, os esforços do projeto de extensão Drummond Comparado partem da 

nossa crença na indissociabilidade entre ensino, pesquisa e extensão no âmbito da graduação, 

tendo em mente a noção de que as três esferas fazem parte de um mesmo “fundamento 

metodológico.” Essa tríplice exige do acadêmico a união de três questões norteadoras: “o que 

fazer, para que fazer e como fazer.” (MARTINS, s.d., p. 2) Assim, como aponta Lígia 

Martins, o papel das universidades implica em ter “o desenvolvimento do sujeito práxico 

como objetivo educacional” (MARTINS, p. 3), ou seja, aquele sujeito que admite a práxis 

como condição da sua cidadania, a partir do momento em que sua atividade é ação material, 

consciente e objetiva. Nesse sentido, Martins cita Vasquez:  

A teoria em si não transforma o mundo. Pode contribuir para a sua transformação, 

mas para isso tem que sair de si mesma, e em primeiro lugar tem que ser assimilada 

pelos que vão ocasionar, com seus atos reais efetivos, tal transformação. 

(VASQUEZ, 1968, p. 206 apud MARTINS, p. 4) 

Isso exposto, propomos um projeto de extensão que busque atender à latente 

importância e relevância do contato dos participantes com textos literários curtos, exploradas 

ao máximo a riqueza de significados e a manutenção da subjetividade. Partimos da ideia de 

que todos os livros favorecem a descoberta de sentidos, mas são os literários que o fazem de 

modo mais abrangente, dada a sua plurissignificação.  

Acrescido a isso, quando pensamos no trato com o texto literário, temos que um 

princípio básico a ser considerado no ensino de literatura é o da intertextualidade. Pensamos 

que, por essa ótica, a aproximação intertextual é exercitada como uma forma específica de 

pensar literatura, entendendo-a como construto cultural, inter-relacionada com outros textos, 

sejam eles verbais ou não verbais. Relativo a isso, tem-se observado que, desde que os 

Estudos Culturais entraram em voga, há o consenso de que estudar o texto literário é, além de 

observar a linguagem, atentar para a história, psicologia, sociologia, antropologia, teoria da 

literatura etc. Destarte, com essa inter-relação de textos, compreensões e saberes, a literatura 

comparada se insere como um local cultural. 

Para que haja uma compreensão dos textos a partir desse conceito que nos propomos a 

observar – o comparativo –, é necessário situar a ideia acerca dos pontos essenciais do 

mesmo. A Literatura Comparada como procedimento crítico e metodológico sofreu, nas 

últimas décadas, muitas mudanças. Se nos tempos iniciais a comparação era mais da ordem de 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

5577 
 

influências e relações textuais entre textos, hoje os seus estudos dão conta de relações de 

proximidade e distanciamento, de semelhanças e diferenças, além de considerar não mais 

apenas o objeto literário, mas obras de vários outros códigos estéticos. Tais modificações se 

deram quase que naturalmente, como aponta Cunha:  

A disciplina Literatura Comparada institui-se no quadro teórico de disciplinas 

acadêmicas já estabelecidas, como sabemos, a partir do desejo cosmopolita de que 

se acolhesse a diversidade. (...) No entanto, é bom lembrar que, para isso, foi 

necessário que a disciplina se transformasse. Isso aconteceu de forma não 

traumática, sem gerar crises ou grandes abalos epistemológicos. Naturalmente, 

então, a investigação interdisciplinária banalizou-se no contexto com comparatismo 

literário. (CUNHA, 2011, p. 11) 

Assim, os conceitos de interdisciplinaridade e intertextualidade problematizaram a 

própria ideia de comparatismo. De acordo com Tânia Franco Carvalhal, para Revista 

Brasileira de Literatura Comparada, a interdisciplinaridade seria característica de mobilidade 

na atuação comparatista, “preservando sua natureza mediadora, intermediária”, denotadora de 

procedimento crítico que se movimenta ‘entre’ dois ou vários elementos, e ‘explorando nexos 

e relações’ entre eles” (CARVALHAL, 1991, p. 10). Pensamos que por essa ótica a 

aproximação intertextual é exercitada como uma forma específica de pensar literatura, 

entendendo-a como interativa com outros textos, sejam literários, jornalísticos, visuais, 

verbais etc. Com essa inter-relação de textos, compreensões e saberes, a literatura comparada 

se insere como um local cultural. 

Também podemos pensar que o método comparativo para comunicar conhecimento ou 

mesmo adquiri-lo é, em certo sentido, tão antigo quanto o próprio pensamento. Embora as 

razões e imaginações operem subjetivamente, as informações são transmitidas objetivamente 

através de convergências e divergências. A literatura comparada é, pois, a história das 

relações literárias, sejam nacionais ou internacionais. O comparatista se encontra nas 

fronteiras linguísticas, acompanha mudanças de temas, ideias, livros, sentimentos, design de 

texto entre duas ou mais literaturas ou entre literaturas e outras artes. Ele comparatista deve 

ter, portanto, uma pesquisa histórica suficiente para recolocar em seu contexto geral os fatos 

literários que examina.  

Tal perspectiva entende que não é possível isolar o texto literário fora do social, do 

histórico e do ideológico. Em cada época, homens e livros contribuem para que se conheçam 

diferentes letras e momentos históricos, muito embora uma obra literária não deva ser lida 

como um objeto de relato, de verdade, porém, ainda assim, ela não está isolada como obra de 

arte.  



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

5588 
 

Não necessariamente anterior a esse pensamente, mas adjacente a ele, admitimos que 

todo o texto literário, por carregar uma linguagem essencialmente ambígua e polissêmica, é 

um texto aberto, para usar a definição de Umberto Eco (ECO, 2007). Tal noção sobre a 

abertura do texto dá conta de que um texto pode ter várias leituras, ou ao menos não 

apresentar uma leitura última. Isso, no entanto, não coloca o leitor numa posição arbitrária 

quanto a produzir qualquer sentido de um texto, e sim serve como um pressuposto crítico, um 

modelo hipotético que responde a todo tipo de obra artística e, por conseguinte, também à 

obra literária. 

Posto que toda obra de arte seja aberta, no sentido de que sua “abertura, entendida 

como ambiguidade fundamental da mensagem artística, é uma constante de qualquer obra em 

qualquer tempo” (ECO, 2007, p. 41), ao apontar para abertura da obra artística, Eco adverte, 

no entanto, que deve-se levar em conta a intentio operis e que a interpretação dá-se tão 

somente a partir da iniciativa do leitor, que “consiste basicamente em fazer uma conjectura 

sobre a intenção do texto.” (ECO, 1993, p. 75) 

Dado o caráter provocativo da literatura, comentado anteriormente, sendo uma 

condição da obra aberta, é trabalho do sujeito-leitor atuar na decodificação dos textos 

artísticos. É o que também aponta Regina Zilberman: 

o signo estético [em oposição ao signo empregado na linguagem prática do 

cotidiano] assim se revela se o espectador o perceber enquanto objeto estético, o que 

determina, agora por outra via de raciocínio, o reconhecimento da importância de 

sua atividade perceptiva. É o recebedor que transforma a obra, até então mero 

artefato, em objeto estético, ao decodificar os significados transmitidos por ela. Em 

outras palavras, a obra de arte é um signo, porque a significação é um aspecto 

fundamental de sua natureza, mas ela só se concretiza quando percebida por uma 

consciência, a do sujeito estético. (ZILBERMAN, 2009, p. 21) 

Ao considerarmos os encontros do projeto de extensão Drummond Comparado: o 

poeta das sete faces & outros, podemos destacar um dado momento em que atingimos, por 

assim dizer, os objetivos almejados para esse projeto, brevemente aqui explicitados. No 

segundo encontro, que aconteceu no dia 17 de maio, nos deparamos com uma reflexão muito 

interessante proporcionada pelo poema “No meio do caminho”, do poeta itabirano. Escrito em 

fins de 1924 e publicado em 1928 na Revista de Antropofagia, fundada por Mário de Andrade 

e representando a vanguarda modernista no Brasil, No meio do caminho, republicado dois 

anos depois em Alguma poesia (1930), livro de estreia de Drummond, causou reações 

divergentes no público, em grande parte ainda resistente à novidade modernista. Tal 

repercussão deixou o poeta subitamente conhecido, uma vez que fora ao mesmo tempo 

admirado e ridicularizado por causa desse poema-escândalo. Quase quatro décadas depois da 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

5599 
 

primeira publicação, Drummond chegou, inclusive, a organizar, em 1967, a antologia Uma 

pedra no meio do caminho – Biografia de um Poema, reunindo ali várias paródias, paráfrases 

e comentários positivos e negativos acerca do poema. 

Segue, então, o poema de Carlos Drummond de Andrade: 

No meio do caminho 

No meio do caminho tinha uma pedra 

tinha uma pedra no meio do caminho 

tinha uma pedra 

no meio do caminho tinha uma pedra. 

Nunca me esquecerei desse acontecimento 

na vida de minhas retinas tão fatigadas. 

Nunca me esquecerei que no meio do caminho 

tinha uma pedra 

tinha uma pedra no meio do caminho 

no meio do caminho tinha uma pedra. 

Trazendo esse poema para o encontro, pudemos perceber que No meio do caminho 

continua, digamos, polêmico, e não esgota as possibilidades de interpretação, tampouco 

encerra as discussões sobre seu teor polissêmico. Das primeiras leituras, muitos participantes 

colaboraram acerca de suas impressões sobre os textos. Daí saiu a primeira questão levantada, 

ponderando se a pedra era hipotética, se era uma pergunta retórica, se era literal, se era 

metafórica, e caso fosse essa última, discutiu-se acerca de quais metáforas o poema poderia 

representar.  

Com tais questões em suspenso, foi interessante notar, na sequência, o envolvimento 

do grupo acerca da forma do poema, uma vez que vínhamos trabalhando até então com 

leituras de ordem mais temática. O grupo percebeu que os versos provocam um efeito de 

estranhamento que inicialmente pode levar a redundâncias. Lido cuidadosamente, todavia, 

percebeu-se que este não é redundante – a repetição desnecessária –, pois as ideias trazidas 

nos versos repetidos ora reforçam as imagens, ora as atualizam. Daí observou-se que a forma 

do poema chamou mais a atenção, sua suposta repetição, quebra de expectativas e 

reconfiguração de ideias. O grupo percebeu-o como um poema que se comunica com o leitor, 

que o incomoda, que o constrange e, por isso, fruto de muitas indagações. 

Um segundo ponto de estranhamento percebido na obra deu-se na sintaxe utilizada, a 

qual subverte a norma culta que elege como correta a forma havia uma pedra, ao invés do 

tinha uma pedra. O importante para a leitura do poema a partir desse aspecto puramente 

linguístico pôde recair na ideia de que a pedra é algo pertencente ao caminho, indissociável 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

6600 
 

desse – interpretação que não seria sustentada se o verbo haver, semanticamente carregado de 

mobilidade e sobreposição, estivesse relacionado à pedra. 

Outro aspecto formal observado recaiu no quiasmo existente entre os segundo e quarto 

versos (tinha uma pedra no meio do caminho e no meio do caminho tinha uma pedra, 

respectivamente), nos quais dá-se o quiasmo pelo cruzamento de grupos sintáticos paralelos e, 

no meio destes, há o verso único tinha uma pedra, que toma a posição central. Disso  atentou-

se para a possibilidade de que a imagem da pedra no meio do caminho seja reforçada ao 

isolar-se (ou seja, destacar-se) quando essa imagem se coloca entre o caminho – ou caminhos, 

se a segunda ocorrência do termo for já diferente da primeira – cruzado pela disposição dos 

versos anterior e posterior. 

Partindo-se para a segunda estrofe, percebeu-se que esta propõe ao mesmo tempo uma 

quebra no poema e a retomada da estrofe anterior. A quebra, na ordem da expectativa 

frustrada do leitor acostumado com a repetição dos versos precedentes, se dá pelos versos 

Nunca me esquecerei desse acontecimento /na vida de minhas retinas tão fatigadas. A partir 

desses versos, o tom de rememoração e subjetividade do eu-poético surge em oposição à 

imagem realista da pedra no caminho apresentada até então. Na sequência do poema, contudo, 

tanto a subjetividade quanto a objetividade unem-se quando há a repetição dessas duas ideias 

do poema em um bloco único: Nunca me esquecerei que no meio do caminho /tinha uma 

pedra /tinha uma pedra no meio do caminho /no meio do caminho tinha uma pedra. Mais 

uma vez, a imagem da pedra do caminho é reforçada, porém agora atualiza-se na observação 

subjetiva do narrador, que nesse instante já pode estar vendo ou relembrando a pedra de 

outra(s) forma(s). 

Ainda no âmbito do grupo participante no projeto, observamos a grande relevância 

dada aos aspectos linguísticos, estruturais e que tais considerações foram capazes de gerar 

interpretações plausíveis do poema, no sentido de serem verificáveis no mesmo. Tais 

interpretações, por outro lado, não sustentam toda a obra, mas podem sustentar, ou seja, servir 

de base para uma análise mais completa e satisfatória. A partir desses elementos considerados, 

portanto, pôde-se questionar, ainda no plano interno, os sentidos empregados pelas imagens 

principais da pedra e do caminho. Uma leitura mais imediata acusou a pedra como símbolo 

das dificuldades que o ser humano encontra no caminho, este, por sua vez, analogia para a 

vida. Tal leitura simples (e não pejorativamente simplista) parece ser mesmo uma própria 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

6611 
 

intentio operis, para citar Eco, visto que nesse poema se mostram talvez mais interessantes as 

peculiaridades da composição, gerando o seu efeito estético de estranhamento.  

Feitas tais considerações acerca do poema de Drummond, faz-se mister apontar para o 

exercício interpretativo aqui apresentado, atentando principalmente para as peculiaridades da 

linguagem empregada e que responderam em grande parte pela repercussão controversa da 

obra.  

Por outro lado, assumindo a perspectiva ampliadora do comparatismo, procuramos 

explorar novamente (uma vez que esse exercício já fora feito nos encontros anteriores) o texto 

artístico como uma obra que é, ao mesmo tempo, fechada como um produto estrutural estético 

e aberta quanto aos seus sentidos, sentidos esses textuais e/ou intertextuais, todos válidos 

desde que expandam o alcance da obra em questão. 

Assim, apresentamos ao grupo um dos intertextos desse poema, ou seja, o texto com o 

qual é possível relacionar o texto primeiro (o poema No meio do caminho, de Drummond): A 

divina comédia, de Dante Alighieri, ou, no caso, os primeiros versos da obra: 

Nel mezzo del camin de nostra vita 

mi retrovai por una selva oscura: 

ché la viritta via era smarrita. 

(A meio caminho de nossa vida 

fui me encontrar em uma selva escura: 

estava a reta a minha via perdida.)
10

 

A partir dessa leitura, pudemos perceber que a interpretação até então praticamente 

reduzida das alegorias logra em importância. Isso porque dessa associação intertextual não se 

evidencia outra leitura senão a ênfase na pedra drummondiana, agora fortemente considerada 

em oposição à selva dantesca, a qual é possível transpor, inclusive com a ajuda de um guia, 

Virgílio. A pedra, ao contrário, é intransponível, ela pertence ao caminho (ideia, como já 

mencionado, dada pelo verbo ter em contraste com o verbo haver, que dá mais mobilidade ao 

seu objeto sintático). Assim, pode-se dizer que a leitura alegórica/metafórica feita somente em 

relação ao poema de Drummond, se antes de menor relevância, adquire maior significado para 

o leitor ao ser comparada à ideia dantesca pensada. Daí, por conseguinte, surgiram outras 

leituras de caráter metafórico, numa cadeia alongada de possibilidades. 

À guisa de conclusão, ressaltamos que a opção em trazer tal discussão acerca de No 

meio do caminho se deu pelo entendimento de que esse tenha sido um momento de profícua 

                                                           
10

 Tradução de Ítalo Eugênio Mauro (em ALIGHIERI, Dante. A Divina Comédia. São Paulo: Editora 34, 1998. 3 

volumes). 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

6622 
 

reflexão sobre o objeto literário (o texto em si, a construção linguística, a forma, as 

referências) e também sobre suas relações com outros textos, que antes de esgotar as leituras 

do texto primeiro, ampliam o seu alcance. Assim, a partir de toda a reflexão teórica e crítica 

que nos norteou, propusemos, ao longo do projeto, o envolvimento nosso e dos alunos com 

leituras críticas de obras de Drummond e outros autores, almejando sempre produzir a partir 

delas várias leituras e, por isso, nenhuma leitura última, considerando o texto literário essa 

entidade que “transforma incessantemente não só as relações que as palavras entretêm 

consigo mesmas [...], mas estabelece com cada leitor relações subjetivas que o tornam um 

texto móvel (modificante  e modificável)” (D’ONOFRIO, 2006, p. 14).  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

6633 
 

Referências  

 

ANDRADE, Carlos Drummond de. Contos Plausíveis. São Paulo: Record, 2002. 

 

ANDRADE, Carlos Drummond de. O Avesso das coisas: aforismos. Rio de Janeiro: Record, 

2007. 

 

BARBOSA, Rita de Cássia. Literatura Comentada: Carlos Drummond de Andrade. São 

Paulo: Nova Cultural, 1988. 

 

BORDINI, Maria da Glória. AGUIAR, Vera Teixeira de. A formação do leitor: alternativas 

metodológicas. Porto Alegre: Mercado Aberto, 1988. 

 

BRUNEL, Pierre & CHEVREL, Yves (org). Compêndio de Literatura Comparada. Lisboa: 

Fundação Calouste Gulbenkian, 2004. 

 

D’ONOFRIO, S. Teoria do texto 1: Prolegômenos e teoria da narrativa. São Paulo: Ática, 

2006.  

 

OURIQUE, João Luis Pereira. CUNHA, João Manuel dos Santos. NEUMANN, Gerson 

Roberto (Org). Literatura: crítica comparada. Pelotas: Ed. Universitária PREC/UFPEL, 

2011.  

 

ECO, Umberto. Interpretação e superinterpretação. Tradução de Monica Stahel. São Paulo: 

Martins Fontes, 1993. 

 

_____. Obra aberta. Tradução de Giovanni Cutolo. São Paulo: Perspectiva, 2007. 

 

CARVALHAL, Tânia Franco. Literatura Comparada: a estratégia interdisciplinar. Revista 

Brasileira de Literatura Comparada. Niterói: Abralic, n.1, p.9-21, 1991. 

 

_____; COUTINHO, Eduardo F. (org). Literatura Comparada: textos fundadores. Rio de 

Janeiro: Rocco, 1994.  

 

COSSON, Rildo. Letramento literário: teoria e prática. São Paulo: Contexto, 2006. 

 

MARTINS, L. M. Ensino-pesquisa-extensão como fundamento metodológico da construção 

do conhecimento na universidade. Unesp, s.d. Disponível em 

<http://www.franca.unesp.br/oep/Eixo%202%20-%20Tema%203.pdf>. Acessado em 08 de 

julho de 2011. 

 

NITRINI, Sandra. Literatura Comparada. São Paulo: EDUSP, 2000. 

 

ZILBERMAN, Regina. Estética da recepção e história da literatura. São Paulo: Ática, 2009. 

 

 

 

 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

6644 
 

 

Ensinar literatura x ensinar leitores 

MACHADO, Edna Souza
*
 

 

Resumo: Este trabalho visa apresentar uma breve reflexão sobre a importância de professores leitores e críticos 

cujo trabalho docente influenciará o interesse dos alunos na prática eficaz da leitura literária. Essa reflexão é 

fundamental para que os profissionais da educação, ao deparar-se com o ensino de literatura em sua prática 

docente, estejam aptos a não somente ensinar literatura, mas também a formar leitores. Para isso é necessário que 

este profissional tenha total domínio do seu objeto de trabalho, o livro literário – e não só, que seja um leitor 

ávido de certa gama de textos que possibilitem aumentar os horizontes na leitura de seus alunos. Além disso, um 

conceito literário bastante pontual na atualidade é a noção de intertextualidade que deve ser levada em 

consideração não apenas para que alunos e professores compreendam o sentido da literatura, mas também 

porque ela facilita o processo de ensino que, adaptando-se a era globalizada exige cada vez mais um trabalho 

interdisciplinar. 

 

Palavras-chave: Literatura. Ensino de literatura. Formação de leitores. 

 

 

Introdução 

Apesar da diversidade de linhas de pensamento, é consenso que o domínio da língua 

tem estreita relação com a possibilidade de plena participação social do indivíduo, pois atua 

como meio de comunicação e acesso à informação e expressão do pensamento humano. 

Porém, os mecanismos de exclusão, que agem por trás da imposição das normas gramaticais 

conservadoras no ensino da língua, mantêm uma grande parcela da população distante dos 

padrões ditos ideais para o uso desta. A escola contribui com isto ao enfatizar o código escrito 

em supressão de outras formas de manifestação cultural como os conhecimentos de 

transmissão oral, por exemplo, desprestigiando todas as demais possibilidades de leitura que 

os indivíduos possam realizar. 

Agravando ainda mais este quadro, no que diz respeito ao ensino da Literatura a 

realidade educacional brasileira aponta para a defasagem quanto ao acesso dos alunos a obras 

e autores, (muitas vezes utilizando-se de resumos e fragmentos destas), dando ênfase às obras 

ditas canônicas e a superficialidade no estudo da teoria literária. Aliado a isto, um sistema 

educacional precário quanto a recursos materiais e humanos que em quase nada contribuem 

para a construção de um espaço favorável à promoção de práticas de leitura. 

                                                           
*
 Universidade Federal de Pelotas (UFPel). E-mail: ednasmachado@gmail.com.  



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

6655 
 

Entretanto, dentro do contexto fechado e engessado dos sistemas que integram os 

processos de ensino-aprendizagem há uma brecha que pode ser utilizada a fim de quebrar o 

círculo vicioso da exclusão social e tornar todo aluno um ser capaz de transpor as barreiras de 

classes e tornar-se agente na construção da sociedade. Roland Barthes acredita que só é 

possível libertar-se dos meios de opressão, inclusive impostos pelo próprio sistema lingüístico 

ao qual todo indivíduo está submetido, através do uso artístico da linguagem: 

Na língua, portanto, servidão e poder se confundem inelutavelmente. Se chamamos 

de liberdade não só a potência de subtrair-se ao poder, mas também e sobretudo a de 

não submeter ninguém, não pode então haver liberdade senão fora da linguagem. 

Infelizmente, a linguagem humana é sem exterior: é um lugar fechado. Só se pode 

sair dela pelo preço do impossível: pela singularidade mística [...] a nós só restam, 

por assim dizer, trapacear com a língua, trapacear a língua. Essa trapaça salutar, essa 

esquiva, esse logro magnífico que permite ouvir a língua fora do poder, no esplendor 

de uma revolução permanente da linguagem, eu a chamo, quanto a mim: literatura. 

(BARTHES, 1988, p 16) 

A leitura de obra literária implica no reconhecimento de um sentido que pode estar 

além do seu contexto de produção, pois, a leitura pressupõe a participação ativa do leitor na 

construção de sentidos. Portanto, para ler um texto literário, não basta conhecer o código 

verbal escrito. A seleção dos significados se opera por força do contexto da experiência 

humana e isto inclui também a transmissão oral. Está aí, portanto a alternativa para a escola 

sair do “círculo vicioso” da exclusão social, oferecendo ao aluno, seja qual for a classe a qual 

pertence, a oportunidade de construir seu próprio sentido através da literatura. 

É importante compreender que a leitura e o estudo de obras literárias transcendem a 

ideia de simples componente curricular. Eles são partes integrantes da formação do indivíduo 

como sujeito e produto da sociedade. A literatura adquire status de extrema importância, pois, 

sendo uma representação da realidade, feita por pessoas imersas em uma sociedade, reflete e 

refrata esta realidade (BAKHTIN, 1997, p.41) fazendo com que toda e qualquer leitura de 

mundo feita por um indivíduo seja influenciada pelas leituras prévias históricas e culturais da 

sociedade em que vive.  

Antonio Candido (1995) defende que a literatura, como toda expressão artística deve 

ser encarada como bem de necessidade básica e, por isso, não pode ser considerada bem de 

apenas um grupo social ou indivíduo, mas pertence à humanidade como um todo. 

Em vista disto, é necessário refletir sobre a importância de uma formação de 

professores para o ensino da literatura desde as séries iniciais a fim de apontar caminhos para 

a consolidação da prática da leitura literária dentro da escola como elemento formador 

cultural e de consciência crítica social. Essa reflexão é fundamental para que os profissionais 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

6666 
 

da educação, ao deparar-se com o ensino de literatura em sua prática docente, estejam aptos a 

não somente ensinar literatura, mas também a formar leitores.  

Outra questão a ser discutida é a influência da pessoa do educador na prática de leitura 

dos alunos. O professor que se propõe a ensinar literatura, precisa a priori, ter amplos 

conhecimentos sobre seu objeto de trabalho, adquirir certa bagagem literária que lhe 

possibilite conduzir a leitura dos alunos a patamares cada vez mais amplos. 

 

Desenvolvimento 

O homem é um ser que se constitui em sociedade, as leituras de si e do mundo que o 

circunda perpassam inevitavelmente a projeção que a sociedade faz deste mundo e deste 

indivíduo. A literatura surge então da necessidade de se representar esta projeção através da 

linguagem, fazendo com que toda e qualquer leitura individual do mundo passe a ser coletiva, 

influenciada pelas leituras prévias históricas e culturais da sociedade. 

Regina Zilberman afirma que “o ato de ler qualifica-se como uma prática 

indispensável para o posicionamento correto e consciente do indivíduo perante o real” (1991, 

p. 17). Entretanto, se a este indivíduo for negado o acesso ao objeto de estudo da literatura, ou 

seja, à obra literária, esta compreensão é prejudicada, ampliando as distâncias entre quem 

detém o conhecimento (e, por assim dizer, o poder), e os que a ele são subjugados.  

A escola deveria agir como “contrapeso” a estas desigualdades, fazendo a conexão 

entre os indivíduos e os objetos culturais, pois, como escreve Regina Zilberman: 

[...] a sala de aula é um espaço privilegiado para o desenvolvimento do gosto pela 

leitura, assim como um campo importante para o intercâmbio da cultura literária, 

não podendo ser ignorada, muito menos desmentida sua utilidade. Por isso, o 

educador deve adotar uma postura criativa que estimule o desenvolvimento integral 

da criança. (ZILBERMAN, 2003, p.16) 

Os mecanismos de exclusão, que agem por trás da imposição das normas gramaticais 

conservadoras no ensino da língua, mantêm uma grande parcela da população sob o mito de 

que “O domínio da norma culta é um instrumento de ascensão social” (BAGNO, 1999). A 

escola contribui com isto, pois, ao intentar promover esta “ascensão” para que alguém se 

enquadre dentro da sociedade, enfatiza o código escrito em supressão de outras formas de 

manifestação cultural como os conhecimentos de transmissão oral, por exemplo, 

desprestigiando todas as demais possibilidades de leitura que os indivíduos possam realizar. 

Assim, a distância entre letrados e iletrados aumenta com a intervenção da escola. 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

6677 
 

A leitura de obra literária implica no reconhecimento de um sentido que pode estar 

além do seu contexto de produção, pois, a leitura pressupõe a participação ativa do leitor na 

construção de sentidos. Portanto, para ler um texto literário, não basta conhecer o código 

verbal escrito. A seleção dos significados se opera por força do contexto da experiência 

humana e isto inclui também a transmissão oral. Está aí, portanto a alternativa para a escola 

sair do “círculo vicioso” da exclusão social, oferecendo ao aluno, seja qual for a classe a qual 

pertence, a oportunidade de construir seu próprio sentido através da literatura. 

A escola necessita, para isso, dispor de certa quantidade de textos literários, sem 

critérios rígidos de classificação ou sistematização. O texto literário não pode ser utilizado 

como pretexto para o ensino da língua materna ou outra atividade intencional de cunho 

moralizante. Entretanto deve ser considerada a seleção dos textos conforme faixa etária, 

interesse e amadurecimento do leitor. As autoras BORDINI & AGUIAR defendem que: A 

idade do leitor influencia seus interesses: a criança, o adolescente e o adulto têm preferência 

por textos diferentes. Mesmo dentro de cada período da vida humana, esses interesses 

modificam-se à medida que se dá o amadurecimento do indivíduo. (1993, p.19) 

Portanto, dispor a leitura literária de forma irresponsável pode ocasionar a inutilidade 

da proposta de trabalho desta em sala de aula. É sabido que a quantidade de leitura não é 

determinante para se formar um bom leitor, mas sim, a qualidade com que esta leitura é feita. 

Daí a necessidade da presença do professor como orientador das leituras feitas pelos alunos 

em sala de aula. A qualidade de leitura é determinada pela maneira como a escola leva até o 

aluno a obra literária, principalmente na sala de aula, tendo o professor como mediador desta 

leitura. 

Ao professor, no entanto, cabe a necessidade de obter uma bagagem literária, 

composta pela leitura de uma lista considerável de obras que lhe permita traçar um horizonte 

seguro na hora de dirigir as leituras de seus alunos. O professor de literatura necessita, a 

priori, ser um leitor ávido formado por uma bagagem literária que lhe sirva de alicerce para 

vislumbrar os caminhos que deverá seguir com cada turma, obviamente para tal, dotado de 

sensibilidade aos apelos silenciosos dos leitores em formação. 

A questão que se levanta aqui é a quantidade de títulos necessários para que este 

professor de literatura possa ser considerado um eficaz formador de leitores. A literatura só 

exercerá plenamente sua função se sua interpretação e compreensão resultarem de uma ação 

que deve ser lapidada a cada dia: a prática da leitura. É certo que nem todas as leituras feitas 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

6688 
 

são agradáveis ou prazerosas, mas a compreensão mais aprimorada e profunda de um 

determinado texto somente se fará possível no exercício constante da leitura. Ler precisa ser 

praticado, pois, à medida que se adquire fluência na leitura, é possível avançar estágios de 

penetração no texto que permitirão compreendê-lo de maneira mais eficiente.  

Sendo a escola o local onde se adquire os instrumentos para a prática da leitura por 

meio da decifração do código, o trabalho com a mesma deveria aliar sua prática ao seu uso 

libertador, instrumentalizando o aluno para tornar-se um leitor competente a ponto de 

encontrar na literatura desafios a seu intelecto bem como o deleite para a sua necessidade 

artística. 

É comum ouvir-se reclamações dos professores do ensino médio e superior a respeito 

das dificuldades de expressão escrita por parte dos alunos ingressantes e isto é indicativo da 

falta de prática de leitura ao longo de toda a formação básica. Entre os alunos do magistério e 

das licenciaturas esta realidade se torna um problema grave, pois serão eles que 

provavelmente formarão as futuras gerações de leitores. 

Várias questões neste sentido podem ser levantadas: O que deve ter em mente o 

professor que trabalha literatura? Como deve selecionar as obras a serem lidas? Como 

perceber o espaço de leitura subjetiva feito por seus alunos e como intervir de forma que os 

conduza a transcendê-lo? Que características são necessárias a um professor que se dispõe a 

trabalhar com literatura? Quais os pré-requisitos necessários para tornar-se não somente 

professor de literatura, mas formador de leitores? 

É papel do professor, enquanto leitor especializado atuar como um facilitador na 

leitura e produção de sentido dos leitores em formação, que não percebem ainda certas 

nuances presentes no texto literário. Não seria possível deixar de destacar a importância do 

conhecimento de conceitos literários básicos, sobretudo os de maior uso na atualidade como o 

conceito da Intertextualidade.  

Os estudos comparados em literatura têm-se tornado um importante objeto de estudo 

da teoria literária contemporânea. A produção cultural, como um todo, oferece uma gama de 

possibilidades de intercessão principalmente da literatura – que é a arte de transcriar a 

realidade através da palavra – com diferentes áreas do conhecimento humano (REMAK, 

1994, p. 175). Em si, o texto literário já é uma rede de conexões, um conjunto de textos que 

dialogam entre si implícita ou explicitamente e que, muitas vezes, dialogam com outras 

expressões artísticas como a pintura, a escultura, a fotografia, o cinema, etc. 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

6699 
 

Também por exigência da intertextualidade, o professor necessita estar sempre 

atualizado quanto ao que está sendo produzido em termos de cultura. Ler livros literários é 

apenas uma das atividades que devem constar no cotidiano do professor. Ele também deve 

buscar outras fontes de cultura: visitar museus, exposições artísticas, ir ao cinema, ao teatro, 

além de estar informado sobre os acontecimentos atuais. Tais ferramentas lhe serão úteis na 

hora de motivar e conduzir as leituras dos educandos, tecendo relações, e integrando 

conhecimentos. 

Tal prática também se torna válida para o trabalho interdisciplinar, tão solicitado 

atualmente às praticas pedagógicas. Ana Mae Barbosa resgata a ideia de totalidade para o 

conhecimento:  

[...] historicamente podemos apontar como fundamento da interdisciplinaridade a 

ideia de totalidade, paulatinamente substituída pela ideia do inter-relacionamento do 

conhecimento. Inter-relacionar as diversas disciplinas para atingir a compreensão 

orgânica do conhecimento, ou abarcar a globalidade do conhecimento, foi uma 

intenção educacional defendida primeiramente pelas teorias humanísticas da 

educação. Para algumas destas teorias, sendo o homem um ser total, global, deveria 

ser conduzido à busca do conhecimento total, global do universo. (BARBOSA, 

1985, p.19) 

A partir da postura de um professor de literatura ou de Português no Ensino 

Fundamental, cujas ideias relacionem a educação à vida, e cuja prática de leitura seja 

perceptível através das inserções do conhecimento literário dentro destas relações, é possível 

formar um perfil de aluno aberto ao ensino da leitura e da literatura. Em outras palavras, é 

necessário salientar a importância do incentivo do professor e, principalmente, sua motivação. 

Um professor empolgado, fascinado por literatura, que mostra com exemplo a importância do 

hábito de leitura, é com certeza um agente fundamental para a formação de alunos leitores. O 

educador Rubem Alves diz que: 

[...] todas as coisas que existem se dividem em duas ordens distintas. A ordem do 

“uti” e a ordem do “frui”. “Uti” = o que é útil, utilizável, utensílio. Usar uma coisa é 

utilizá-la para se obter uma outra coisa. “Frui” = fruir, usufruir, desfrutar, amar uma 

coisa por causa dela mesma. A ordem do “uti” é o lugar do poder. Todos os 

utensílios, ferramentas, são inventados para aumentar o poder do corpo. A ordem do 

“frui”, ao contrário, é a ordem do amor – coisas que não são utilizadas, que não são 

ferramentas, que não servem para nada. Elas não são úteis; são inúteis. Porque não 

são para serem usadas mas para serem gozadas.(ALVES, 2005, p.13) 

Dentro desta linha de reflexão pode-se encaixar a literatura como pertencente à ordem 

do “frui”, entretanto, seu ensino corresponde ao “útil”. Ao se pensar em ensino da literatura, 

ambas as concepções devem caracterizar a reflexão docente, pois uma não caminha sem a 

outra. A instrumentalização da leitura faz-se necessária ao amadurecimento do leitor e sua 

fruição o incentiva a buscar inovação e ampliação da complexidade dos textos a serem lidos. 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

7700 
 

Assim ao trabalhar com a literatura, o professor deve ter sempre em mente que o 

entusiasmo com que encarar seu objeto de trabalho influenciará o interesse dos alunos com 

relação a este. A leitura da obra literária serve aos dois âmbitos propostos por Rubem Alves, o 

da instrumentalização e da fruição. Cabe ao professor utilizá-lo de maneira mais proveitosa 

possível utilizando, além do conhecimento adquirido em sua formação docente, a bagagem 

cultural proveniente de suas leituras. 

 

Conclusão 

Reiteradamente se afirma a importância da Literatura como instrumento de educação e 

formação do homem. Antonio Candido diz que a “literatura não corrompe nem edifica, mas 

humaniza em sentido profundo porque faz viver” (2002, p. 806). Ainda pela visão de 

Candido, ela também exerce função social, pois leva o leitor e à identificação própria e de seu 

universo vivencial representados na obra literária. 

A literatura é a transfiguração do real, nela estão retratados os sentimentos humanos e 

as diversas formas de relação do homem com aquilo que sente. Na literatura, como num 

espelho convexo, estão espelhadas as verdades de uma mesma condição humana. Ele as 

reflete, mas possibilita a percepção de outras formas dependendo do ponto de onde são vistas. 

Sua ação libertadora faz com que se enquadre na lista de bens de necessidade básica, 

sem antes perpassar o desafio de recuperar seu prestígio perdido ao longo dos anos, sua 

posição dentro da prática escolar e seu verdadeiro sentido na consciência de professores, 

estudantes e sociedade como um todo. 

O papel do profissional do ensino da Literatura deve sempre transcender ao de leitor 

comum. Ele precisa pautar sua experiência literária e artística na busca pela destreza, a fim de 

conduzir sua prática docente à reflexão constante, e frequente atualização. Tal prática 

conduzirá o leitor em formação a imitá-lo aflorando, assim, o interesse pela leitura. 

 

 

 

 

 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

7711 
 

Referências 

 

ALVES, Rubem. Educação dos sentidas e mais.  Campinas. SP: Verus Editora, 2005. 

 

BAGNO, Marcos. Preconceito Linguístico: O Que É Como Se Faz. São Paulo: Edições 

Loyola, 1999. 

 

BAKHTIN, M. Marxismo e Filosofia da Linguagem. 8º ed. São Paulo: HUCITEC, 1997. 

 

BARBOSA, Ana Mae T. B. Polivalência não é interdisciplinaridade. São Paulo: Max 

Limonard. 1985.  

 

BARTHES, Roland. Aula. Trad. Leyla Perrone-Moisés. São Paulo: Cultrix, 1988. 

 

BORDINI, Maria da Glória & AGUIAR, Vera Teixeira de.  Literatura – a formação do 

leitor. Alternativas metodológicas. 2º ed. Porto alegre: Mercado Aberto, 1993. 

 

CANDIDO, Antonio. A literatura e a formação do homem. IN: CANDIDO. Antonio. Textos 

de Intervenção. São Paulo: Duas Cidades, 2002. 

 

______. O direito à Literatura. In: Vários escritos. 3º ed. São Paulo: Duas Cidades, 1995. 

 

COELHO, Nelly Novaes. O ensino da literatura: sugestões metodológicas para o ensino 

secundário e normal. São Paulo: FTD, 1996. 

 

LAJOLO. Marisa; ZILBERMAN, Regina. Literatura infantil brasileira: história e histórias. 

5ª ed. São Paulo: Ática, 1991. 

 

MAIA, Joseane. Literatura na formação de leitores e professores. São Paulo: Paulinas, 2007. 

 

MANGUEL, Alberto. Uma história da literatura. Trad.: Pedro Maia Soares. Companhia das 

Letras, 2004. 

 

OECD. PISA 2009. Results: Learning Trends: Changes in Student Performance Since 2000 

(Volume V) (2010), 

 

OURIQUE, João Luis Pereira. Aspectos culturais e impasses conservadores: a literatura entre 

o ensino e a formação. IN: OURIQUE, João Luís Pereira (org). Ensino de Língua e 

Literatura: Críticas e metodologias. Caderno de Letras. UFPEL – n. 15, 2009. 

 

REMAK, Henry H. H. Literatura Comparada: definição e função. IN: COUTINHO. Eduard F. 

CARVALHAL. Tania Franco (org). Literatura Comparada – Textos Fundadores. Rio De 

Janeiro: Racco, 1994. 

 

ZILBERMAN, Regina SILVA, Ezequiel Theodoro da. Literatura e pedagogia: ponto e 

contraponto. Porto Alegre: Mercado Aberto, 1991. 

 

ZILBERMAN, Regina.  A literatura infantil na escola.  11. Ed. São Paulo: Global, 2003. 

 

 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

7722 
 

 

O acordo entre fábula e alegoria em A Revolução dos Bichos: a humanização do 

animal e a animalização do homem 

                                                                                                    KLEIN, Paula
*
  

 

Resumo: O presente trabalho tem como objetivo analisar o livro A revolução dos bichos (1945), de George 

Orwell, frente a sua estética literária, considerando principalmente sua composição enquanto fábula e enquanto 

alegoria. Posteriormente, pretendeu-se relacionar essa composição às diferentes perspectivas políticas 

apresentadas na mesma, notando como isso é retratado no contexto de produção da obra, bem como isso pode ser 

aplicado aos nossos dias. Como embasamento teórico, se utilizaram principalmente as considerações de Avelar 

(2003) e Londero (2008) a respeito de alegorias, bem como Cornelsen (2009) frente a governos autoritários e 

totalitários. Como resultados, pode-se constatar que a alegoria demonstra a animalização do homem, essas 

atitudes autoritárias que nos cercam em todos os períodos, ou seja, por meio da alegoria o autor permite que 

aquilo que acontece em seu contexto de produção se torne atemporal. Por outro lado, por meio da fábula, pode-se 

constatar que há uma humanização dos animais, essas personagens com características e atitudes humanas 

acabam por demonstrar que diversas situações podem assumir esse mesmo topoi, esse mesmo lugar-comum.  

Finalizando, pode-se concluir que uma das temáticas mais abordadas na obra é a manipulação, o controle de 

massas, o qual é um dos principais pontos determinantes dos regimes totalitários. 

 

Palavras-chave: Repressão. Totalitarismo. Fábula. Alegoria. Memória. 

 

 

Introdução 

George Orwell escreveu a obra A revolução dos bichos, no ano de 1945
11

, no mesmo 

ano em que eclodem as bombas de Hiroshima e Nagasaki, bem como se dá o fim da Segunda 

Guerra Mundial. O autor também vivenciou a Guerra Civil Espanhola como combatente 

voluntário no lado republicano, o que demonstrava sua inclinação à milícia marxista/trotskista 

na Guerra Civil, além de militar o comunismo entre o proletariado. A obra A revolução dos 

bichos (1945) fato que promove uma consciência das profundas injustiças sociais e a 

perspectiva do autor de oposição ao totalitarismo, para aquele que for capaz de entender suas 

alegorias e ironias. 

No presente trabalho, a análise se dará frente a essa obra de caráter satírico, buscando 

relacionar as interpretações possíveis tanto à alegoria quanto à fábula moderna, uma vez que 

se pode considerar que ambas compõem essa narrativa. Posteriormente, pretende-se 

comprovar os ideais mais marcantes na obra, tais como o totalitarismo, o capitalismo, o 

                                                           
*
 Universidade Federal de Santa Maria (UFSM). E-mail: paulinhamontblack@hotmail.com.  

11
 Ainda que utilizemos a edição de 1982, sempre que referenciado no texto, optou-se por manter o ano original, 

1945, para uma melhor ilustração. Somente em citações se usará a referência a edição do livro consultado 

(1982). 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

7733 
 

socialismo e o comunismo, associando-os as personagens e representações da obra. Por 

último, busca-se relacionar os ideais aos conceitos de alegoria e fábula, demonstrando 

possíveis interpretações para este tipo de associação.  

 

A Revolução dos Bichos 

Segundo a narrativa, a fazenda Granja do Solar passa por uma revolução em que os 

animais expulsam o proprietário, Sr. Jones, e resolvem partilhar a organização da fazenda, 

chamando-a após a revolução de Granja dos Bichos. Porém, os ideais de igualdade e 

cooperativismo, ficam somente neste plano, uma vez que os porcos demonstram uma 

superioridade intelectual e se encarregam de administrar a fazenda. Como consequência, os 

ideais iniciais são distorcidos para atender às necessidades e futilidades dos porcos, criando 

um governo tirano e brutal.  

Desta forma, pode-se notar na narrativa diferentes ideais construídos por meio de 

alegorias e metáforas, como os conceitos iniciais criados pelos animais como o 

marxismo/leninismo, comunismo, socialismo; bem como o autoritarismo dissimulado por 

esses ideais do princípio. Esses ideais aparecem muitas vezes personificados como 

determinado animal ou determinada espécie de animais, tornando a relação alegoria/fábula 

imprescindível para a compreensão dessas concepções. 

Dentre os humanos, pode-se destacar principalmente o Sr. Jones, o proprietário 

original da Granja Solar. Ele é provavelmente baseado em Czar Nicholas II. Há também 

diversas implicações que ele representa um capitalista incompetente, explorador e alcoólatra.  

Jones fora, no passado, um patrão duro, porém eficiente. Agora estava em 

decadência. Desestimulado com a perda de dinheiro numa ação judicial, dera para 

beber além do conveniente. Às vezes passava dias inteiros recostado em sua cadeira 

de braços, na cozinha, lendo os jornais, bebendo e dando a Moisés cascas de pão 

molhadas na cerveja. Seus peões eram vadios e desonestos, o campo estava coberto 

de erva daninha, os galpões necessitavam de telhas novas, as cercas estavam 

abandonadas e os animais andavam mal alimentados. (ORWELL, 1982, p.20) 

Conforme nota-se na passagem, a situação retrata um descaso por parte do 

administrador, todos são fatos comuns para a motivação de uma revolta, tais como “cercas” 

que podem ser interpretadas como um abandono das fronteiras. O fato de que a personagem 

passava o dia em sua cadeira de braços pode ser interpretado como uma alusão ao trono do 

Czar. Mais passagens afirmam a despreocupação e o descuido de Sr. Jones, como em: “O Sr. 

Jones, proprietário da Granja do Solar, fechou o galinheiro à noite, mas estava bêbado demais 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

7744 
 

para lembrar-se de fechar também as vigias.” (ORWELL, 1982, p.5), comprova-se uma 

frequência de alcoolismo e uma despreocupação para com os animais.  

Dentre os porcos, pode-se dividir em dois grupos: os idealistas e revolucionários, 

sendo estes principalmente o Velho Major e Bola-de-Neve, e os revolucionários que, ao 

chegar ao poder, tornam-se autoritários e tiranos, destacando-se Napoleão e seu fiel seguidor 

Garganta. Essa raça é marcada pela superioridade intelectual aos demais animais, como pode-

se notar em “Os porcos não trabalhavam, propriamente, mas dirigiam e supervisionavam o 

trabalho dos outros. Donos de conhecimentos maiores, era natural que assumissem a 

liderança” (ORWELL, 1982, p.29). Outro aspecto significativo destacado na obra é o fato de 

que todos os demais porcos são castrados, com exceção de Major, Bola-de-Neve e de 

Napoleão (ORWELL, 1982, p.18). Neste sentido, o falo tem grande relação com a situação de 

poder, influenciando na liderança que estes dois porcos irão exercer, também fazendo alusão a 

situação de dominação que Napoleão exercerá no decorrer da obra. Deste modo, faz-se 

necessário apresentar as seguintes personagens: 

O velho Major, podendo ser baseado tanto em Lênin quanto em Marx. O velho Major 

serve de inspiração que “alimenta” a ideologia por todo o percurso, era sábio e idealista, 

porém, morre sem ver a Revolução de fato. O Major não só representa a personalidade de 

Karl Marx ou Lênin, mas também a personificação do poder da fala e como ele pode e foi 

usado para evocar e inspirar as pessoas. Deste modo, nota-se a complexidade da composição 

das personagens, uma vez que encontramos alegorias e elementos da fábula em um mesmo 

personagem: referências ao contexto de produção da obra e, ao mesmo tempo, elementos 

típicos da sociedade, que servem de exemplo ao leitor. O velho Major representa toda geração 

que, não estando contente com o antigo regime, inspirou as gerações mais jovens a se rebelar 

contra o regime sob o qual estavam vivendo.  

Napoleão e Bola-de-Neve são os sucessores do Velho Major, que motivam a 

Revolução. Bola-de-Neve é um intelectual apaixonado, expansionista e é muito mais honesto 

sobre seus motivos do que Napoleão (podendo ser inspirado em Leon Trotsky). Tinha ideais 

mais colaborativos, esperava que a Granja dos Bichos servisse de exemplo para outras 

Granjas, para outros grupos de animais fazerem sua revolução. Bola-de-Neve ganha a lealdade 

da maioria dos animais, mas é expulso pelos cães de ataque de Napoleão (Trotsky foi levado 

para o exílio no México, onde foi assassinado), servindo ainda como bode expiatório para 

Napoleão. Este, por sua vez, almeja o total controle dessa nova administração, tornando-se o 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

7755 
 

ditador que se instaura. Napoleão pode ser comparado a Joseph Stalin, ele usa seus policiais 

militares (nove cães que manteve em segredo) para cimentar o seu poder, usa a força para 

incutir medo nos outros animais.  

Garganta se torna o orador público de Napoleão. Inspirado na imprensa em geral, 

utiliza-se de recursos da linguagem para desculpar, justificar e exaltar todas as ações de 

Napoleão. Em toda a obra, está explícita a questão de que a política faz uso da linguagem para 

manipular. Quando a população começa a desconfiar, ele geralmente usa a ameaça do retorno 

do Sr. Jones, como se nota na seguinte passagem, em que se desconfia que os porcos recebam 

mais alimento que os outros animais: 

- Camaradas! – gritou. – Não imaginais, suponho, que nós, os porcos, fazemos isso 

por espirito de egoísmo e privilégio. Muitos de nós até nem gostamos de leite e de 

maçã.  Eu, por exemplo, não gosto. Nosso único objetivo ao ingerir essas coisas é 

preservar nossa saúde. O leite e a maçã (está provado cientificamente, camaradas) 

contêm substâncias absolutamente necessárias à saúde dos porcos. Nós, os porcos, 

somos trabalhadores intelectuais. A organização e a direção desta granja repousam 

sobre nós. Dia e noite velamos por vosso bem-estar. É por vossa causa que bebemos 

aquele leite e comemos aquelas maçãs. Sabeis o que sucederia se os porcos 

falhassem em sua missão? Jones voltaria! Sim, Jones voltaria! Com certeza, 

camaradas. (ORWELL, 1982, p. 37) 

  Como porta-voz, Garganta apresentava muitas estatísticas, demonstrando que nunca 

antes os animais estiveram tão bem – embora comessem menos e trabalhassem mais, além de 

possuírem menos liberdade para expressar-se. Como se comprova na passagem anterior, este 

usa de artifícios tais como referencia à ciência (um argumento de autoridade) e a retórica em 

que apela para o pathos (função emotiva no discurso), por exemplo, quando justifica as 

atitudes dos porcos para o bem geral da granja, “por vossa causa” (1982, p.37). Do mesmo 

modo, nota-se a recorrência em todo o livro do termo camarada, que por sua vez tenta 

mascarar o discurso autoritário destes porcos.  

Deste modo, os porcos (a classe dominante) passam a parecer-se cada vez mais com os 

homens, seus maiores inimigos inicialmente. Uma das possíveis interpretações para a política 

adotada pelos porcos seria que a ilusão revolucionária é breve, e o poder absoluto corrompe 

aqueles que o exercem. Porém, nesse sentido, não se pode generalizar a obra como um 

clássico da propaganda anticomunismo, pois suas lições são referidas a um contexto 

específico: a crítica ao totalitarismo de Stalin, a sua manipulação das informações, 

aproveitando-se dos ideais comunistas para mascarar seu discurso autoritário. Neste caso, 

podemos considerar essa narrativa como alegórica, sendo sua criação uma sátira à política 

stalinista que teria traído os princípios da Revolução Russa de 1917.  



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

7766 
 

Todos os outros animais (cavalos, ovelhas, cachorros, etc.) são os responsáveis pela 

produção da granja, ou seja, é dessa classe que sai toda a mão de obra da fazenda. Neste 

sentido, nota-se que esses animais nunca produziram tanto e por tão baixas condições de 

alimentação e moradia. Tomados pelo comodismo, muitos são resistentes à mudança e não 

refletem sobre as máximas e conceitos que lhe são impostos. Na época do Sr. Jones, também 

foram resistentes à mudança, insistiam no dever de lealdade ou no medo do incerto, 

principalmente marcado pela égua branca Mimosa: “- Continuará havendo açúcar depois da 

revolução? (...) E eu ainda poderei usar laços de fita na crina?” (ORWELL, 1982, p.19), esta é 

veemente repreendida, pois os animais não devem usar nada humano. Mimosa pode 

representar as pessoas de classe alta, a burguesia que fugiu da URSS após a Revolução Russa, 

pois, da mesma forma, ela sai rapidamente para outra fazenda quando a revolução começa a 

tornar-se repressão.  

Também os outros cavalos Sansão e Quitéria representam o proletariado. Sansão é 

uma das personagens mais populares, exemplar da classe operária: é leal, dedicado e forte, 

porém não é muito inteligente. Como se nota em: “Seus dois lemas: ‘Trabalharei mais ainda’ 

e ‘Napoleão tem sempre razão’ pareciam-lhe resolver todos os problemas” (ORWELL, 1982, 

p.63), sua grande falha é sua confiança cega nos líderes, deste modo, ele é muito explorado 

pelos porcos.  

Do mesmo modo que os cavalos, as ovelhas mostram a maioria muda do proletariado 

no meio da guerra. O lema criado pelos porcos especialmente para as ovelhas, "Quatro pernas 

bom, duas pernas ruim!" (ORWELL, 1982, p.35), demonstrava a dificuldade em decorar os 

sete mandamentos, comprovando assim a baixa instrução deste grupo e sua total submissão 

frente aos superiores, além de dissiparem essas máximas de forma mecanicista, repetidamente 

para que todos as fixassem. 

O que se assiste, no geral desses demais personagens, é uma paródia grotesca da 

sociedade humana, marcada por seus tipos sociais e atitudes. Considerando a tentativa de uma 

conscientização do que se trata um governo totalitário e como as massas reagem a este, 

também se pode entender o livro como uma fábula, pois retrata animais humanizados, em 

situações do cotidiano e, ao final, tenta passar algum tipo de aconselhamento para as próximas 

gerações.  

 

 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

7777 
 

A alegoria na obra: a animalização do homem 

Sendo, então, A revolução dos bichos (1945) uma ficção que remete a seu tempo, 

através de uma alegoria, a obra tem seu sentido “enlaçado” com determinado contexto. De 

outra forma, sem a conexão com o período em que foi escrita, se perderiam muitas das 

metáforas ou símbolos utilizados, ou seja, somente se nota as realidades demonstradas por 

meio do conhecimento ou busca deste conhecimento referente à Revolução Russa. De acordo 

com Avelar (2003), no livro Alegorias da derrota, pode-se entender a alegoria: 

Como imagem arrancada do passado, mônada que retém em si a sobrevida que 

evoca, a alegoria remete antigos símbolos a totalidades agora quebradas, datadas, 

inscrevendo-as na transitoriedade do tempo histórico. A alegoria os lê como 

cadáveres (2003:20). (...) o que está em jogo é uma emblematização do cadáver: 

paralisação diegética, resistência a uma resolução reconfortante (AVELAR, 2003, 

p.17). 

Neste sentido, nota-se a paralisação do sentido daquela época, ainda que possamos 

entender a narrativa como metáforas para muitas situações do nosso dia-a-dia, a alegoria 

prende o sentido a determinado contexto que quer ser resgatado. Conforme Avelar (2003) na 

citação anterior, a alegoria “inscreve” os símbolos em determinado tempo histórico, ainda que 

possamos adaptar a outros contextos, sabe-se que a referência se trata a um tempo específico 

nessa obra.  

Tratando do contexto de produção, não se pode esquecer que a obra presente foi 

construída após uma ditadura vivenciada pelo autor. Nesse caso, a citação de Richard (1999) a 

seguir corrobora para uma reflexão a respeito de uma ressignificação da memória: 

Qualquer que seja o motivo doloroso da renúncia, a condição pósditatorial se 

expressa como “perda do objeto” em uma marcada situação de “luto”: bloqueios 

psíquicos, dobras libidinais, paralisações afetivas, inibições de vontade e do desejo 

frente à sensação de perda de algo irreconstituível: corpo, verdade, ideologia, 

representação (RICHARD, 1999, p. 325). 

 De encontro com esse excerto e com a definição de alegoria anterior, pode se afirmar 

que a alegoria é, não somente uma mônada, mas uma mônada incomunicável, em que haja a 

sensação de perda, de algo irreconstituível. Esta definição justifica uma linguagem por meio 

de símbolos, metafórica, em que se significa algo por meio de outra escolha, a composição 

ficcional e não testemunhal, reforçada ainda por essa composição alegórica. 

Assim como comentou Mario Gonzáles (2009), em sua Aula Magna na UFSM no ano 

de 2009, “a alegoria não é uma linguagem externa, mas complexa que exige grande esforço 

para a compreensão” (GONZÁLES, 2009). Para ele, ela faz com que busquemos um 

paradoxo histórico: espaço sem limites que o leitor estabelece com a obra. Mais ainda, ele 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

7788 
 

afirmou que “a alegoria cria um universo de palavras, e não quer simplesmente retratar 

alguma coisa. Ela demonstra o que o escritor estava criando para se expressar” (GONZÁLES, 

2009). Deste modo, enquanto mônada incomunicável, cria-se um universo verossímil, como 

toda ficção, em que adentramos nesse universo por meio da leitura. Mais que um “retrato” de 

determinada época ou contexto histórico, a obra é a expressão de um ser, que quer transmitir 

algum sentimento dessa época. Para que entendamos esse sentimento, essa subjetividade que 

a narrativa apresenta, a nós leitores se torna mais compreensível quando temos a possibilidade 

de associar a  narrativa a algo de nossa experiência (o que forma esse paradoxo histórico, 

mencionado por Gonzáles), propriedade possível graças a alegoria. 

 Resumindo, a alegoria mostra uma coisa com as palavras e outra(s) com o sentido, 

remete a símbolos ou metáforas antigos. Ao utilizar uma linguagem cifrada após a anistia, o 

escritor torna essa obra também documental, ou seja, precisa-se do contexto à que ela faz 

referência, mas pode-se interpretá-la com o mesmo sentimento em diferentes épocas. É uma 

marca que sempre vai unir àquela ferida. 

Ao perceber que existem duas realidades - a realidade vivida e a realidade em que se 

olha novamente para essas coisas em outro momento - pode-se pensar que, por meio da 

alegoria, fixamos a realidade vivida em determinado período por meio de outra linguagem, o 

que a torna, de certa forma, mais perene. Sempre que tratarmos dessa obra por meio da 

alegoria, não há como deixar de tratar do sentido que o leitor precisa resgatar nessa obra. Não 

como algo dado, como em um testemunho, mas uma construção por parte do leitor. 

Como exemplificação, podemos considerar que a ação e as personagens foram criadas 

para representar a história da União Soviética. Numa alegoria que critica tanto a ganância e a 

vaidade dos detentores do poder quanto o desinteresse e a ignorância da maioria da 

população, pode-se dividir as personagens, principalmente, em: seres humanos (marcas do 

capitalismo e da tirania inicial), porcos (entre revolucionários e gananciosos, que acabam por 

ceder ao deslumbramento do poder) – o que leva a uma alusão de que os homens ditadores, 

acabam por se animalizar - e outros animais (marcas da alienação e da estagnação do 

pensamento) – também seres humanos animalizados, pois nada fazem para mudar a situação 

em que se encontram. Deste modo, tanto aquele que oprime como aquele que é oprimido 

apresentam essa condição animalesca, essa luta pela sobrevivência em que não mais importa a 

humanidade, a hombridade daqueles que o cercam.  

 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

7799 
 

A fábula na obra: a humanização do animal  

De acordo com o Dicionário Aurélio (2004), fábula é uma “narração alegórica cujas 

personagens são, em regra, animais, e que encerra lição moral” (FERREIRA, 2004: 315). As 

fábulas (do Latim fabula, significando história, jogo, narrativa, conta, conto) se trata 

literalmente do que é dito. Essas composições literárias geralmente apresentam personagens 

que são animais, forças da natureza ou objetos, que por sua vez apresentam características 

humanas, tais como a fala, os costumes, etc. Estas histórias geralmente terminam com um 

ensinamento moral de caráter instrutivo.
 
É um gênero muito versátil, pois permite diversas 

maneiras de se abordar determinado assunto. 

Desde seu inicio com Esopo, era por meio dos diálogos entre os bichos e das situações 

que os envolviam que se procurava transmitir sabedoria de caráter moral ao homem. Assim, 

os animais, nas fábulas, tornam-se exemplos para os seres humanos.  

Cada animal simboliza algum aspecto ou qualidade do homem como, por exemplo, o 

leão representa a força; a raposa, a astúcia; a formiga, o trabalho etc. É uma narrativa 

inverossímil, porém com fundo didático.  

Ainda que em sentido mais amplo, por se tratar de uma sátira política, podemos 

considerar A revolução dos bichos (1945) como uma fábula, uma vez que está em sua 

definição o recurso à alegoria.  

Se considerarmos que a fábula tem sua origem no impulso universal dos homens, para 

expressar seus pensamentos em imagens concretas, e que é estritamente paralela ao uso da 

metáfora na linguagem, podemos considerar que a obra narra uma história de corrupção e 

traição e recorre a figuras de animais para retratar as fraquezas humanas e demolir o "paraíso 

comunista" proposto pela Rússia na época de Stalin.  

A escolha de cada raça de animal para representar as diferentes classes socais: os 

porcos políticos; os cães policiais; o corvo representante da religião; as ovelhas militantes; 

cavalos, galinhas e outros bichos, a força de trabalho; nada mais é do que uma metáfora da 

Revolução Russa, utilizando-se de personagens que nos são familiares e cuja história pode ser 

adaptada a muitas situações cotidianas, pois os fatos e atitudes, por serem da natureza 

humana, se repetem. 

A Moral da fábula está disposta na última passagem, quando os porcos e outros 

granjeiros humanos se encontram na casa que pertencia ao Sr. Jones, onde porcos e homens 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

8800 
 

conversam ao redor de uma mesa muito rica em alimentos (inclusive carne de outros animais). 

Neste momento, os outros animais da fazenda observam pela janela:  

Doze vozes gritavam cheias de ódio e eram todas iguais. Não havia dúvida, agora, 

quanto ao que sucedera à fisionomia dos porcos. As criaturas de fora olhavam de um 

porco para um homem, de um homem para um porco e de um porco para um homem 

outra vez; mas já se tornara impossível distinguir quem era homem, quem era porco. 

(ORWELL, 1982, p.137) 

 O século XX foi marcado por grandes catástrofes da humanidade. Enquanto fábula, 

sempre se espera passar uma moral. Logo, a narrativa se apresenta para que a tirania e o 

totalitarismo do século passado não se repitam nas próximas gerações.   

 Deste modo, não se deve ver a literatura, bem como a fábula, como um refúgio, se 

tratando de animais e de questões que, a primeira vista, poderiam parecer do universo infantil. 

Na fábula A revolução dos bichos (1945) a literatura não está posta para esquecer, mas pelo 

contrário, ela existe para lembrar e ser transmitida. 

 

As relações entre as concepções: comunista e totalitarista, socialista e capitalista 

 De acordo com a proposta inicial do porco Major, havia a promessa de mais comida e 

conforto, de dignidade com menos trabalho. Um hino foi composto, uma bandeira criada e até 

uma constituição registrada em sete mandamentos em tinta na parede do paiol. Esse conjunto 

de regras pregava o afastamento de tudo o que representasse o tratamento cruel dos 

humanos, ao mesmo tempo em que estabelecia a igualdade entre todos os animais, camaradas 

de revolução.  

O Homem é a única criatura que consome sem produzir. Não dá leite, não põe ovos, 

é fraco demais para puxar o arado, não corre o que dê para pegar uma lebre. Mesmo 

assim, é o senhor de todos os animais. (...) Não está, pois, claro como água, 

camaradas, que todos os males da nossa existência têm origem na tirania dos 

humanos? (ORWELL, 1982, p.12-13) 

Portanto, a obra também apresenta os ideais de capitalismo frente ao socialismo. Se no 

início nota-se que o Velho Major prega ideais de igualdade, o Animalismo corresponderia ao 

Socialismo e, em contraposição, temos os humanos (granjeiros) para representar o 

Capitalismo. Se o princípio do capitalismo é o lucro, os personagens que poderiam representá-

lo são basicamente os humanos e os porcos, pois são estes que demonstram a preocupação 

com conforto e consumismo. Quando o Sr. Jones era o dono da granja explorava o trabalho 

animal em benefício próprio, ou seja, acumular mais capital. Podemos encontrar, assim, um 

retrato de uma sociedade capitalista: quem mais trabalha é quem menos ganha.  



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

8811 
 

 No princípio até houve um socialismo democrático, juntos participavam de 

assembleias, contribuíam com ideias e sugestões, tudo era posto em votação, todos liderados 

principalmente por Bola-de-Neve. Por outro lado, começam a surgir desavenças entre Bola-

de-Neve e Napoleão. Este último apresenta um ideal diferenciado: logo que toma o poder, 

passa a negociar com outros granjeiros humanos e troca inclusive a vida de seu melhor cavalo 

(Sansão) por caixas de uísque. De acordo com Cornelsen (2009), “como um conquistador 

estrangeiro, o ditador totalitário vê as riquezas naturais e industriais de cada país, inclusive o 

seu, como fonte de pilhagem e como meio de preparar o próximo passo da expansão” 

(CORNELSEN, 2009, s/p). Nesse sentido, é típico do governo autoritário buscar mais e mais 

mercados, sem se preocupar com a população no geral, mas sim com o grupo seleto que 

domina essa sociedade. 

Todavia, embora Orwell tenha buscado mostrar uma época específica – por meio das 

alegorias –, sua obra pode ser vista como uma referência a qualquer revolução em que os mais 

fracos tomam o poder e, em seguida, são por ele corrompidos. Ou ainda, por aqueles que se 

promovem por meio de certos ideais e, ao chegar ao comando, os distorcem em benefício 

próprio. Pode-se demonstrar essa manipulação de palavras e conceitos na obra por meio da 

exemplificação da constituição dos sete mandamentos, criados primeiramente pelos porcos 

em conjunto, para o bem de todos os animais: 

OS SETE MANDAMENTOS: 

1. Qualquer coisa que ande sobre duas pernas é inimigo. 

2. O que ande sobre quatro pernas, ou tenha asas, é amigo. 

3. Nenhum animal usará roupa. 

4. Nenhum animal dormirá em cama. 

5. Nenhum animal beberá álcool. 

6. Nenhum animal matará outro animal. 

7. Todos os animais são iguais. (ORWELL, 1982, p.26) 

Estes mandamentos são desconstruídos um a um durante a narrativa, beneficiando os 

novos vícios dos porcos, antes criticado como ações “humanas” que nada representavam a 

vida dos animais. Neste caso, nota-se que o porco Garganta, responsável pelas informações 

advindas do tirano Napoleão, é também aquele que modifica os mandamentos com tinta 

durante as noites. 

4. “Nenhum animal dormirá em cama com lençóis” (ORWELL, 1982, p.68). 

5. “Nenhum animal beberá álcool em excesso”. (ORWELL, 1982, p.106) 

6. “Nenhum animal matará outro animal sem motivo”. (ORWELL, 1982, p.89) 

7. “Todos os animais são iguais, mas alguns são mais iguais que os outros”. 

(ORWELL, 1928:130) 

 Essas atitudes podem se referir aos constantes ajustes nos ideais por aqueles que estão 

no poder. Além disso, as mentiras contadas para os demais animais, que não se lembram, a 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

8822 
 

respeito de eventos passados se referem à revisão de textos da História para glorificar e 

enaltecer certo regime que domina no momento. 

Deste modo, nota-se um dos aspectos essenciais para caracterizar um governo 

totalitário, em que a propaganda tem grande influencia sobre a população em geral. Segundo 

Cornelsen (2009), Hannah Arendt estabelece alguns aspectos imprescindíveis para se entender 

o conceito de “totalitarismo” no nazismo e stalinismo:  

Os regimes totalitários, enquanto no poder, e os líderes totalitários, enquanto vivos, 

sempre ‘comandam e baseiam-se no apoio das massas; (...) Por existirem num 

mundo que não é totalitário, os movimentos totalitários são forçados a recorrer ao 

que comumente chamamos de propaganda. A propaganda é, de fato, parte integrante 

da ‘guerra psicológica’; (...) o que caracteriza a propaganda totalitária melhor do que 

as ameaças diretas e os crimes contra indivíduos é o uso de insinuações indiretas, 

veladas e ameaçadoras contra todos os que não deram ouvidos aos seus 

ensinamentos, seguidas de assassinato em massa perpetrado igualmente contra 

‘culpados’ e ‘inocentes’; (...) A forma de predição infalível sob a qual esses 

conceitos são apresentados é mais importante que o seu conteúdo. (CORNELSEN, 

2009, s/p) 

Até mesmo a simplificação dos sete mandamentos "Quatro pernas bom, duas pernas 

ruim!" foi alterado para a nova situação em que os porcos se adaptaram (agora andavam em 

duas pernas). O slogan das ovelhas fora modificado ligeiramente para “Quatro pernas bom, 

duas pernas melhor!” (ORWELL, 1982, p. 129). Deste modo, nota-se que a propaganda gira 

em torno dessas insinuações, em que a forma como esses conceitos são reproduzidos acaba 

por atingir a população em geral.  

Outra característica que se pode notar que é comum aos governos totalitaristas é o 

culto à personalidade, criado a respeito de Napoleão, em que, por exemplo, pode-se pensar 

nos dois hinos instaurados: primeiramente chamado de Bichos da Inglaterra, que serve de 

enaltecimento para todos os animais; o qual é modificado para um hino de enaltecimento 

deste porco, denominado O camarada Napoleão. 

O controle da opinião pública por meio das publicidades, o culto à personalidade, a 

soberania de um grupo pequeno e restrito da população frente aos demais, a propaganda, a 

manipulação da palavra, o abafamento dos protestos pela utilização de slogans e palavras de 

ordem. Todas essas são características de uma realidade totalitarista e opressora. 

 

Considerações Finais 

Após a presente análise, pode-se concluir que a obra A Revolução dos Bichos (1945) 

não é um romance apenas voltado para as ideologias surgidas e instauradas na Revolução 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

8833 
 

Russa, mas que se abre para vários outros campos como a questão do poder, do totalitarismo, 

bem como dos governos que criticam os anteriores e repetem suas práticas. Nesse sentido, 

pode-se considerar que este é um livro que vai além do contexto histórico no qual foi escrito, 

podendo tratar de diversas relações de poder. Essa visão se confirma se considerarmos ainda 

que o século XX foi cenário de diversas ditaduras, tanto de esquerda como de direita: o 

Nazismo na Alemanha, o Fascismo na Itália, o Franquismo na Espanha, sem contar as que se 

deram na América Latina, inclusive no Brasil.  

Por outro lado, ao considerá-la como composta por inúmeras alegorias, não se pode 

ignorar o caráter histórico a que este livro se refere. Ou seja, sua leitura, se vinculada ao 

contexto de produção, se torna mais rica e multifacetária. Sem a consciência desse contexto, A 

Revolução dos Bichos (1945) pode se tornar um instrumento de manipulação, instaurando um 

ideal contra o socialismo. Ou seja, em uma primeira leitura, podemos vir a pensar que a 

narrativa expõe que não importa a forma de governo, sempre haverá um líder, alguém que 

governe. Nessa visão, o ideal de igualdade e o sistema colaborativo instaurado pelo porco 

Major não seria possível.   

Desse modo, entendo o presente livro como uma crítica aos regimes totalitários, 

tomando ainda como caso específico, o Stalinismo. No caso da narrativa, os porcos não 

podem ser considerados socialistas, e sim como capitalistas autoritários. Eles se utilizam da 

manipulação (conceito muito explorado pela narrativa) e agem de maneira incorreta com o 

que pregavam, logo, assumem e se aproveitam desse lugar que lhes foi conferido.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

8844 
 

Bibliografia 
 

AVELAR, Idelber. Alegorias da derrota: a ficção pós-ditatorial e o trabalho do luto na 

América Latina. Tradução de Saulo Gouveia. Belo Horizonte: Ed. da UFMG, 2003. 

 

CORNELSEN, Elcio. Totalitarismo. Revista Literatura e Autoritarismo, Santa Maria, n.14, 

Julho-Dezembro de 2009. Disponível em: <<http://w3.ufsm.br/grpesqla/revista/num14/ 

art_10. php>> Acesso em: 10 de maio de 2012, 9h45min. 

 

FERREIRA, Aurélio Buarque de Holanda. Miniaurélio: o minidicionário da língua 

portuguesa. 6 ed. rev. amp. Curitiba: Posigraf, 2004.  

 

GONZALES, Mario. Aula Magna do PPGL da UFSM, dia 02 de dezembro de 2009. Santa 

Maria, 2009. 

 

LONDERO, Rodolfo Rorato. Do Falo à Fala Silenciada: Alegorias Sexuais em Silicone XXI 

e Flores para um Cyborg. In: VI Jornada de Literatura e Autoritarismo, II Simpósio Memórias 

da Repressão da UFSM, 2008. Anais da VI Jornada de Literatura e Autoritarismo, II 

Simpósio Memórias da Repressão da UFSM, Santa Maria: UFSM, 2008. 

 

ORWELL, George. A revolução dos bichos. Tradução de Heitor Ferreira. São Paulo: Abril 

Cultural, 1982. 

 

RICHARD, Nelly. Políticas da memória e técnicas do esquecimento. In: Miranda, 

Wander Melo (org.). Narrativas da modernidade. Belo Horizonte: Autêntica, 1999. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

8855 
 

 

Literatura e crítica social em Dry September, de William Faulkner 

SILVA, Ívens Matozo
*
 

 

Resumo: Durante séculos, a violência racial foi responsável por vitimar milhares de afrodescendentes, e 

recordar este passado torna-se essencial para compreendermos os problemas raciais que ainda podem ser 

encontrados na sociedade. Neste contexto, este trabalho propõe uma análise do conto Dry September, do escritor 

americano William Faulkner, tendo em vista a questão do uso da Literatura como uma forma de crítica social. 

Com o objetivo de desenvolver uma crítica à sociedade da época, procurou-se identificar e discutir como o 

escritor utilizou alguns elementos narrativos e simbólicos no conto para representar os problemas raciais que 

estigmatizaram o Sul americano como uma região em que o ódio racial foi responsável pelos graves índices de 

assassinatos e linchamentos de pessoas negras no país. Assim, o conto trouxe uma possibilidade de interpretação 

acerca das disparidades raciais da região, trazendo à tona uma visão crítica acerca do contexto social repressivo 

enfrentado por milhões de afro-americanos durante o período pós-escravidão e pré-Direitos Civis. 

 

Palavras-chave: William Faulkner. Crítica Social. Racismo 

 

 

Introdução 

A partir da primeira metade do século XX, a literatura norte-americana foi marcada 

pela presença de uma geração de escritores que vieram a ter seus nomes mundialmente 

conhecidos e estudados, tanto pelo público leitor quanto pela crítica literária.  

Em tal geração, composta por renomados escritores como Ernest Hemingway e John 

dos Passos, por exemplo, também se encontra Willian Faulkner (1897-1962), que se destaca 

pelo ressurgimento sulista no cenário literário americano e pela temática em suas obras sobre 

as fragilidades e virtudes humanas. 

Além de ser conhecido por utilizar em seus trabalhos a técnica do fluxo de 

consciência, Faulkner nos apresenta a decadência da região sul dos Estados Unidos, a qual é 

marcada historicamente pela derrota na Guerra de Secessão (1861-1865), que veio a ocasionar 

com seu desfecho graves problemas econômicos e sociais para a região. 

Ao analisar o conteúdo das obras de escritores sulistas, Ross (1967) argumenta que 

eles: “consideram o moderno mundo materialista como o principal culpado [pela hostilidade 

do homem] e voltam seus olhos para a tradicional sociedade do passado, que julgam ser o 

local adequado à dignidade humana” (p. 65).  

                                                           
*
 Universidade Federal de Santa Maria (UFSM). E-mail: ivens_matozo@hotmail.com.  



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

8866 
 

Neste contexto, Faulkner não é uma exceção. O autor nos apresenta essa tensão entre o 

passado e o presente através de personagens em conflito com as mudanças advindas com o 

capitalismo e pelo avanço da modernidade, lado a lado com o desejo ou a fuga da realidade 

através das lembranças de um passado glamoroso do Velho Sul, arruinados após o desfecho 

da Guerra Civil. 

Vianna (2007) argumenta que ao aproveitar dados históricos e sociais da região Sul, 

Faulkner reitera este confronto existente entre o passado e o presente:  

Os desenlaces quase sempre trágicos que caracterizam a narrativa de Faulkner, estão 

relacionados ao confronto histórico entre a velha ordem sulista e a nova 

configuração política e econômica daquela região após o desfecho da Guerra Civil 

(2007, p. 11). 

Corroborando com o que foi levantado por Vianna, Bradbury (1991) ao estudar a 

intensidade das produções literárias de William Faulkner, argumenta que: 

A intensidade nasce em parte dos fatos da história sulista: o Sul concentrou em um 

único evento, a Guerra de Secessão, cem anos de história ocidental, enfrentando a 

absorção do moderno, a derrota e a privação cultural e o processo de industrialização 

de uma só vez. (1991, p. 101) 

Quanto á temática social, Faulkner nos apresenta um Sul dominado pelo ódio e pelo 

poder da segregação racial. Tais problemas foram responsáveis por vitimar gerações de afro-

americanos que sofreram diante do jogo entre o poder e a submissão perante uma falsa 

ideologia da superioridade de raças, que colocava o negro em uma posição de inferioridade 

quando comparado com o homem branco. 

Ao associarmos as características de suas obras aliadas ao contexto social do Velho 

Sul, no conto intitulado Dry September (1931), incluso na coletânea de contos These 13 

(1931), percebemos claramente a presença das características acima descritas. 

Neste conto, Faulkner nos apresenta os rumores de um crime, supostamente realizado 

por um homem negro contra uma mulher branca, resultando em um suposto assassinato, 

colocando em evidência a fragilidade e a crueldade dos seres humanos, assim como as 

consequências de vivermos em uma sociedade preconceituosa. 

Esta produção literária é considerada pela crítica como um dos melhores trabalhos 

feitos pelo autor. Apresentando a genialidade com que Faulkner soube trabalhar com o 

mistério e o suspense do início ao fim da estória, ele desafia o leitor a investigar o universo 

em que vivem os seus personagens e desvendar os seus segredos, onde cada detalhe torna-se 

essencial para a compreensão do conto, como assinala A. Golay & Hamblin (2008): 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

8877 
 

Dry September employs a technique that forces the character, and the readers, to try 

to construct what actually occurred from fragments of gossip, ambiguous hearsay, 

and things left unsaid (p. 74). 

Compondo este conjunto de importantes detalhes presentes no conto, percebemos a 

importância que certos elementos narrativos e simbólicos apresentam no desenvolvimento da 

estória, sendo estes, de imprescindível análise para uma melhor compreensão do conto, uma 

vez que os trabalhos de Faulkner além se serem ricos em detalhes, apresentam um elevado 

nível de complexidade. 

Assim, aliando as características de suas obras juntamente com os elementos 

narrativos e simbólicos utilizados pelo autor, este trabalho tem por objetivos identificar e 

discutir a importância destes elementos no conto Dry September. Além disso, pretende-se 

analisar como o autor trabalhou com estes elementos para representar o Sul americano com a 

intenção de desenvolver uma provável crítica social à sociedade da época. 

 

Os elementos narrativos e simbólicos no conto 

De acordo com Gancho (2006) os chamados elementos narrativos podem ser 

entendidos como peças que constituem o corpo de uma narrativa, pois sem estas tais peças, a 

narrativa não existe. 

Toda a narrativa se estrutura sobre cinco elementos, sem o quais ela não existe. Sem 

os fatos não há história, e quem vive os fatos são os personagens, num determinado 

tempo e lugar. Mas para ser prosa de ficção, é necessária a presença do narrador, 

pois é ele fundamentalmente quem caracteriza a narrativa (GANCHO, 2006, p. 11) 

Percebemos então a presença de cinco elementos presentes nas narrativas: enredo, 

personagens, tempo, espaço e narrador. Tais elementos são considerados de suma importância 

para a análise e compreensão das estórias. 

Em seu conto, Faulkner nos apresenta como estes elementos podem ser utilizados para 

a criação de uma estória cheia de suspense e mistérios, desafiando o leitor a instigar sobre as 

atitudes dos seus personagens problemáticos e até mesmo uma reflexão sobre a própria 

sociedade americana. 

A partir desta característica, somos levados a analisar com mais atenção os elementos 

narrativos que compõem as suas obras, pois a partir deles podemos encontrar pistas ou até 

mesmo as justificativas das ações muitas vezes não ditas e ou imaginadas dos seus 

personagens. 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

8888 
 

Para a análise de Dry September, foram selecionados três dos cinco elementos 

narrativos, sendo eles: espaço, ambiente e personagens. Tal seleção deu-se pelo fato de que 

estes elementos podem vir a ser compreendidos como uma ferramenta essencial para a 

compreensão dos mistérios presentes no conto. 

Ao analisarmos o espaço em que as ações do conto ocorrem, percebemos a grande 

ênfase dada por Faulkner ao descrever uma fictícia cidade localizada na região Sul dos 

Estados Unidos como um local extremamente seco e abafado, onde não chove por 

aproximadamente sessenta e dois dias. 

Segundo Gancho, o elemento espaço pode ser compreendido como: 

[...] o lugar onde se passa a ação numa narrativa [...] o espaço tem como funções 

principais situar as ações das personagens e estabelecer com eles uma interação, 

quer influenciando suas atitudes, pensamentos ou emoções, quer sofrendo eventuais 

transformações provocadas pelos personagens. (GANCHO, 2006, p. 27) 

Através desta descrição, compreendemos que o espaço apenas engloba o local onde os 

fatos da estória ocorrem, sendo em uma primeira leitura de fácil compreensão e identificação 

em uma estória. Entretanto, o que percebemos em Dry September é uma fusão entre um 

espaço físico e um psicológico, levando o público leitor a confundir muitas vezes o conceito 

de espaço com o do ambiente. 

Ao analisar a evolução do conto moderno e discutir acerca desta interação entre estes 

dois elementos, Hamalian & Karl (1967, p. 59) estabelecem que:  

We can say that setting encompasses not only the usual quantities of time and place, 

as well as the element loosely called background, but also aspects of atmosphere, a 

series of details, nuances, and gestures. 

De acordo com os autores, o espaço abrangeria não apenas o local físico onde as ações 

da estória ocorrem, como também as ações dos personagens com o espaço em que vivem, 

colocando a descrição do elemento ambiente dentro da descrição do espaço, apresentando 

uma das características da evolução do conto moderno. 

Neste trabalho, estes dois elementos serão estudados separadamente, sendo o ambiente 

compreendido como: 

[...] o espaço carregado de características socioeconômicas, morais e psicológicas 

em que vivem os personagens [...] situa as personagens no tempo, no espaço, no 

grupo social, enfim nas condições em que vivem [...] a projeção dos conflitos 

vividos pelas personagens (GANCHO, 2006, p. 27-28) 

Através desta definição, notamos a importância que este espaço, como descrito acima, 

carregado de características morais e psicológicas possui a força de influenciar as ações 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

8899 
 

tomadas por aqueles que são responsáveis “pelo desempenho do enredo [...] quem faz a ação” 

(GANCHO, 2006, p. 17). É neste contexto que destacamos a importância do elemento 

narrativo personagem, podendo ser classificado em dois tipos conforme a sua caracterização 

dentro da estória. 

Os classificados como planos são compreendidos como aqueles que possuem “um 

número pequeno de atributos, que as identificam facilmente perante o leitor, de um modo 

geral são personagens pouco complexos” (GANCHO, 2006, p. 20). 

Já os ditos redondos, parafraseando Foster (1969), seriam aqueles personagens 

caracterizados por possuírem uma maior profundidade e complexidade psicológica, mudam 

de comportamento constantemente, apresentando variadas qualidades ou tendências. 

Em Dry September, Faulkner nos apresenta quatro personagens que desempenham 

papéis de suma importância no conto, sendo eles: o barbeiro Hawkshaw, o ex-soldado de 

guerra John McLendon, o negro Will Mayes e Miss Minnie Cooper, personagem centro do 

conto e responsável pelos comentários que circulam pela cidade. 

Uma característica recorrente nos contos de Faulkner refere-se ao uso de símbolos, os 

quais são utilizados para a criação de um cenário de mistério, dúvida e complexidade em suas 

obras, como podemos observar nos contos A Rose for Emily (1930), That Evening Sun (1931) 

e The Barn Burning (1939), por exemplo. 

Na sua terminologia, o conceito de símbolo pode ser compreendido como “muito mais 

do que um simples signo ou sinal: transcende o significado e depende da interpretação que, 

por sua vez, depende de certa predisposição” (CHEVALIER & GHEERBRANT, 2001, p. 

18). 

Através deste conceito, percebemos o quão complexo torna-se a tarefa de tentar 

decifrar o real significado dos elementos simbólicos em uma obra literária. Por este motivo, 

usaremos como recurso de análise e interpretação dos elementos simbólicos presentes no 

conto de Faulkner o Dicionário de Símbolos (2001), por constituir de uma fonte de 

informações e variadas interpretações acerca dos símbolos. 

Em Dry September, Faulkner utiliza a descrição de um clima quente e seco, os objetos 

pertencentes pelos personagens e a própria descrição da casa onde eles residem para criar 

elementos simbólicos repletos de significados ocultos, estes que durante o desenrolar da 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

9900 
 

estória aliada a sua correta interpretação, podem vir a ajudar o leitor a entender melhor os 

mistérios e segredos dos personagens no conto. 

Assim, é através da interseção entre os elementos narrativos juntamente com o uso de 

alguns elementos simbólicos que William Faulkner criou uma atmosfera de dúvidas e 

suspense acerca das ações tomadas pelos seus personagens, demonstrando a genialidade e ao 

mesmo tempo a complexidade das obras que caracterizam a produção literária de um dos 

maiores escritores americanos.  

 

Literatura e crítica social em Dry September 

No início do conto, Faulkner descreve o espaço no qual a estória ocorre, na fictícia 

cidade de Jefferson. Tal cidade é caracterizada por possui um clima extremamente quente e 

seco, resultado de uma grande seca.  

Em seguida, ocorre a descrição do ambiente de uma barbearia onde se encontra um 

grupo de homens que discutem acerca de um suposto crime sexual envolvendo dois 

moradores da cidade: 

Throught the bloody September twilight, aftermath of sixty-two rainless days, , it 

had gone like a fire in dry grass – the rumor, the story, whatever it was. Something 

about Miss Minnie Cooper and a Negro. Attached, insulted, frightened: nome of 

them gathered in the barber shop on that Saturday evening [...] knew exactly what 

had happened (FAULKNER, 1967, p. 69) 

A partir deste fragmento, percebemos que nenhum dos ocupantes do local sabe 

exatamente o que pode ter ocorrido. Com o conhecimento restrito, o que eles apenas sabem 

são rumores ou histórias a respeito de um crime envolvendo um negro e Miss Minnie Cooper. 

Através dos diálogos dos ocupantes da barbearia, podemos perceber o quanto o 

elemento narrativo espaço está intimamente associado ao elemento ambiente. Tal conexão 

entre eles nos demonstra o modo de pensar de alguns moradores da região Sul dos Estados 

Unidos, marcada historicamente pela derrota na Guerra Civil Americana e pela não aceitação 

do negro como cidadão americano. 

Em tais conversas, torna-se evidente o espaço social apresentado no conto, 

caracterizado por possuir uma sociedade altamente dividida entre dois grupos polares: os 

brancos e os negros. 

Segundo Hoffman (1966) a região fictícia criada por Faulkner na qual a cidade de 

Jefferson está localizada é caracterizada por possuir “uma população de 6.298 brancos e 9.313 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

9911 
 

negros” (HOFFMAN, 1966, p. 20). A superioridade numérica de negros em relação aos 

brancos se torna um forte indício das disparidades sociais e raciais presentes nas obras de 

Faulkner, como também uma inferência aos graves problemas sociais presentes na região Sul 

americana. 

Notamos uma forte divisão de opiniões referentes ao suposto crime sexual. De um 

lado, defendendo a inocência do negro Will Mayes destaca-se o barbeiro Hawkshaw, que 

afirma que Mayes é uma boa pessoa e que não seria o responsável por tal crime. 

Nas seguintes passagens, percebemos a sua opinião ao tentar defendê-lo da opinião 

dos demais ocupantes da barbearia: “‘I know Will Mayes. He’s a good nigger’ [...] ‘I dont 

believe Will Mayes did it’ [...] ‘I know Will Mayes’” (FAULKNER, 1967, p. 69). 

Apesar dos seus esforços, o que notamos dos demais ocupantes do local é uma total 

repulsa do ponto de vista do barbeiro, demonstrando que através dos princípios e do modo de 

pensar da população local, seria um insulto duvidar da palavra de uma pessoa branca quando 

posta em comparação com a de um negro: “’Wont you take a white woman’s Word before a 

nigger’s?’ [...] ‘Do you accuse a White woman of lying? [...] ‘you damn niggerlover
12

” 

(FAULKNER, 1967, p. 69). 

Durante a discussão, um dos clientes faz menção ao passado histórico da região Sul 

dos Estados Unidos, demonstrando mais uma vez a interação existente neste conto do espaço 

físico junto com o psicológico, influenciando as atitudes e opiniões dos personagens: “‘you 

better go back North where you came from. The South don’t want your kind here’” 

(FAULKNER, 1967, p. 70). 

Neste fragmento, notamos que o foco principal da conversa serviu apenas de suporte 

para o real assunto discutido pelos clientes, ou seja, a não aceitação do negro como um 

verdadeiro cidadão americano. 

 Em sua história, os Estados do Sul foram estigmatizados por possuírem uma 

sociedade altamente racista, tanto pelo fato de terem sido contra a abolição da escravidão 

defendida pelos estados do Norte durante a Guerra Civil, quanto pela presença de grupos 

racistas que tornaram a prática de linchamentos de pessoas de cor comuns naquela região. 

Com a chegada do personagem John McLendon no diálogo, o que antes era apenas 

uma conversa de barbearia, passa a se tornar um plano de vingança. Tendo comandado tropas 

                                                           
12

 “A very offensive word for a Black person” (OXFORD, 2010, p.1031).  



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

9922 
 

militares na França e sido homenageado pela sociedade americana, ele acaba persuadindo os 

demais ocupantes da barbearia para fazerem justiça com as próprias mãos. 

The screen door crashed open. A man stood in the floor, his feet apart and this 

heavy-set body poised easily. His white shirt was open at the throat. […] His hot, 

bold glance swept the group. His name was McLendon. He had commanded troops 

at the front in France and had been decorated for valor […] are you going to sit there 

and let a black son rape a white woman of the streets of Jefferson? (FAULKNER, 

1967, p.70) 

Nesta descrição notamos algumas características deste personagem, tais como a suas 

características vinculadas ao clima local, o seu antigo emprego e o tom em sua fala ao incitar 

os demais ocupantes do local a acompanhá-lo na busca por Mayes. Estas características nos 

evidenciam a personalidade e o caráter deste personagem, fato que será que suma importância 

para as interpretações das ações tomadas por ele e os demais do conto. 

Quando McLendon e seus companheiros saem à procura de Mayes, o barbeiro 

Hawkshaw apresenta duas atitudes completamente diferentes. Em um primeiro instante, ele 

tenta de toda forma fazer com que McLendon desista de fazer qualquer mal contra Mayes: 

“Find out the true first. I know Will Mayes” (FAULKNER, 1967, p. 70) e em “Will Mayes 

never done it, boys” (FAULKNER, 1967, p. 74). 

No entanto, ao acompanhar o grupo de McLendon na busca por Mayes, suas attitudes 

se modificam com àquelas apresentadas dentro da barbearia. Ao encontrarem Mayes, 

McLendon e seus companheiros começam a agredi-lo, sem exceção de Hawkshaw, que 

também a realizada. Podemos verificar esta atitude no seguinte excerto: 

He [McLendon] struck the Negro, the others expelled their breath in a dry hissing 

and struck him [...] he [Will Mayes] whirled and cursed them, and swept his 

manacled hands across their faces and slashed the barber upon the mouth, and the 

barber struck him also ( FAULKNER, 1967, p. 75). 

Ao examinarmos esta cena de violência nos deparamos com a crueldade dos 

moradores da cidade, pois quando McLendon e seu grupo encontram Will Mayes, fica claro 

que ele não sabia sobre os rumores que rondavam a cidade e mesmo assim acaba sendo 

agredido: “What you all going to do with me, Mr John? I aint done nothing, White folks, 

captain, I aint done nothing. I swear ‘fore God’” (FAULKNER, 1967, p. 75). 

Outro personagem enigmático que compõe o conto é Miss Minnie Cooper. Na 

segunda parte da estória, o narrador onisciente nos apresenta o universo da personagem que 

supostamente foi abusada, demonstrando suas fraquezas e obsessões. 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

9933 
 

Se levarmos em conta o seu passado, no qual ela era jovem e popular e compará-lo 

com a sua vida adulta, descrito como sendo uma mulher solteira e esquecida pela sociedade 

que antes a admirava, podemos atribuir tais mudanças como uma justificativa para a invenção 

do estupro, com a finalidade de obter novamente a atenção da sociedade e de seus amigos, 

como também uma válvula de escape da sua decadência moral e social. 

No seguinte excerto: “When she was Young she had had a slender, nervous body and a 

sort of hard vivacity which had enable her for a time to rid upon the crest of the town’s social 

life” (FAULKNER, 1967, p.72), podemos perceber que ela tinha um corpo elegante e 

apresentava importante participação social na cidade. 

No entanto, no seguinte trecho a sua situação muda completamente: 

She was the last to realize that she was loosing ground […] She watched the girls 

with whom she had grown up as they married and got homes and children, but no 

man ever called on her […] how popular Aunt Minnie had been as a girl 

(FAULKNER, 1967, p. 72-73). 

Assim, somos levados a imaginar o ambiente de decadência da personagem e a 

pressão psicológica causada pelas regras da sociedade, casar e ter filhos. Além disso, aliando 

o fato dela ter quase quarenta anos e ainda continuar solteira: “she was about thirty-eight or 

thirty-nine” (FAULKNER, 1967, p. 72) aliado com suas frustrações amorosas, somos levados 

a duvidar que o rumor que move a cidade não passa de uma invenção da personagem. 

Na quarta parte do conto, mais evidências nos levam a acreditar na sua provável 

mentira com a intenção de torná-la novamente popular. Quando ela sai com amigos para o 

cinema local, ela se torna o comentário das pessoas que a viam na rua: “‘That’s the one: see? 

The one in Pink in the middle.’ ‘Is that her?” (FAULKNER, 1967, p. 77). 

Apesar de a personagem parecer ter alcançado seu objetivo, sua fama acaba lhe 

custando sua sanidade mental. Durante a exibição do filme, ela começa a rir sem parar. Nesta 

cena, seu riso pode vir a ser interpretado como a sua tomada de consciência de sua vida 

decadente. 

Começando a rir no instante em que vê os jovens casais entrando no teatro: “quick 

bodies awkward, dinively young” (FAULKNER, 1967, p. 78), e quando percebe o tema do 

filme que irá assitir: “the screen glowed silver and soon life  began to unfold, beutiful, and 

passionate” (FAULKNER, 1967, p. 78), observamos a sua distância de todos os elementos 

que ela observa: beleza, amor, paixão e juventude, elementos estes que ela provavelmente 

nunca possuirá, restando a ela apenas a presença da solidão. 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

9944 
 

De um modo geral, podemos inferir que neste conto os personagens acima citados 

podem vir a ser classificados com redondos, por possuírem uma elevada complexidade 

psicológica, várias qualidades e comportamente instável. 

O maior enigma apresentado em Dry September, juntamente com o segredo de Miss 

Minnie Cooper, diz respeito à ação tomada por McLendon e seus companheiros contra Will 

Mayes. 

Ao analisarmos os elementos simbólicos presentes no conto, somos levados a supor 

que Meyes pode ter sido cruelmente assassinado por McLendon. Mesmo não havendo 

evidências textuais concretas a respeito deste incidente, a interpretação de alguns elementos 

simbólicos presentes no conto nos dão sugestões sobre as ações que podem ter sido tomadas 

pelos personagens. 

Ao começarmos a analisar a descrição da casa onde McLendon reside, comparada  a 

gaiola de um pássaro,  juntamente com o seu comportamento, percebemos que tais descrições 

nos levam a pressupor que suas atitudes podem se equiparar às de um animal selvagem, 

apresentando perigo para a sociedade. Podemos verificar estas particularidades no seguinte 

fragmento: 

It was trim and fresh as a birdcage and almost as small, with its clean, Green-and-

white paint […] He went on through the house, ripping off his shirt […] he stood 

and mopped his head and shoulders with the shirt and flunf it away (FAULKNER, 

1967, p. 78-79) 

Na saída de McLendon e seu grupo da barbearia, há a caracterização de ar com cheiro 

de morte. Além disso, ênfase é dada a um estranho gosto metálico na boca dos homens que 

ficaram no local, o que nos remete à arma que McLendon possa ter levado para assassinar 

Mayes: “The screen door crashed behind them reverberant in the dead air [...] The air was flat 

and dead. It had a metallic taste at the base of the tongue” (FAULKNER, 1967, p. 71-72). 

Além deste fragmento, a mudança no céu da cidade no momento que o grupo encontra 

Mayes é de suma importância, pois a lua é retratada por possuir um aspecto hemorrágico, nos 

levando a inferir uma suposta atrocidade contra Mayes. 

Segundo Chevelier e Gheerbrant (2001) entre as várias interpretações sobre o 

significado do símbolo da lua, ela pode vir a ser interpretada como a passagem da vida à 

morte, ressaltando ainda mais a interpretação do possível assassinato. 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

9955 
 

A presença da poeira, que encobre tanto o carro que McLendon dirige levando Mayes 

para o desconhecido, quanto a cidade de Jefferson pode ser interpretada de duas maneiras 

distintas, mas com significados semelhantes. 

A primeira forma de interpretação deste elemento poderia ser visto como um signo 

que representaria a morte (CHEVELIER & GHEERBRANT, 2001, p. 727), uma vez que ela 

encobre o carro que Mclendon leva Mayes para o desconhecido, sendo que após este 

incidente, Mayes misteriosamente não é mais visto na cidade, reforçando então, a ideia de um 

assassinato: “They went on; the dust swallowed them [...] the dust of them hung for a while, 

but soon the eternal dust absorved it again” (FAULKNER, 1967, p.77). 

Já a segunda interpretação do elemento poeira estaria relacionada a um sentimento de 

culpa por parte da população da cidade ao deixar acontecer um crime sem qualquer tipo de 

provas ou direito de defesa do acusado. 

No seguinte excerto: “after a while the town began to glare beneath the dust” 

(FAULKNER, 1967, p.76) percebemos como a poeira encobre a cidade logo após a ação 

tomada por McLendon, ressaltando a ideia de um crime que permanecerá sem solução, uma 

vez que o ódio racial vitimou milhares de afro-americanos na região Sul-americana. 

 

Considerações Finais 

A análise do conto nos leva a afirmar que os personagens apresentados são 

profundamente vulneráveis ao ambiente e ao espaço social ao qual fazem parte, o que vem a 

contribuir, decisivamente nas suas atitudes ao longo do conto.  

Além disso, eles se apresentam como prováveis vítimas da sociedade americana. 

McLendon, antes visto como um herói de guerra e aclamado pela sociedade, passa a ser 

considerado o maior vilão. O barbeiro Hawkshaw nos passa a ideia de ter sido influenciado 

pela mentalidade racista da cidade ou pode-se atribuir à sua mudança repentina de atitude, a 

falsa ideologia de uma harmonia com as disparidades raciais da região. 

Em relação à Miss Minnie Cooper, esta vem a ser analisada como a grande 

manipuladora do conto, jogando com o passado da região ao seu favor e sem se importar com 

as consequências das suas atitudes. Will Mayes vem a ser a representação das gerações de 

afro-americanos que sucumbiram diante dos abusos e das injustiças causadas pela falsa 

ideologia da superioridade do homem branco.  



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

9966 
 

Assim, a leitura do conto de Willian Faulkner traz uma possibilidade de interpretação 

acerca das disparidades raciais do Sul americano e da decadência e fragilidades da existência 

humana. Além disso, o conto traz à tona uma visão crítica acerca do contexto social 

repressivo presente nos Estados Unidos durante o período pós-escravidão e pré-Direitos Civis. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

9977 
 

Referências 

 

A. Nicholas F; GOLAY, Michael; HAMBLIN, R.W. Critical Companion to William 

Faulkner: a literary reference to his life and work. New York: Infobase, 2008. 

 

BRADBURY, Malcolm. O Romance Americano Moderno. Tradução Barbara Heliodora. Rio 

de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 1991. 

 

CHEVALIER, Jean; GHEERBRANT, Alain. Dicionário de Símbolos. 16º Ed. Rio de Janeiro: 

José Olympio, 2001. 

 

FAULKNER, William.  Dry September.  In: The Shape of Fiction: British and American 

Short Stories. New York: McGraw-Hill Book Company, 1967, pp. 69-79. 

 

GANCHO, Cândida Vilares. Como analisar narrativas. 9º Ed. São Paulo: Ática, 2006. 

 

HAMALIAN, Leo; KARL, Frederick, R. The Shape of Fiction: British and American Short 

Stories. New York: McGraw-Hill Book Company, 1967. 

 

HOFFMAN, Frederic, J. William Faulkner.Tradução Clorys Daly e Arnaldo Carneiro da 

Rocha. Rio de Janeiro: Lidador, 1966. 

 

OXFORD: Advanced Learner’s Dictionary. 8º Ed. New York: Oxford University Press, 2010. 

ROSS, Danforth. O Conto Norte-Americano. São Paulo: Martins, 1964. 

 

VIANNA, Vera Lucia Lenz. Sartoris: A História na voz de quem conta a história. Santa 

Maria: UFSM, PPGL- Editores, 2007. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

9988 
 

 

A literatura como resgate da memória histórica de um povo em A Muralha 

BORGES, Samantha
*
 

 

Resumo: O artigo tem como objetivo analisar a obra A Muralha, de autoria de Dinah Silveira de Queiroz, 

lançada como forma de homenagem e comemoração aos 400 anos da fundação da cidade de São Paulo. O 

romance narra a história de lutas, conquistas e massacres do povo paulista, entre o final do século XVII e início 

do século XVIII. Apresentando em sua narrativa os principais aspectos do estilo do romance histórico ao molde 

Lukacsiano, o artigo se volta às relações e influências que a literatura mantém com as perspectivas teóricas da 

memória e da história. Para fundamentar o referencial teórico utilizam-se autores como Lukács, Candido, Mitre e 

Jelin, entre outros. Através desse contexto, é possível tecer considerações sobre de que maneira a obra se 

transforma em uma ferramenta de resgate da memória histórica do povo paulista, trazendo à luz aspectos que se 

fixam como características da identidade paulistana e do brasileiro em geral. 

 

Palavras-chave: Romance histórico. Memória. Identidade. 
 

 

Literatura, memória e história 

Os estudos literários há algum tempo trazem à tona discussões que se opõem a uma 

análise literária única e isolada. A riqueza de leituras de uma narrativa está vinculada tanto à 

individualidade de cada sujeito que tem contato com uma obra, quanto às conexões que 

podem ser feitas entre o literário e as diversas áreas do saber. Uma obra não nasce à parte do 

social, mas se relaciona em diferentes graus aos campos históricos, políticos e econômicos de 

uma sociedade. Portanto, ao analisar uma obra, é importante tanto verificar o contexto social 

em que ela está inserida, quanto às características intrínsecas à linguagem que apresenta, 

como afirma Cândido 

Hoje sabemos que a integridade da obra não permite adotar nenhuma dessas visões 

dissociadas; e que só a podemos entender fundindo texto e contexto numa 

interpretação dialeticamente íntegra, em que tanto o velho ponto de vista que 

explicava pelos fatores externos, quanto o outro, norteado pela convicção de que a 

estrutura é virtualmente independente, se combinam como momentos necessários do 

processo interpretativo. Sabemos, ainda, que o externo (no caso, o social) importa, 

não como causa, nem como significado, mas como elemento que desempenha um 

certo papel na constituição da estrutura, tornando-se, portanto, interno (CANDIDO, 

2006, p. 13). 

E se a literatura pode ser vista como vinculada ao social, também as questões da 

memória saíram do campo meramente psicológico – que continua sendo importante, mas não 

deve ser o único aspecto considerado – para abarcar em sua concepção os jogos sociais 

envolvidos na prática de relembrar e esquecer. Segundo Jelin (2001), a memória por si só não 

                                                           
*
 Universidade Federal de Santa Maria (UFSM). E-mail: borges.samantha@ymail.com.  



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

9999 
 

deve ser enquadrada em um conceito único e fechado, já que ela atua em comunhão com 

questões relacionadas à história, à “verdade”, à identidade. Torna-se importante, quando se 

fala de memória, ponderar sobre quem recorda ou esquece, o que é recordado ou esquecido e, 

ainda, como e quando esse processo mental ocorre. Para a autora, cada sujeito possui sua 

própria capacidade de memorização ou esquecimento, que faz parte de um processo único, 

individual, intransponível. Porém, é preciso destacar que esse processo não ocorre 

desvinculado de uma esfera social: 

Estos procesos, bien lo sabemos, no ocurren en individuos aislados sino insertos en 

redes sociales, en grupos, instituiciones y culturas. De inmediato y sin solución de 

continuidad, el pasage de lo individual a lo socail e interactivose impone. Quienes 

tienen memoria y recuerdan son seres humanos, individuos, siempre ubicados en 

contextos grupales y sociales específics. Es imposible recordar o recrear el pasado 

sin apelar a estos contextos (JELIN, 2001, p. 03).   

A memória, portanto, pode ser importante ferramenta para a compreensão tanto do 

passado, quanto do presente. Mitre (2001) destaca que recordar um fato do passado se torna 

uma maneira de revivê-lo à luz do tempo presente, de forma que se tornou lugar comum 

afirmar que “um pueblo que olvida o ignora su pasado tiende a repertirlo, sobretodo en los 

errores, revelando, así, uma frustrante inaptitud para aprender de la experiência” (MITRE, 

2001, p. 111). O esquecimento, inserido em um contexto de governos autoritários, por 

exemplo, assume um caráter perigoso, pois trata de chagas sociais que permanecem não 

curadas e que, mais cedo ou mais tarde, devem vir à tona para que a história siga sem lacunas 

inexplicáveis. A importância de se construir uma ponte com o passado, para compreendê-lo, 

assim como seu presente, é ressaltada também em Benjamin, como destaca Gagnebin,  

A mesma preocupação de salvar o passado no presente graças à percepção de uma 

semelhança que os transforma em dois: transforma o passado porque este assume 

uma forma nova, que poderia ter desaparecido no esquecimento; transforma o 

presente porque este se revela como sendo a realização possível dessa promessa 

anterior, que poderia ter-se perdido para sempre, que ainda pode se perder se não a 

descobrirmos, inscritas nas linhas do atual (GAGNEBIN, 1987, p. 16).   

A narrativa literária, nesse ponto, se constitui em um espaço possível de construção de 

uma linguagem que consiga transmitir, comunicar e, principalmente dar sentido àquilo que foi 

esquecido, lembrando que o esquecimento pode não significar o apagamento do passado, mas 

sim a incapacidade de comunicá-lo. O silêncio muitas vezes tem muito a dizer, basta que se 

consiga articular um discurso que ultrapasse as barreiras de um possível trauma e que exista 

quem esteja disposto a ouvi-lo. A literatura de testemunho tem exercido importante papel 

nesse contexto, em especial em países em que ditaduras militares violentas foram 

responsáveis pelo apagamento de fatos históricos. Porém, não é apenas sob a perspectiva de 

relembrar o trauma que a literatura pode se entrelaçar às questões da memória e, nesse 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

110000 
 

momento, outro campo do conhecimento também passa a ser acionado. Sob uma abordagem 

que une narrativa literária, memória e por fim a história, a literatura vem construindo 

representações sociais ao longo do tempo.  

É nos séculos XVIII e XIX que a história passa a ser debatida como ciência. Por esse 

viés, história e ficção estariam distanciados, no entanto, através de um contexto social que 

propicia a busca por uma literatura que represente o “espírito de uma época”, que está em 

processo de afirmação, a literatura passa a ter um renovado objetivo: a tentativa de desenhar 

um perfil identitário em determinados grupos ou mesmo nações. Surge assim, o chamado 

“romance histórico”, que baseado em características específicas passa a trabalhar com a 

utopia de uma identidade nacional, através de um pano de fundo histórico e do resgate da 

memória de um povo. A construção dessa identidade, segundo Jelin (2001), não ocorre de 

maneira a abarcar uma totalidade de características, mas sim de forma seletiva: 

(...) para fijar ciertos parâmetros de identidad (nacional, de gánero, política o de 

outro tipo) el sujeto seleciona ciertos hitos, ciertas memórias que lo ponen en 

relación com otros. Estos parâmetros, que implicam al mismo tiempo resaltar 

algunos rasgos de identificación grupal com algunos y de diferenciación com otros 

para definir los limites de la identidad, se convierten en marcos sociales para 

encuadrar las memórias (JELIN, 2001, p. 07). 

Fica claro o fato de que a identidade e, no caso do romance histórico a identidade 

nacional, se trata de uma construção. Mesmo que a obra tente retratar fielmente, através da 

busca por dados e personagens reais, um momento da história, é impossível que não se faça 

um recorte, no qual como afirma Jelin (2001), memórias são selecionadas e, portanto, alguns 

pontos de vista serão inevitavelmente descartados. Assim é a memória, seletiva; assim é a 

história, seletiva; e assim é a literatura: uma seleção de representações que podem ser 

trabalhadas sob o enfoque da memória e da história de um povo, reafirmando ou confrontando 

uma identidade vigente.  

Nesse cenário, o romance histórico se consolida na Europa, no início do século XIX, 

em consenso com a ascensão burguesa e os ideais iluministas, com o advento do capitalismo 

e, principalmente, com a formação do Estado enquanto organização moderna da sociedade. 

Surge a concepção de um passado histórico e de sua importância para uma consciência e 

espírito de nação. O advento da história como um fenômeno de massas e a construção de um 

sentimento nacional, consolida a busca pela identidade de cada país. E para a construção 

dessa identidade, torna-se necessária uma releitura do passado histórico. Para Lukács (1966), 

inclusive, essa era uma das características centrais do romance histórico: o distanciamento 

entre a época do autor, da época narrada, ou seja, “a ação do romance ocorre num passado 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

110011 
 

anterior ao presente do escritor, tendo como pano de fundo um ambiente histórico 

rigorosamente reconstruído” (ESTEVES e MILTON, 2009, p. 88). Partindo desse 

pressuposto, o romance histórico se vale do resgate da memória de um povo, para consolidar a 

sua identidade. No Brasil, o romance histórico tem suas expressões também no século XIX, 

coincidindo com um processo de formação do sentimento nacional. Porém, o estilo não foi 

expressivo, tendo publicações mais voltadas para algumas vertentes próximas como o 

indianismo, o romance urbano e o romance regionalista.  

 

O romance histórico A Muralha 

A obra “A Muralha”, de Dinah Silveira de Queiroz, foi escrita em homenagem à 

comemoração do IV Centenário da fundação da cidade de São Paulo, em 1954. O romance, 

narrado em terceira pessoa, tem a interferência de discurso direto das personagens, e conta a 

história de lutas do povo paulista, entre o final do século XVII e início do século XVIII. 

Devido a um número extenso de personagens, a ação principal (o amor conturbado entre os 

protagonistas Tiago e Cristina) segue a ordem temporal cronológica, mas que abarca ainda 

várias histórias secundárias que vão sendo narradas simultaneamente. A narrativa é dividida 

em três capítulos: “Descoberta da Terra”, “A Madama do Anjo” e “Canção de Margarida”. 

A primeira parte da obra, “Descoberta da Terra”, relata a chegada de Cristina, a 

mocinha da história, no Porto de São Vicente, em São Paulo. Sonhadora, a protagonista 

carrega consigo a educação do Reino, uma moralidade e uma cultura identitária que é 

colocada à prova em uma terra retratada como sem lei. Em um Brasil colonial, a luta era pela 

sobrevivência, não havia aqui o luxo e o conforto do Velho Mundo. A personagem, portanto, 

se depara com uma realidade muito diferente da que estava acostumada, em uma terra ainda 

primitiva, como lhe alerta o Capitão-Mor do navio: 

 (...) Cure-se a menina de ilusões. A pobreza arrogante desta terra! Os índios feios 

como judas, os brancos sujos, fanfarrões briguentos, os negros fazendo o que lhes 

ensinam, como monos. Os padres disputando com os brancos, mas lhe dizendo as 

missas. E as mulheres escondidas em casa como coelhos nas tocas, ignorantes e 

obstinadas (QUEIROZ, 2000, p. 12). 

Além de não sentir-se acolhida na nova terra, por não aceitar os costumes de sua gente 

– pessoas de hábitos simples e rudes – Cristina também sofre com a rejeição do noivo, Tiago. 

Mas, mesmo rejeitada, Cristina casa-se com ele, em uma cerimônia que movimenta a Vila de 

São Paulo de Piratininga. Já o capítulo de A Muralha, “A Madama do Anjo”, compreende as 

principais sequencias de ação do romance. Primeiramente, o desenrolar do motivo pelo qual o 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

110022 
 

filho de Dom Braz, Tiago, que também espera por Cristina apaixonadamente, a repudia: ele 

sente-se um traidor, já que em uma de suas viagens pelo Sertão, teve relações com a prima 

Isabel, com a qual acaba tendo um filho. O fato, inclusive, acaba sendo o desencadeador de 

inúmeras tragédias no seio da família de Dom Braz Olinto. Primeiramente, Isabel diz que foi 

violentada por Apingorá, índio amigo da família. Em função disso, Leonel, irmão de Tiago, 

vai até a aldeia de Apingorá e o mata, para salvar a honra dos Olinto. Como consequencia do 

assassinato, os índios organizam-se e efetuam um motim contra a Lagoa Serena, justamente 

quando os homens estão no Sertão. As mulheres da Lagoa Serena defendem-se como podem, 

mesmo assim, Basília, filha de Dom Braz, é ferida violentamente e os armazéns que estocam 

mantimentos são incendiados, deixando as personagens quase sem provisões. 

A surpresa, no entanto, surge quando o filho de Isabel nasce: ao invés de mestiço, o 

bebê é branco. Assim, nasce também a desconfiança: Margarida, esposa de Leonel, acredita 

que seu marido a traiu e acaba morrendo, mortificada pelo desgosto. Leonel, ao descobrir que 

seu grande amor faleceu, some no mundo, sem deixar rastros. Enquanto isso, Rosália, filha 

caçula de Dom Braz e Mãe Cândida foge com Bento Coutinho, rival de seu próprio pai. O 

capítulo também dedica bastante atenção a narrativa da expedição dos Bandeirantes, liderada 

por Dom Braz e Tiago ao fictício Morro Negro. A Bandeira parte para tomar posse do local, 

pois ele abriga jazidas de ouro. Ao conquistar as terras, no entanto, os paulistas são dizimados 

pelo ataque dos emboabas, que os esperavam na volta do Morro Negro, fato principal, 

conhecido históricamente como “Capão da Traição”, e que configurou a Guerra dos 

Emboabas, ocorrida entre os anos de 1708 e 1709.  

Com a sucessão de desgraças que se abatem sobre os personagens da narrativa, o 

terceiro capítulo, “Canção de Margarida”, se configura enfim, em uma possibilidade de 

esperança, de dias melhores para o povo paulista. Tiago é o único sobrevivente do “Capão da 

Traição” e, rejeitado pela família que o julgam como um covarde por não ter lutado mais 

bravamente, acaba encontrando em Cristina sua enfermeira. Sem ter para onde ir, os dois se 

refugiam na casa abandonada de Margarida e Leonel, e é aí que enfim encontram a 

oportunidade para declarar o amor um ao outro. Cristina, que estava determinada a voltar para 

Portugal engravida e, mesmo ainda repudiando o ambiente que a rodeia, acaba cedendo à 

permanência no Brasil. 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

110033 
 

O espaço principal da narrativa, como já mencionado, é constituído pela Fazenda 

Lagoa Serena, localizada na então Vila de São Paulo de Piratininga. É nessa Fazenda que vive 

a família de Dom Braz Olinto, núcleo de personagens principais da história: 

Muito tempo depois ela se lembraria da primeira visão que tivera da Lagoa Serena. 

A lagoa, rente à pequena aldeia de casas e de compartimentos da Fazenda; e, 

descendo a encosta, os bois carregando um carro transbordando de lenha. Os 

edifícios – muitos – a casa alta, de taipa, com uma varanda, e mandando ao ar um 

fumaceiro alegre; o moinho, as casas menores, o paiol, o muro a cercar a ilha 

edificada no mar de vegetação, e, diante do muro, no chão limpo, uma fila estranha, 

toda composta de mulheres. Ao centro, a cabeça altiva e branca de Mãe Cândida, 

batida de luz, os cabelos soprados pelo vento da tarde. E ao lado, as filhas, a nora, 

todas com ar cerimonioso e ao mesmo tempo simples de disciplina (QUEIROZ, 

1971, p. 44). 

Além da fazenda, a obra ainda retrata o chamado Sertão, no qual se inserem as regiões 

a serem desbravadas pelos paulistas e pelos reinóis (habitantes que também estavam em busca 

de terras e ouro, porém se colocavam ao lado dos interesses do Reino de Portugal), nas 

capitanias de São Paulo, Bahia e Minas Gerais. Como principal elemento histórico, a obra traz 

a Guerra dos Emboabas (1708-1709), luta travada entre os Bandeirantes (paulistas que saíam 

para o Sertão para a captura de índios e procura de regiões auríferas) e os Emboabas 

(forasteiros portugueses e de demais regiões do Brasil) pela posse de jazidas de ouro 

encontradas em Minas Gerais. Mas, além de retratar um espaço físico, o romance também 

apresenta um espaço psicológico, em que é dada voz ao fluxo de consciência das personagens. 

Esse espaço tem como configuração predominante os pensamentos, julgamentos e inferências 

de Cristina, que lança um olhar feminino e europeu sobre a narrativa. 

  

Aspectos da identidade nacional através da memória histórica em A Muralha 

A história e a memória podem ser ligadas uma a outra para que se possa compreender 

a identidade de um povo, já que o passado é elemento constitutivo daquilo que se é enquanto 

sujeito, no tempo presente, tanto em um parâmetro individual, quanto social. Segundo 

Todorov,  

En primer lugar, hay que señalar que la representación del pasado es constitutiva no 

solo de la identidad individual – la persona está hecha de sus propias imágenes 

acerca de sí misma -, sino también de la identidad colectiva. Ahora bien, guste o no, 

la mayoría de los seres humanos experimentan la necesidad de sentir su pertencia a 

un grupo: así es como encuentran el médio más inmediato de obtener el 

reconocimiento de su existência, indispensable para todos y cada uno (TODOROV, 

2008, p. 89-90).  

E mesmo que a história tenha sido por muito tempo, considerada como oposta à 

literatura, devido ao caráter ficcional dessa, e documental daquela, o romance histórico vem 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

110044 
 

trazer a possibilidade de uma linguagem híbrida. Assim, como ocorre na obra A Muralha, 

elementos da ficção são “misturados” a elementos reais, criando a possibilidade de se 

reconstruir as características e costumes de uma época, ou seja, aspectos da cultura e da 

identidade de um povo.    

A obra que narra a fundação de São Paulo revela, logo nas primeiras páginas, um das 

principais características da identidade brasileira, a sua multiplicidade. Lucas destaca o 

processo de formação dessa identidade:  

O percurso dessa identidade representa duas etapas: a primeira, inserida na 

hegemonia da contribuição européia, evidente na própria adoção da língua 

portuguesa; a segunda, na lenta e controvertida incorporação do índio e do negro ao 

caldo cultural de que resultou a brasilidade” (LUCAS, 2002, p. 28). 

Cristina, ao desembarcar no porto de São Vicente, logo é arrebatada por uma multidão 

em que se misturam o homem branco europeu, índios, negros, brancos nascidos na terra e 

ainda o mestiço: “Nesta confusão se chegou uma figura estranha: um mestiço ruivo, de face 

sardenta e rosada, de olhos fendidos no rosto chato” (QUEIROZ, 2000, p. 13). Essa profusão 

étnica é característica essencial que o brasileiro carrega até hoje, em sua mistura de raças e 

culturas, descendente de tantos povos que vieram ao Novo Mundo. Além disso, também é 

descrita a desigualdade da terra, em que fica clara a dominação autoritária do homem branco e 

a submissão sofrida do negro e do índio: 

Havia uma mistura extraordinária de tipos e de raças. Homens vestidos de couro, 

com botas altas, eram acompanhados de escravos negros, seminus. Vultos 

esquálidos, cansados, cobertos de lamas das estradas, sentavam-se pelos desvãos, ou 

se acocoravam à sombra das árvores, sem ter pouso certo, comendo com sofreguidão 

os bocados de bolacha velha ou de pão seco. Havia ainda, um ou outro mineiro 

acompanhado pela mulher. A companheira também variava de tipo e de condição. 

Algumas vinham de colo e braços a descoberto, ostentando jóias que o ouro fácil 

lhes punha a brilhar no pescoço e nas orelhas (QUEIROZ, 2000, p. 241). 

 Ainda no início do livro, também é exaltado o esplendor da natureza tupiniquim, que 

vai ao encontro de um ideário, ainda muito sustentado nos dias atuais, segundo Lucas: “E a 

grandeza do Brasil, idealizada na miragem de um jardim deleitoso, encherá de ufanismos os 

primeiros textos referentes à colônia. Tal mito de grandeza nacional persiste ainda hoje em 

nosso código de convivência” (2002, p. 46). À beleza da terra, também se une a ideia de 

fartura: “A mesa era farta, como Cristina jamais vira tanta fartura na quinta onde vivera” 

(QUEIROZ, 2000, p. 50). Mas, em contraste a esse quadro de natureza magnífica e 

abundância, é colocada a pobreza e o desalento das cidades, que não passavam de vilarejos de 

aspecto decadente “Era como uma brecha ou ferida rasgando as árvores e as plantas, um vila 

miserável que transbordava de gente (QUEIROZ, 2000, p. 11)”.  



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

110055 
 

As personagens femininas ganham relevante espaço na trama e são descritas de modo 

peculiar, a diferenciá-las das mulheres do Reino. Determinadas e batalhadoras, são elas que 

assumem o papel do homem enquanto esses passam meses no Sertão. O exemplo mais forte 

dessa mulher é Mãe Cândida, a matriarca da família: 

Como Margarida lhe dissera, as mulheres eram obrigadas a encurtar o tempo de 

espera, por um trabalho quase sobre-humano. Elas não participavam, nunca, 

daquelas horas de ócio do mulherio do Reino. Mãe Cândida, então, era como a chefe 

de um pequeno Estado, um verdadeiro príncipe que encarnava em si todos os 

poderes. Estava sempre aprumada, erecta, sem dar sinais de cansaço e de fraqueza. 

Começava seu dia com os próprios escravos, ao toque da madrugada. Não ficava 

fechada em casa, a dar ordens. Ia pessoalmente fiscalizar os trabalhos de plantio e de 

colheita (QUEIROZ, 2000, p. 57). 

Os homens, por sua vez, “acostumados à dureza e à lonjura” (QUEIROZ, 2000, p. 

189) são retratados como seres extremamente rudes e violentos, moldados pela força da terra 

e, principalmente, pela obsessão em desbravar o Novo Mundo, nem que para isso o confronto, 

as guerras e a morte se façam companheiras. Ao longo da obra, uma das questões mais 

marcadas na narrativa é o aspecto machista da sociedade de então, característica que também 

entra no rol de heranças culturais da brasilidade. Era natural, na época, que os homens 

tivessem muitos filhos fora do casamento, com as índias e, as esposas, se viam obrigadas a 

cuidar do fruto das traições dos maridos, sem se queixar: 

Quem é que sabe de vida de homem, mesmo quando se ama como eu, Cristina? A 

gente fica esperando o que eles querem contar. O mato é grande... Dizem que o 

matrimônio são dois num só corpo. Mentira! Carne de homem é diferente, tem uma 

brutalidade tão diferente! Hoje é o carinho da mulher, amanhã pode ser uma índia, 

ou uma aventureira nesses mataréus.   (QUEIROZ, 2000, p. 109). 

Talvez por ser escrita sob um olhar feminino, tanto da autora, quanto da protagonista, 

existe certa crítica sobre esse aspecto, como demonstra a passagem em que Rosália desabafa: 

“- Quem me vai tirar disto aqui será meu amor. Eu não me vou casar com esses homens que 

enquanto fazem um filho na mulher, fazem dez nas índias” (QUEIROZ, 2000, p. 59). A 

crítica, no entanto não é muito ferrenha, pois prevalece a concepção de que as mulheres 

acabam subjugadas às vontades e à moral ditada pelos homens. Afinal, até mesmo Cristina 

que se sente profundamente atingida pela traição do marido, acaba por render-se ao amor por 

ele e ficando ao seu lado, juntamente com o filho que Tiago tem com Isabel, que o deixa à 

sorte dos cuidados da gente da Lagoa Serena.  

Outra característica trabalhada na obra é a dominação do homem branco sobre o povo 

indígena e negro. Ambas as etnias são tratadas como servos e escravos e, muitas vezes, 

desconsidera-se a qualidade de humanidade desse segmento da população. Como descreve 

Cristina, os escravos são tratados, na maioria das vezes, como animais: “Posta fora de casa, no 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

110066 
 

terreiro, estava uma enorme gamela, a mesma bacia cavada na madeira, onde, na sua quinta, 

iam comer os animais. Mas ali comiam homens!” (QUEIROZ, 2000, p. 15); ou ainda, como 

declara Tiago “Tenho minhas dúvidas sobre se certos índios são gente como nós” 

(QUEIROZ, 2000, p. 166). Essa relação de alteridade entre colonizador e colonizado é 

refletido em uma atitude de “recusar a transferência do saber à população local (indígena) ou 

à subjugada (escrava, negra), a fim de prolongar o domínio e atrasar a emergência do 

sentimento de autonomia” (LUCAS, 2002, p. 29). A herança dessa dominação cria uma 

relação de discriminação contra a identidade indígena e negra, que perdura até os dias de hoje.  

Mesmo com o repúdio de Cristina aos costumes do povo de São Paulo de Piratininga, 

já que ela traz consigo a educação de Portugal, a obra reforça o tempo todo uma vida de 

tragédias enfrentada pelos paulistas, mas ao mesmo tempo de superação: os Bandeirantes e 

suas mulheres, povo originário do Brasil, é acima de tudo um bravo, um herói que, mesmo 

vivenciando a perda e o sofrimento, consegue vencer as adversidades. Algo muito parecido 

com a exaltação da esperança que o brasileiro carrega em sua identidade moderna  

Há um pragmatismo de fundo irracional e interesseiro no espírito brasileiro que 

aspira a salvação pelo acaso e confia em forças insondáveis que conduzem á 

superação dos obstáculos e à instância afortunada, quase paradisíaca. A psicose da 

acomodação das circunstâncias aos desejos materiais da população constitui em um 

sinal das expectativas coletivas do brasileiro. Um manancial de cegas esperanças 

(LUCAS, 2002, p. 46). 

Essa marca está registrada principalmente ao final do livro, momento em que Tiago, 

até então excluído injustamente pela família e pela sociedade, tem sua bravura oficialmente 

reconhecida, sendo convidado a liderar uma nova expedição das Bandeiras e Cristina, apesar 

de todo seu desacordo com a “sujeira” – como ela define preconceituosamente São Paulo - do 

Novo Mundo, prenuncia um futuro de grandeza à terra que está se formando: 

Já as nuvens não mostravam mais o mesmo contorno, e no entanto continuava 

possuída pela miragem:  - Com homens assim, assim loucos e teimosos, e mulheres 

tão atrevidas e obstinadas... sabes o que me vêm à cabeça? Que esta sujeira... – ela 

quase cuspiu de raiva naquele desafio à grandeza de Deus, mas se dobrou, cativa da 

imensidão - ...bem pode tornar-se, um dia, uma grande cidade (QUEIROZ, 2000, p. 

414). 

Assim, fundamentada na esperança de um devir, na miscigenação étnica (deixando 

transparecer a dominação cruel do branco sobre o índio e o negro), nos traços machistas, mas 

com a exaltação da mulher como dotada de personalidade forte e do homem valente e audaz, 

na descrição da abundância da riqueza natural e na grandiosidade da terra, os costumes, a 

cultura e a personalidade dos habitantes da época de formação do país são retratados na obra 

A Muralha. Através do resgate da memória histórica do povo paulista, Queiroz reconstitui, de 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

110077 
 

acordo com a sua leitura frente à história, os principais traços que fundamentam a identidade 

– plural - brasileira, uma identidade que percorre o tempo como “portadora de ambiguidade, 

de ser sociedade nova, fruto da colonização européia, mas que não se amolda bem à sua 

herança” (SALLUM, 2008, p. 238). Não por acaso, a obra se constitui como objeto simbólico 

da identidade nacional, no momento em que é uma homenagem aos 400 anos da cidade de 

São Paulo, e, quase 50 anos depois, é transposta para a televisão, no formato minissérie, em 

comemoração aos 500 anos do Brasil. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

110088 
 

Referências  

 

BRASÍLIO, Sallum Jr. Sérgio Buarque de Holanda – Raízes do Brasil. In: Introdução ao 

Brasil: um banquete no trópico. Lourenço Dantas Mota (org.). São Paulo: SENAC, 1999.  

 

CÂNDIDO, Antônio. Literatura e Sociedade. Rio de Janeiro: Ouro sobre o azul, 2006. 

 

ESTEVES, Antônio Roberto; MILTON, Heloísa Costa. O novo romance histórico hispano-

americano. In. MILTON, H. C.; SPERA, J. M. (Orgs.). Estudos de literatura e linguística. 

Assis: Unesp, Assis Publicações, 2001. p. 83-118. 

 

GAGNEBIN, Jeanne Marie. Prefácio. In: Benjamin, W. Magia e Técnica, arte e política. São 

Paulo: Brasiliense,1987. 

JELIN, Elizabeth. De qué hablamos quando hablamos de memoria? España: Siglo Veintiuno 

editores, 2001. 

 

LUCAS, Fábio. Expressões da identidade brasileira. São Paulo: Educ, 2002. 

 

LUKÁCS, George. La novela histórica. México: Era, 1966. 

 

MITRE, Antônio. Historia: Memoria y olvido. In: Historia y Cultura, n° 27. Disponível em: 

Biblioteca Virtual de Ciencias Sociales - www.cholonautas.edu.pe. 

 

QUEIROZ, Dinah Silveira. A Muralha. São Paulo: Record, 2000. 

 

TODOROV, Tzvetan. Los abusos de la memoria. Barcelona: Paidós, 2008. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

110099 
 

 

A resistência nas narrativas pampianas de Sergio Faraco 

LEITES, Amalia Cardona
*
 

 

Resumo: O precário desenvolvimento urbano das cidades periféricas da América do Sul é até hoje evidente para 

qualquer viajante que percorra o pampa brasileiro e perceba a pobreza e a existência miserável do gaúcho, que 

resiste e luta por sua sobrevivência em paisagens de conflito constante. O objetivo deste trabalho é analisar 

quatro contos do escritor brasileiro Sergio Faraco, para tentar compreender como o contexto histórico de 

violência e autoritarismo na fronteira sul do Brasil influenciou a sociedade e o comportamento das pessoas que 

vivem nesta região, e como a relação com a fronteira interfere em seus s de vida e morte. Para esta análise, 

trabalharemos com os conceitos de “entre lugar” e fronteira desde  a perspectiva de autores como Silviano 

Santiago, Eduardo Coutinho, Angel Rama e Simon Schwartzman. Pensar em fronteiras significa entender os 

distintos modos de resistir na vida e distintas sensibilidades. Na análise destes contos, o que se sobressai é a 

condição de miséria cultural e econômica dos protagonistas que, ignorantes de sua condição, tornam-se vítimas 

de um sistema autoritário impossível de contestar e, sobretudo, do qual não se pode escapar.   

 

Palavras-chave: Autoritarismo. Fronteira. Sergio Faraco. Violência 

 

 

Sergio Faraco, um dos principais contistas gaúchos, escreveu a maior parte de sua 

produção nas décadas de 70 e 80. Autor de contos que se dividem entre os de temática urbana 

e rural, contudo, foi com as chamadas narrativas “regionalistas” que se consagrou no gênero e 

perante a crítica. 

A ideia de que a presença da cor local seria uma forma de revitalizar a dimensão 

verdadeiramente humana das personagens e revigorar o Regionalismo é desenvolvida por 

críticas como Léa Masina, Gilda Bittencourt e Ana Mariza Filipouski. Na obra Percursos de 

Leitura (1994), Masina parte do princípio de que o Regionalismo, ainda que delimitado por 

características temporais como movimento literário, permanecia como tendência e fonte do 

surgimento do mito do gaúcho, transmitido pela tradição. Ao reconhecer o caráter reacionário 

deste Regionalismo, a autora percebe na obra de Sergio Faraco o viés da reflexão e da 

consciência crítica, ao desmistificar a figura do gaúcho com personagens cheios de medo, 

vergonha e desejo, impotentes em sua relação com o meio. A nostalgia do passado épico e 

glorioso não existe nestes contos, o homem se sujeita a seu destino miserável, e a velha 

oposição do Regionalismo com a metrópole desaparece, dando lugar a novas formas 

opositivas e novas relações circunstanciais.  

                                                           
*
 Universidade Federal de Santa Maria (UFSM). E-mail: amaliacardona@gmail.com.  



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

111100 
 

Enquanto Léa Masina enfatiza as situações de travessia e passagem na obra do contista 

como forma de sobrevivência em um mundo rude e violento, Gilda Neves da Silva 

Bittencourt, em O conto sul-riograndense (1999) percebe, sobretudo a forte identificação das 

personagens de Faraco com a realidade da campanha, agreste e rústica, e como os ideais de  

honra, amizade e lealdade são violados. Esta violação representaria a aprendizagem, o 

despertar para uma nova realidade, oposta ao mundo idealizado da juventude – e do 

Regionalismo tradicional. Segundo Bittencourt, a imagem da campanha como um mundo 

decadente destruiria as antigas crenças do Regionalismo, porém os textos de Faraco 

expressariam a ideia de que mesmo diante do irremediável permanece a confiança na 

possibilidade de encontrar novos caminhos e reverter a situação. 

A violação dos valores de lealdade e coragem, claros para Gilda Bittencourt, não 

ocorre – ao  menos não da mesma forma – segundo a ótica de  Ana Mariza Filipouski . Para 

ela, tais valores persistem exatamente por serem necessários aos afazeres característicos dos 

comerciantes ou peões que tem em sua rotina o contrabando e a lide campeira, e suas ações 

são legitimadas e melhor entendidas se compreendemos a importância do pampa como pano 

de fundo das narrativas - a região fronteiriça representaria transição e mudança. Ademais, a 

humanidade dos gaúchos de Faraco, que lutam por uma sobrevivência digna, apontaria para a 

universalidade da narrativa, e finalmente, sua interação telúrica reafirmaria sua identidade e 

seu pertencimento a uma fronteira que não se restringe aos limites geográficos. 

Estas diferentes análises da obra do contista ora sugerem que a relação das 

personagens de Faraco com a fronteira indica uma identidade firmada, sensação de 

pertencimento, e ora afirmam que tal relação aponta justamente o contrário, a ausência de 

identidade e o entre lugar. Acreditamos que seja, portanto, necessário compreender o papel da 

fronteira histórica para entendermos onde, exatamente, as personagens de Faraco estão a 

transitar. 

Desde o ponto de vista político, a expressão “fronteira” refere-se às zonas e faixas de 

território existentes nos dois lados da linha divisória entre os Estados. No caso do Brasil, foi 

adotada como dimensão de sua fronteira o espaço de 150 km a partir da linha, mas na prática 

a zona fronteiriça diz respeito também – e principalmente - às fronteiras econômicas, sociais, 

culturais e  ambientais. Historicamente, a fronteira rio-grandense passou pela experiência 

singular de ter sido praticamente a única fronteira viva do país, como afirma Simon 

Schwartzman (1988). Por viva, entenda-se um estado constante de violência e mobilização 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

111111 
 

militar, já que, diferentemente das fronteiras mais ao norte, não havia barreiras naturais como 

florestas ou montanhas que delimitassem os territórios das colônias portuguesa e espanhola, o 

que acabou por originar inúmeros conflitos e, portanto, um estado de beligerância contínua 

em praticamente toda a população da região. A psicologia do gaúcho de fronteira, desta 

forma, teria sofrido influência de toda experiência militar que acontecia em seu ambiente, 

juntamente com a dicotomia portugueses-espanhóis, determinante até da economia: A vida 

econômica baseou-se, por muito tempo, em atividades predatórias contra os espanhóis, na 

captura do gado que pastava livremente pelos pampas, em ataques às missões jesuítas, e no 

contrabando entre os domínios espanhóis e portugueses, segundo Schwartzman. A 

militarização estava presente em todos os aspectos da vida. 

Neste panorama repleto de resistências e revoltas a fronteira sempre foi o lugar da 

descoberta do outro e do desencontro, um espaço dinâmico e principalmente contraditório  

onde a separação política nunca logrou impedir o intercâmbio social e cultural. Rui Cunha 

Martins afirma que 

O pressuposto é o de que a fronteira é hoje, fundamentalmente, uma metáfora (...) A 

novidade, a haver alguma,  não radicará tanto na possibilidade da transgressão  

quanto, sobretudo, no culto dessa transgressão, na promoção da fronteira enquanto 

local promíscuo e, por isso, espaço natural de uma “subjetividade 

emergente”(MARTINS apud GOLIN, 2004, p.19).  

Esta concepção de fronteira como local promíscuo onde se cultua a transgressão será 

empregada na medida em que se entende a “promiscuidade” no sentido original da palavra, 

indicando mistura confusa e desordenada, sem ordem nem distinção. Segundo Martins, a 

novidade aqui não é a ocorrência da transgressão, mas exatamente a elevação de seus status, 

que de exceção passará a ser regra - como nos contos A voz do coração, Hombre e Noite de 

matar um homem. 

 

Noite de matar um homem 

Publicado originalmente em 1986, neste conto temos dois amigos, Pacho e o 

protagonista, contrabandistas da fronteira com o Uruguai que empreendem uma espécie de 

caçada humana em busca de outro chibeiro com quem estavam a disputar o território. O 

trabalho, que consistia em carregar mercadorias do Uruguai para o Brasil e vice-versa, já era 

pouco, e desde  a chegada do forasteiro havia escasseado mais ainda. 

Denominado Mouro, o estranho havia chegado em um momento em que os campos e 

matos livres da fronteira estavam diminuindo e portanto, o negócio era cada vez mais 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

111122 
 

disputado. Para conquistar seu espaço, passa a usar da violência e atrai a atenção da polícia, 

mas como vive escondido no mato, é o protagonista, que mora com a família perto do Rio 

Uruguai, quem sofre com a situação e recebe a revista policial de tempos em tempos. A 

ousadia final do Mouro, que causa o auge da indignação e motiva a caçada, é o desvio de um 

barco carregado de uísque e cigarros americanos. A família reúne-se e dois homens são 

designados para matá-lo – o protagonista e seu primo, Pacho. 

 Quando encontram seu alvo, ele está sentado na beira de uma fogueira, assando carne. 

Ao se prepararem para atirar, um bando de aves agita-se e chama a atenção do Mouro, o que 

provoca a fuga dos caçadores. Aterrorizados e ao mesmo tempo constrangidos por não 

terminarem sua missão e retirarem-se, retomam o caminho para casa, preocupados com o que 

seu tio irá dizer, até que se deparam com o inimigo no meio do mato, encostado em um tronco 

de árvore e observando-os. Nessa aproximação percebem que ele está ferido no rosto e no 

braço esquerdo – mas carrega algo prateado na outra mão. Em um átimo, ambos disparam 

suas armas e concretizam sua caçada, matando o forasteiro. 

Só então percebem que o inimigo não estava armado, mas sim acompanhado da gaita 

de boca. Pacho chora abraçado em sua arma, o protagonista enche-se de horror: 

Vomitei e vomitei de novo e já vinha outra ânsia, como se minha alma quisesse 

expulsar do corpo não apenas a comida velha, os sucos, mas também aquela noite 

aporreada, malparida, e a história daquele homem que aos meus pés estrebuchava 

como um porco. Recuei, não podia desviar os olhos e fui-me afastando e me urinava 

e me sentia sujo e envelhecido (Faraco, 2004, p.42) 

Ao voltarem para casa, cheios de tonturas e calafrios, em choque, mal conseguiam 

falar. “Entre el sueño y la verdad o trem da vida  cobrava uma passagem mui salgada”, afirma 

o protagonista. A decisão que se anunciava como um símbolo de transição para o mundo 

adulto, o assassinato do oponente, mostrava-se de sua forma mais cruel. A morte à queima-

roupa de um homem desarmado, que ainda tentou estabelecer um diálogo antes de ser 

baleado, choca-se com o ideal de justiça pelas próprias mãos que movia os personagens ao 

saírem de casa determinados a resolver o “problema” do forasteiro que disputava as 

mercadorias com a família. 

O papel que o homem fronteiriço precisa desempenhar no pampa não permite 

fraquezas desta espécie. A fronteira seria local de matar ou morrer, não possibilitaria diálogo 

ou meio-termo. O contraditório se dá na reação dos personagens que, inicialmente cheios de 

coragem e disposição, ao confrontarem-se com a realidade da morte revelam-se sensíveis e 

entristecidos. Sua reação interna, contudo, vai contra o que se espera do estereótipo do gaúcho 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

111133 
 

bravo e destemido e, portanto, deve ser abafada, escondida. A transição para a idade adulta, 

com suas responsabilidades e consequências, é traumática e repleta de horror frente a 

chocante lógica do matar ou morrer. O amadurecimento forçado transmite novamente a ideia 

de impotência frente ao meio selvagem do pampa, local em que a sensibilidade é vista como 

fraqueza e quem, portanto, deve ser abafada, disfarçada, de qualquer modo. Os protagonistas 

sofrem em silêncio: 

Pacho, o pobre, dormia como deleriado, eu também me emborrachara e tinha 

tonturas, calafrios, quase não podia falar. E adiantava falar? Choramingar que entre 

el sueño y la verdad o trem da vida cobrava uma passagem muy salgada? Isso o meu 

tio, na idade dele, estava podre de saber. - E o homem? – tornou, apreensivo. 

- Nem fez mossa – pude responder, segurando-me na porta. – Se tem barco em 

Monte Caseros, pode mandar subir. (Ibid, p.43) 

Sua sensibilidade deve-se somente à sua inexperiência  - é o que lhes foi ensinado. E é 

a forma pela qual deverão orientar suas vidas. O chibeiro miserável, vivendo em uma terra 

sem lei, deve criar as suas próprias leis para conseguir seus sustento e permanecer no jogo. 

 

A voz do coração 

No conto “A voz do coração”, publicado pela primeira vez em 1995, temos um 

narrador protagonista que relata uma noite de caçada na região rural do pampa gaúcho, perto 

do rio Inhanduí. Ele e seus dois companheiros, Pacho e Maidana, eram perseguidos pelo 

proprietário das terras, acompanhado de outros homens e cachorros. O protagonista e Pacho 

decidem seguir a fuga pelo meio do mato mas Maidana, que não conhecia a fama de Orlando 

Faria, o dono da estância, decide ficar. 

O narrador relata que Orlando, também chamado de Gordo, era conhecido na região 

por ter herdado de sua família um pedaço de campo que conseguiu aumentar gradativamente 

emprestando dinheiro a juros, ameaçando e expulsando os moradores das proximidades. 

Atribuía-se a ele, além disso, a ordem para torturar e mutilar um idoso que vivia sozinho 

devido a uma disputa por um pedaço de terra. João Fagundes, sua vítima, havia morrido 

abandonado em seu rancho e contava-se que desde então passara a assombrar as cercanias, 

montado em seu cavalo. Os companheiros de Orlando que naquele momento perseguiam o 

trio são descritos como “ralé endemoniada, sem coração, que por casa e comida perdia o 

respeito até pelos parentes.” (Ibid, p.52), e a eles também eram atribuídas inúmeras mortes. 

No decorrer da fuga, o protagonista fere-se em um galho de árvore, mas mesmo assim 

eles conseguem atravessar o rio e refugiam-se em um local seguro. Após fazer um curativo no 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

111144 
 

ferimento, os dois amigos ouvem o barulho de tiros juntamente com risadas, gritos, assovios e 

ganidos de cachorros. Maidana havia sido morto. Revoltados, o protagonista e Pacho estão 

completamente impotentes frente à tamanha injustiça. Um ser humano era morto por caçar 

animais silvestres dos pampas, e naquele momento seu corpo terminava de ser destruído por 

mordidas de cachorro. 

Retomando o caminho, agora do outro lado do rio, os caçadores ouvem um galope de 

cavalo e avistam um homem, provavelmente empregado de Orlando, tomando água na 

margem oposta. Decidem matá-lo para acertar as contas. O protagonista justifica-se: 

E era preciso. Naquele cu do mundo, o que podia fazer um desgraçado senão ouvir a 

voz do coração? Alguém tinha de pagar e não só pelo Maidana. Também pela 

mulher que ia cair na vida, também pelo filho que, não morrendo pesteado, ia ser 

ladrão que nem a gente (Ibid, p.55) 

O trecho acima é extremamente significativo do conto, porque nos indica a condição 

dos personagens. Podemos afirmar que são pobres, não tem emprego fixo e vivem de roubos. 

Sua lógica, como demonstram suas atitudes, é a do “olho por olho, dente por dente”. Tal 

lógica primitiva, contudo, contrasta com a sensibilidade do protagonista, que admira as 

estrelas, a lua e posteriormente relata seu sofrimento e sua vontade de chorar no momento em 

que o amigo é morto. Essa psicologia singular em que a violência, a humanidade e a 

sensibilidade coexistem, enreda-se ainda mais quando ele declara que, se não estivesse ferido, 

teria preferido matar o empregado da fazenda com uma faca no pescoço, ato muito mais 

pessoal e direto e que exige extremo sangue frio. Mas não nos precipitemos - classificar tal 

declaração como crueldade é simplificar a questão das relações de poder na narrativa. O 

estancieiro é o inimigo, está do lado oposto do protagonista, não pertencem ao mesmo grupo 

e, portanto, não são vistos como iguais. Orlando representa o poder econômico, a autoridade 

opressora e a manutenção da ordem. Do outro lado está a pobreza e a transgressão às leis. 

Nesta conjuntura, o interior do pampa gaúcho, região marcada historicamente pelo conflito 

violento de interesses e classes sociais, assemelha-se a um cenário de guerra. Na medida em 

que o oponente é reificado e tirado de sua condição humana, explicam-se os atos bárbaros 

advindos de ambos os lados e porque eles são percebidos com naturalidade: 

“Mirei no meio das costas, e ao tiro seguiu-se um bater de asas, uma correria de 

capincho no mato e o eco se esganiçando em canhadas e barrancas daquele rio 

amargo. 

O homem caiu de bruços entre as patas do cavalo. 

-Me mataram – gritou. – Hijo de la gran puta, me mataram! 

Como dois bichos, andando de quatro, nos metemos no mato e íamos ouvindo, cada 

vez mais espaçados, distantes, os gritos do moribundo. De repente um relincho 

atravessou a noite, e outro, e mais outro, e de repente não se ouviu mais nada. 

Caminhávamos.”(Ibid, p.55) 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

111155 
 

O conto acaba com este verbo de ação, indicando que a jornada dos caçadores 

continuará. Podemos deduzir que perseguições como esta, durante a noite, no meio do mato, 

terminadas em morte, eram uma constante naquela realidade, e seguiriam sendo. Os 

acontecimentos não transformam o protagonista nem causam maiores reflexões.  A ideia 

transmitida é que matar e ser morto, nas fronteiras esquecidas do Rio Grande do Sul, não é 

nada mais do que parte do cotidiano. O que no conto anteriormente analisado, “Noite de matar 

um homem”, era novidade e amadurecimento forçado, aqui passa a ser apenas mais um fato 

ocorrido em uma noite qualquer da fronteira esquecida. Os protagonistas de agora são o que 

espera do gaúcho valente, que tem sentimento apenas pelos que lhe são caros e vingam a 

morte de um companheiro sem piedade ou conflito interno. 

 

Hombre 

A vida no pampa descrita nos contos anteriores aparece bastante mudada nesta 

narrativa. Os protagonistas – o narrador e, novamente, seu amigo Pacho – aqui saem em busca 

de uma capivara para comemorar o batizado do filho do último. O narrador, que havia ido 

embora para a cidade anos antes, já não possuía a mesma habilidade com elementos como o 

barco e a arma e virava motivo de chacota para seu primo. Em uma madrugada fria no rio 

Uruguai, desacostumado às atividades típicas do campo, enche-se de medos e preocupações. 

Quando se deparam com a capivara, o protagonista erra o tiro e o animal foge, 

terminando com a possibilidade de comemoração do batizado com “algo mais substancial do 

que um pacote de mariolas”. Importante observar que naquela região sempre existiram 

grandes grupos do animal soltos pelos campos, mas como sua carne não podia ser legalmente 

comercializada era destinada apenas à alimentação das próprias famílias dos caçadores. 

Originalmente a caça da capivara não era, portanto, uma forma de negócio ou de se fazer 

dinheiro, mas sim de sobreviver.   

Contudo os tempos são outros, e para culminar com uma noite já condenada ao 

fracasso, os caçadores são surpreendidos por uma lancha com os empregados de Eugenio 

Tourn, um argentino rico que era proprietário de diversos campos e matos na costa do rio 

Uruguai. Tendo as autoridades a seu lado, ele havia prometido exterminar os capincheiros da 

região, e para isso seus funcionários realizavam suas rondas no rio, pela noite. 

O conflito campo versus cidade aqui se mostra com toda sua força. O homem da 

cidade é visto pelo do campo como mau e traidor, não digno de confiança. A lei no campo 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

111166 
 

obedece a outras regras, e ainda que também seja violenta, é tida como mais justa e humana 

por considerar a importância da sobrevivência antes de tudo. E assim, a chalana é encontrada 

e recebida a tiros pelos integrantes da lancha. O protagonista se desespera e tudo que 

consegue é tentar esconder-se, sem ajudar o amigo na fuga. A reviravolta se dá quando Pacho 

revela que havia se prevenido e feito vários buracos no barco inimigo, o que impede uma 

perseguição mais violenta e provoca o afundamento da embarcação, com a morte de quase 

todos seus integrantes. 

Ante o choque e o julgamento de seu interlocutor, Pacho explica seu posicionamento: 

-Que eles começaram, começaram – cortou ele, num tom cheio de mágoa. – Isso 

aqui era um lugar bom. Carne trabalhosa, mas chegava, pele de nútria pra negócio e 

mais a pena do avestruz, de vez em quando uma chibada de perfume, cigarro 

americano...lembra? A gente se defendia e a vida era decente. Aí eles começaram a 

se adonar de tudo, até dos bichos do mato, e mandaram a lei e esses 

bandidos.(Ibid,p.86) 

Junto com a lei, a contraditória vinda dos bandidos, que como justiceiros dos 

fazendeiros desequilibravam o ambiente antes livre da fronteira, provoca revolta e demonstra 

a impotência do chibeiro frente aos novos tempos. Ainda é preciso comer, ainda é preciso 

trabalhar, mas as opções são cada vez menores. 

O protagonista tenta argumentar contra a tática de pagar violência com mais violência, 

ao que é surpreendido por Pacho, que afirma que o outro não entende porque não pertence 

mais àquele ambiente: 

-Trocou o rio pela cidade, pela capital, virou homem de delicadezas, empregado de 

patrão, trocando a amizade dos amigos pelo esculacho dos endinheirados. Pra que 

serve tudo isso? Agora taí, um pobre-diabo que não presta pra mais nada. Dispara 

feio num capincho e no primeiro entrevero se borra nas calças. (Ibid,p.87) 

Na geografia da fronteira gaúcha, não havia meio-termo para definir um homem. 

Afastar-se de seu meio e ir embora para a cidade significava virar as costas para suas raízes, 

renegar seu passado, perder o valor como ser humano. Sua atitude fracassada no momento 

mais tenso dos acontecimentos só havia comprovado a teoria de Pacho. 

Em comparação com os contos anteriores, neste o que se destaca é a diferente atitude 

do protagonista – as características do fronteiriço quase selvagem; que responde à lei do olho 

por olho, dente por dente; que mesmo em conflito com seu meio não adquire uma atitude 

passiva, aqui é transformada. O fronteiriço se afastou de suas raízes, trocou o campo pela 

cidade, e isto implica uma profunda mudança de comportamento. O que antes eram atividades 

cotidianas e necessárias para a sobrevivência na fronteira, como a caça e o confronto com a 

autoridade, agora passam a ser experiências traumáticas.  



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

111177 
 

A identidade anterior não mais existia, pois ele havia trocado de lado – agora ele era o 

“outro”, estava do lado do inimigo e não conseguia compreender o que antes lhe era natural. 

Esta narrativa realça o destino da grande maioria dos homens do campo em um estado que 

estava se modernizando, onde os empregos no meio rural são cada vez mais escassos e é 

necessário abandonar as raízes para lutar por sobrevivência longe de casa e dos seus.    

 

A história como elemento constitutivo da regionalidade e da resistência 

Nos contos aqui analisados a morte aparece como algo banalizado, e para entender 

este aspecto é impossível separá-lo de seu contexto. O homem do campo precisa lidar com a 

morte diariamente, seja quando caça os animais silvestres ou quando abate seus próprios. As 

crianças nascem e crescem neste ambiente, sabendo que a morte é necessária para a 

manutenção de sua própria vida e desconhecendo conceitos como crueldade ou brutalidade. O 

que existe é a necessidade de sobrevivência, e é a partir desta ideia que os demais valores são 

construídos. A morte dos animais é necessária, tão necessária quanto a morte daqueles que 

prejudicam os negócios ou dos que assassinaram o amigo. Contudo, quando o homem está 

morto, inverte-se a cadeia alimentar e os animais adquirem o direito de se alimentar de seu 

corpo.  

O historiador Tau Golin cita Rui Cunha Martins para auxiliar na compreensão da 

intrínseca violência nas regiões de fronteira. Ele entende que as fronteiras são o resultado do 

movimento que leva os homens a sair do seu estado natural, violento, para formar 

agrupamentos políticos. O enfrentamento entre estes agrupamentos provocaria o retorno ao 

estado de natureza – o que caracterizaria a fronteira como palco do inumano e do retorno 

ancestral à violência. 

Lembremos que, na história platina, como em quase toda a América Latina, o conceito 

de nação era especialmente abstrato devido à carência de comunicação nas enormes extensões 

de terra, e, portanto, ele foi precedido pelo conceito de região, mais palpável e real para seus 

habitantes. Com o passar do tempo e o avanço da “civilização”, a fronteira passou a 

representar o ambiente onde “se encontraram ambíguas, tensas e em suas alteridades, a região 

e a nação.”   

Este movimento, contudo, mostra-se contraditório ao levarmos em conta que os 

personagens que banalizam a morte e que fazem a justiça à sua maneira são os mesmos que 

choram após cometerem o primeiro assassinato de suas vidas, como Pacho no conto “Noite de 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

111188 
 

matar um homem”. São, além do mais, sensíveis admiradores das estrelas, como em “A voz 

do coração”. 

O regionalismo existente nas narrativas do contista alegretense surge como fruto deste 

movimento feito pela figura do gaúcho que, de um tipo valente, destemido, hospitaleiro e 

grande cavaleiro passa a ser representado também com todas suas pequenezes, sua frieza, 

egoísmo, medos e fracassos. Este regionalismo é também resposta à proposição aculturadora 

que o modernismo trazia nas primeiras décadas do século XX, e que se constituiu, 

primeiramente, como uma retirada defensiva no seio da cultura regional. Posteriormente, ele 

passou a assumir o desejo de reexaminar de forma crítica as condições peculiares de sua 

própria cultura e a autenticidade de seus recursos expressivos.  

Este panorama, onde se insere Faraco ao rearticular a figura do gaúcho, aproxima-o do 

conceito de transculturação narrativa de Rama. Seu gaúcho não é simplesmente a negação do 

elemento romântico, mas uma mistura que surge como resposta à onda modernizadora do 

campo e em que se geram os três focos de ação mencionados por Rama: repleto de 

destruições, reafirmações e absorções, este gaúcho é a uma só vez corajoso e retraído, 

hospitaleiro e vingativo, aguerrido e sentimental.  

O regionalismo e a resistência dos contos de Faraco, desta forma, apresentam a figura 

do gaúcho que habita em um ambiente fronteiriço em que a modernização transformou as 

relações humanas e a forma de vida mesmo nos rincões mais afastados. Pablo Rocca (2004) 

chama este tipo de narrativa de pós-gauchesca, por reajustar ou modernizar os meios 

expressivos da narrativa gauchesca de acordo com as transformações econômicas, políticas e 

sociais ocorridas no século XX. O gaúcho revolucionário deu lugar ao domesticado peão de 

estância, o campo aberto foi substituído pela cerca e os aglomerados de casas entraram no 

lugar dos solitários ranchos. Estes fatores, segundo Rocca, estariam condizentes com o projeto 

de reconstrução de uma coletividade rural em desaparecimento.  

Esta comunidade, a nosso ver, tenta resistir a isto e percebe que a sobrevivência só é 

possível quando o homem aproxima-se de seu lado mais animal, instintivo, e passa a 

enxergar-se como coadjuvante em um ambiente indômito.  

As relações destes contos com a realidade do ambiente de fronteira latino-americano 

são inegáveis. O retrato que resulta das narrativas de Faraco não é de forma alguma bucólico. 

O contista nos traz o gaúcho desmistificado, bem diferente do herói cantado nas músicas 

tradicionalistas. Ele é pobre, contrabandista, precisa roubar para viver e matar quando for 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

111199 
 

preciso. Sua miséria é, mais que tudo, cultural. Mas não devemos julgar ou criticar tal 

posição. Analisando brevemente a história da região, percebemos como desde sempre ela foi 

marcada pela violência e pela presença de autoridades inquestionáveis que mantinham a 

ordem social. A modernização ocorrida no século XX trouxe consigo a exclusão social 

daqueles que não se adaptaram, o que de certa forma uniu ainda mais as regiões de fronteira 

da América do Sul. Ou melhor, a exclusão social acabou por configurá-las novamente, 

transformá-las, em espaços não apenas nacionais e territoriais, mas também teóricos. 

E, se em todas as narrativas aqui analisadas o autor não se detém a desenvolver os 

conflitos psicológicos de seus personagens, isto não implica em falta de impacto no leitor. O 

gaúcho ainda é um guerreiro, mas de outra espécie: guerreiro pobre, que permanece às 

margens da sociedade e tem o mundo repleto de cercas lhe impossibilitando a passagem - que 

antes era livre.  

A fronteira é território vagamente indefinido, onde o homem precisa sempre resistir, 

passar por provações e ritos de passagem para ser capaz de enfrentar a travessia e construir 

sua identidade, sem poder de modificar seu injusto destino. Sandra Pesavento (2004) observa 

que, além de ser o território de indivíduos histórico e socialmente marginalizados, as 

fronteiras 

não são apenas marcos divisórios construídos, que representam limites e 

estabelecem divisões. Elas também induzem a pensar na passagem, na comunicação, 

no diálogo, no intercâmbio. Figurando um trânsito não apenas de lugar, mas também 

de situação ou de época, essa dimensão da fronteira aponta para a instigante reflexão 

de que, pelo contato e permeabilidade, a fronteira possibilita o surgimento de algo 

novo, híbrido, diferente, mestiço, de um terceiro que se insinua nesta situação de 

passagem (Pesavento, 2004, p.110) 

Desta forma, pensar em fronteiras significa trazer à tona diferentes modos de perceber 

a vida e diferentes sensibilidades. Ao analisarmos os contos de Sergio Faraco, o que se 

sobressaiu foi a condição de miséria cultural e econômica dos protagonistas que, ignorantes 

de sua condição, tornam-se vítimas de um sistema autoritário ao qual tentam de todas as 

formas resistir, mas, acima de tudo, do qual não é possível escapar.  

 

 

 

 

 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

112200 
 

Referências 
 

BITTENCOURT, Gilda Neves da Silva. O conto sul riograndense. Porto Alegre: UFRGS, 

1999. 

 

FARACO, Sergio. Contos Completos. 2.ed. Porto Alegre: L&PM, 2004. 

 

FILIPOUSKI, Ana Mariza Ribeiro. Identidade e construção do imaginário regional em 

Dançar tango em Porto Alegre. In: Ciências & Letras. Porto Alegre: Faculdade Porto-

Alegrense de Educação, Ciências e Letras. Jul/dez.2003.p.:193-201. 

 

GOLIN, Tau. A fronteira. Porto Alegre: LPM, 2004. 

 

KAHMANN, Andrea C. O conto de Sergio Faraco e o entre-lugar do gaúcho. Anais do II 

Colóquio Filosofia e  Literatura: fronteiras. São Cristóvao: UFS, 2011. 

 

MASINA, Lea. Alcides Maya, Cyro Martins e Sergio Faraco: tradição e representações do 

regional na literatura gaúcha de fronteiras. In: CHIAPPINI, Ligia; MARTINS, Maria Helena; 

PESAVENTO, Sandra (org.) Pampa e Cultura – de Fierro a Neto. Porto Alegre: UFRGS, 

2004.p.95-108. 

 

_____. Um escritor na travessia de culturas. In: Percursos de leitura. Porto Alegre: 

Movimento,1994. Pg.71-79. 

 

PESAVENTO, Sandra, Fronteiras e intertextualidade em O continente, de Erico Verissimo.In: 

CHIAPPINI, Ligia; MARTINS, Maria Helena; PESAVENTO, Sandra (org.) Pampa e 

Cultura – de Fierro a Neto. Porto Alegre: UFRGS, 2004.p.109-128. 

  
POZENATO, José Clemente. Algumas considerações sobre região e regionalidade. In: 

Processos culturais: reflexões sobre a dinâmica cultural. Caxias do Sul: EDUCS, 2003. 

  

RAMA, Ángel. Literatura e Cultura na América Latina. São Paulo: EDUSP, 2001. 

  

ROCCA,Pablo. A narrativa pós-gauchesca. Limites e abrangências de um discurso. . In: 

CHIAPPINI, Ligia; MARTINS, Maria Helena; PESAVENTO, Sandra (org.) Pampa e 

Cultura – de Fierro a Neto. Porto Alegre: UFRGS, 2004.p.77-94. 

  

SCHWARTZMAN, Simon. Bases do Autoritarismo Brasileiro. Disponível em  

< http://www.plataformademocratica.org/Publicacoes/62_Cached.pdf>. Acesso em 22 de 

novembro de 2011. 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

112211 
 

 

1957 - O levante 

DETONI, Mariangela Rotta
* 

 

Resumo: A violência é o instrumento que os seres humanos possuem ao seu dispor para realizar um fim e que se 

justifica e orienta por este. Não se pode contestar que a violência tenha existido sempre e em toda a parte, como 

se consolida a autoridade da Lei. A partir de postulados de Arendt, compreende-se a aplicação eficaz da 

violência, que depende do poder que a sustenta e pode-se compreender que o uso da violência sem uma 

sustentação legítima, reduz o seu alcance aos efeitos causados sobre uma situação momentânea que, para serem 

prolongados, necessitam obrigatoriamente do total apoio de um grupo social. Para o esclarecimento das questões 

relativas ao discurso que sustenta a violência, utiliza-se as abordagens freudianas e lacanianas. A questão da 

violência que configurou a passagem do século XX, neste artigo será focada especificamente no ano de 1957, na 

região Sudoeste do Estado do Paraná, envolvendo algumas cidades: Clevelândia, Pato Branco, Guarapuava, 

Francisco Beltrão, Verê, Santo Antônio do Sudoeste, considerando os aspectos do discurso do poder em relação 

à população onde focado, a revolta e o resultado desta. Para a compreensão do processo da revolta, embasamos o 

presente artigo nas obras de Gomes e Waichowicz.  

 

Palavras-chave: 1957. Revolta. Violência. Voz. Paraná. 

 

 

A vontade de poder, denunciada ou glorificada pelos 

pensadores modernos de Hobbes a Nietzsche, longe de ser 

uma característica do forte, é, como a cobiça e a inveja, 

um dos vícios do fraco, talvez o seu mais perigoso vício.  

(Arendt, H., A condição humana, p. 215) 

 

 Os valores filosóficos oriundos das ideias românticas do século XIX foram 

profundamente transformados pelas guerras e extermínios em massa de grandes populações 

que ocorreram no século XX, que foi marcado pela violência de forma nunca antes registrada, 

em decorrência do desenvolvimento científico e tecnológico. Se por um lado o 

desenvolvimento foi o prenunciador da morte, por outro, também permitiu o incremento de 

bens de consumo que proporcionaram a sustentação de uma população cada vez maior. Assim 

como a tecnologia armamentista e de comunicações cresceram, da mesma forma as pesquisas 

no campo biológico e de produção de medicamentos progrediram, vindo a salvar uma enorme 

quantidade de pessoas. 

                                                           
*
 Universidade Federal de Santa Maria (UFSM). E-mail: mrdetoni@yahoo.com.br. 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

112222 
 

A primeira metade do século XX foi marcada por uma ideologia plural, 

arraigadamente nacionalista, socialista e de liberalismo econômico, posicionamentos esses 

defendidos pelas gerações anteriores. Nesse período, o pragmatismo, uma das correntes de 

pensamento mais importantes, antecipou-se à crítica pós-moderna na concepção de uma razão 

que pode falhar na sustentação da verdade. Do ponto de vista político, a Escola de Frankfurt 

procurou fazer uma crítica da sociedade desde uma perspectiva marxista, sem, no entanto, 

comprometer-se com uma utópica realização de um projeto revolucionário.  

 Em meio às questões de guerra que o mundo vivenciava ao passar pela primeira e pela 

segunda Grande Guerra, coube também a Hannah Arendt (1906-1975) fazer um exame 

preciso do conceito de violência, característico de sua época. Teórica política alemã, muitas 

vezes descrita como filósofa, apesar de ter recusado essa designação, seu trabalho abarca 

temas como política, autoridade, totalitarismo, educação, condição laboral, condição da 

mulher e violência. 

A violência é o instrumento que os seres humanos possuem ao seu dispor para realizar 

um fim e que se justifica e orienta por este.  

 Não se pode contestar que a violência tenha existido sempre e em toda a parte, quando 

pensamos em como se construíram e destruíram civilizações e impérios; como as religiões 

cometeram barbáries em nome de deus ou deuses; como se delinearam o contorno do corpo da 

propriedade; como se perpetuam ou se derrubam privilégios do poder; como se consolida a 

autoridade da Lei. A aplicação eficaz da violência depende do poder que a sustenta. Dessa 

forma, pode-se compreender que o uso da violência sem uma sustentação legítima, reduz o 

seu alcance aos efeitos causados sobre uma situação momentânea que, para serem 

prolongados, necessitam obrigatoriamente do total apoio de um grupo social. 

 A respeito da violência relacionada ao poder, a filósofa postula: 

O poder e a violência se opõem: onde um domina de forma absoluta, o outro está 

ausente. A violência aparece onde o poder está em perigo, mas se deixar que 

percorra o seu curso natural, o resultado será o desaparecimento do poder. Tal coisa 

significa que não é correto pensar na não-violência como o oposto da violência; falar 

de poder não-violento é realmente uma redundância. A violência pode destruir o 

poder, mas é incapaz de criá-lo. (ARENDT, 1985, p. 30-31).  

 A progressiva perda do poder de mando dos governos constituídos aliada à 

manipulação e criação de instrumentos de morte em massa proporcionou a propagação da 

violência na era contemporânea. Dessa forma, a dissipação do poder legítimo dos Estados 

esvaziou o uso da força por meios violentos. O avanço tecnológico armamentista veio a 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

112233 
 

democratizar a violência, pois permitiu o acesso do indivíduo às armas de fogo mais 

destrutivas. Foram diversos os fatores permissivos a tais acontecimentos, dentre os quais o 

fato da autoridade constituída não usufruir mais da acordância dos marginalizados (no 

banditismo, na guerrilha política ou na crescente multidão de excluídos) e por não ter mais o 

controle para poder ampliar o acesso aos bens gerados e mal distribuídos pela sociedade. 

A questão da violência que configurou a passagem do século XX urge ser considerada 

quando focada especificamente em meados desse século, após a segunda Grande Guerra, na 

região Sudoeste do Estado do Paraná, envolvendo algumas cidades: Clevelândia, Pato Branco, 

Guarapuava, Francisco Beltrão, Verê, Santo Antônio do Sudoeste e arredores, até a fronteira 

com a Argentina. Essa região, nos anos 20, possuía baixa densidade demográfica, segundo 

Waichowicz (1987, pg. 55). Caracterizava a população dessa região a presença de caboclos, 

em sua maioria, e também era utilizada como refúgio de bandidos e foras da lei, por ser erma 

e próxima à fronteira, a qual ainda passava por demarcações definitivas. Os caboclos da 

região, que eram pobres e não proprietários das terras onde viviam, faziam-no na forma de 

posse, eram peões agregados de fazendas de Palmas, Clevelândia e Guarapuava e vinham em 

busca de terras de subsistência; os procurados pela justiça do Sul do Brasil e da Argentina 

eram posseiros foragidos da região do Contestado, argentinos e paraguaios. 

 No ano de 1943, através da política de colonização e reforma agrária, o governo 

Vargas criou na região do Sudoeste do Paraná a CANGO – Colônia Agrícola Nacional 

General Osório, objetivando a distribuição de terras para migrantes provenientes do Rio 

Grande do Sul e Santa Catarina, os quais eram massivamente descendentes de europeus.  

 A terra que a CANGO oferecia aos migrantes, denominada Gleba das Missões, era 

objeto de disputa judiciária no Estado do Paraná. Apesar da situação indefinida da terra, a 

CANGO incentivou a vinda dos migrantes, pois era importante também para o governo que a 

terra fosse ocupada para a definição das fronteiras brasileiras. A CITLA – Companhia 

Clevelândia Industrial e Territorial Ltda., no ano de 1957 comprou as terras da Gleba das 

Missões, da CANGO. Os representantes da CITLA eram aliados do PSD – Partido Social 

Democrata, que era o partido tanto do governo estadual como do governo federal.  

 A área de terra negociada em favor da CITLA abrangia o território da CANGO com 

mais de 3 mil colonos assentados, uma enorme reserva de pinheiros araucária prontos para o 

corte, árvores de madeira de lei e erva mate, tudo pronto para ser explorado de imediato, além 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

112244 
 

de recursos hidrelétricos e as sedes dos distritos de Francisco Beltrão, Santo Antônio do 

Sudoeste e Capanema. 

 As atuações políticas do PTB (oposição), em conjunto com a imprensa e o Tribunal de 

Contas da União, tentaram impedir a negociata, porém o Governo Estadual Lupion (PSD), 

criou um Cartório de Registro de Títulos e Documentos em Santo Antônio do Sudoeste e 

registrou a escritura. 

 A partir de então, iniciou-se o processo de pressão dessa empresa sobre os posseiros 

provenientes do Rio Grande do Sul e Santa Catarina para que comprassem terras da CITLA, 

que alegava ser a legítima proprietária da terra. Porém, a região encontrava-se em litígio 

judicial, o que configurava a impropriedade da Companhia Colonizadora, a qual não fornecia 

o título de propriedade ao comprador, caracterizando assim a atitude ilegal da venda de tais 

terras.  Tal situação evoluiu para o fato que passou para a história como o Levante dos 

Posseiros. 

  Nas palavras de Wachowicz (1987, p. 166), “Quando poderosos interesses do 

capital se instalaram no Sudoeste paranaense, a violência tornou-se inevitável”. O intrincado 

emaranhado de interesses que pairava sobre essa região do Paraná ultrapassava as fronteiras 

brasileiras. A maior interessada no controle e na produção do Sudoeste paranaense era a 

Argentina, pois o Paraná ainda não possuía estrutura viária para tanto, e os argentinos, 

basicamente, controlavam todo o comércio da época na região. Não existia interesse argentino 

em que o Sudoeste do Paraná progredisse. 

 A tensão existente entre os poderes Federais e Estaduais em torno das questões de 

poder econômico que revolviam essas terras, juntamente com o interesse dos grileiros 

expunham os migrantes a uma situação desprotegida: de um lado o Governo Estadual tentava 

impedir a grilagem; do outro lado a CITLA pressionava contratando jagunços; e, no meio de 

tudo estavam os colonos, cujo objetivo era apenas a legitimação da sua propriedade e o início 

de uma vida produzindo em suas próprias terras. 

 

A lenta trama da violência 

 As representações das marginalidades reveladas pela sociedade demonstram que é 

impossível classificar a pluralidade das expressões humanas representadas de forma 

padronizada: o homem é singular. Não há progresso linear na humanidade; a história não 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

112255 
 

progride de forma linear e a violência é o que as sociedades carregam de pior. A história da 

humanidade é pontuada de atos violentos, onde uma violência anterior provoca e legitima a 

violência posterior. 

 O ser humano é exposto à violência desde o registro ontológico do seu nascimento; o 

núcleo duro da violência disseminada na sociedade, que explode em múltiplas formas, possui 

um movimento contraditório em si, que provoca uma reação anti-violência, a qual também 

expressa uma forma de violência, gerando a captação desse significado e o aprendizado dele, 

tendendo a não se repetir. Temos assim uma violência dentro de outra violência, que se 

consome sobre si própria e que tende a se fixar. Esse movimento desacelera o movimento 

violento através da compreensão.  

 No contexto social, a simples existência do Outro apavora o Sujeito que agoniza em 

não ser absorvido pela alteridade do Outro, que tenta identificar em si o Sujeito, soterrando a 

identidade do Sujeito (do inconsciente). Isso é violência. O Sujeito precisa aguentar o 

processo e resistir, e para resistir, lança mão de uma estrutura violenta também. Depreende-se 

a partir desse ponto que os Sujeitos, ou Outros, possuem uma marca da violência. 

 Diz-se no universo da física de leis de ação e reação. O que alivia o ser social é a 

passagem do tempo, que, se por um viés traz paz, por outro aspecto é angustiante, posto que 

irrevogável, irreparável, negador da reconstrução daquilo que foi destruído. O tempo não 

repara nada. Se há alguma coisa a ser reparada é da responsabilidade do ser social. 

 A prática violenta manifesta necessariamente uma diferença de posições e re-instaura 

um novo limite, mesmo que provisório. O ato violento contém em si a impossibilidade da 

representação da violência, mas que produz novos significados, novas representações, muito 

bem aceitas no meio social, tais como livros, filmes, TV, lutas diversas, vídeo-games, 

segregações e outras. 

 A morte, expressão máxima da violência, conforme abordagem de Lacan (2002) em 

seu Seminário VI, postula que quando alguém de quem gostamos morre, causa um furo no 

Real, que nenhum significante pode preencher. Sempre que o interdito da morte se apresenta 

(de forma a não ter representação), exige um esforço psíquico muito grande do ser, que se 

reflete no Outro, na morte do Outro. 

 Segundo Freud, (1987, p. 302-306): “[...] uma vez que quase todos nós ainda 

pensamos como selvagens a respeito desse tópico (morte), não é motivo para surpresa o fato 

de que o primitivo medo da morte é ainda tão intenso dentro de nós e está sempre pronto a vir 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

112266 
 

à superfície por qualquer provocação.” Dando continuação ao pensamento do psicanalista em 

seus escritos, mais adiante ele registra o estranhamento que ocorre quando nos deparamos 

com qualquer tipo de violência que carrega em si i irrepresentável, causando-nos uma 

sensação de não-realidade, como se aquilo não estivesse acontecendo conosco, porém tal 

estranhamento é familiar, algo que foi submetido à repressão e depois voltou, e que tudo 

aquilo que é “estranho” satisfaz essa condição. De acordo com a teoria lacaniana a respeito 

dos postulados freudianos:  

 O Unheimlich não está ligado, como alguns acreditavam, a todos os tipos de 

interrupção do inconsciente. Está ligado a esta espécie de desequilíbrio que se 

produz no fantasma, e, portanto, o fantasma, atravessando os limites que lhe são 

primeiramente consignados, se decompõe e vem a reencontrar isto pelo que ele se 

junta à imagem do outro. (LACAN, 2002, p. 338). 

 Ocorre um ponto de tensão entre o Real e as possíveis realidades, possibilitando uma 

abordagem da violência por esse viés. Considerando-se que a violência carrega inscrita em si 

algo de irrepresentável e irreversível; considerando-se que durante o discurso algo se perde, 

pois conforme Lacan: “Não há nenhuma realidade pré-discursiva. Cada realidade se funda e 

se define por um discurso”. (LACAN, 1972-73/1982, p.45), podemos considerar que o que 

nomeamos e entendemos como violência são manifestações advindas de determinados 

discursos que migram para um lugar onde o discurso não se sustenta enquanto produtor de 

realidades. Isso significa que a violência toma corpo onde o discurso inexiste. Os discursos 

violentos não são da mesma ordem da violência. A violência é o produto de um discurso que 

aponta o limite desse discurso, todavia essa vai ocorrer quando o discurso bordejar o limite do 

irrepresentável. 

 Sabe-se que uma coisa é o ato violento, outra coisa é o que se fala ou escreve sobre 

esse ato. Deve-se diferenciar a escrita violenta da escrita da violência, em função dos registros 

historiográficos a respeito do Levante dos Posseiros de 1957. A escrita da violência não é a 

mesma coisa que a violência posto que o que se escreve não é o ato em si, pois nesse lugar a 

violência está simbolizada e não causa estranhamento. A violência mostra a nossa fragilidade 

diante do Outro. O Simbólico possui inscrição eminentemente social e concerne força aos 

humanos através da união, possibilitando a lei. 

 É conceito básico de que uma lei se constitui na possibilidade da repetição, portanto é 

necessária uma língua para se ter uma lei. A lei surge antes da escrita da mesma e a escrita 

possibilita à lei se estabelecer. Dizer que “está escrito” dá-nos uma segurança do nível da 

certeza. No tangente à língua, de acordo com Lacan (1985) em seu Seminário XX, não 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

112277 
 

existem certezas, é impossível não existir equívocos, pois existe um real da língua, a 

“lalangue".  

 Há que se constituir sustentabilidade discursiva para a criação de novas leis, pois de 

nada adianta existir uma lei que desde o período mosaico está simbolizada e escrita: “Não 

matarás”, se ainda hoje existe um discurso da violência que sustenta a morte. 

 O ser humano cria leis e as segue por dever, porém não há garantias de que essas leis 

serão seguidas da mesma maneira por todos, até porque a própria lei é uma transgressão às 

pulsões primeiras do homem.  Porém, a lei instaura um contrato que, em função da civilidade, 

cumpre-se. 

 Contudo, o medo da punição não é suficiente para deter as pulsões dos Sujeitos, do 

que constatamos a necessidade de negociação incessante entre os seres humanos. O ser 

humano não é uma criatura gentil que apenas se defende de algum ataque o qual sofra, mas 

sim um ser dotado de pulsões que lhe imprimem uma significativa marca de agressividade, 

cujos efeitos podem ser amplamente compreendidos a partir da apropriação que uns fazem 

dos outros.  

 A humanidade do homem origina-se no Estado de Direito, pois o retira do Estado de 

Natureza, da horda, da violência desregrada, permitindo a ele ultrapassar a violência original e 

racionalizar, criar, inventar a humanidade. É no enfrentamento de todos os desafios internos e 

externos que o ser social constroi a democracia. É na administração da violência, no repensar 

constantemente os princípios do ser humano, na tolerância, na pluralidade, solidariedade e 

questionamentos que o homem pode aprender para controlar. Em sendo a reparação da ordem 

do ser social, elaborador de pensamentos, definições, cabe a ele a elaboração da filosofia 

política que se encarrega da definição de valores como justiça, liberdade, autonomia, direitos 

humanos e outros, objetivando a garantia da manutenção da sociedade aquém do limite que 

marca totalitarismos e garantir o equilíbrio social. 

 

O levante 

 O Levante dos Posseiros deu-se pela ação daqueles que detinham o direito de posse de 

terras na região Sudoeste do Paraná em 1957, contra as companhias colonizadoras, mormente 

a CITLA, que tentava vender de maneira ilegal as terras que já estavam ocupadas pelos 

posseiros. Em outubro do mesmo ano, as cidades de Francisco Beltrão, Pato Branco e Santo 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

112288 
 

Antônio do Sudoeste uniram-se e em ação conjunta expulsaram as empresas colonizadoras e 

seus jagunços da região, livrando os posseiros do ônus da compra das terras onde já moravam. 

 No dia 21 de maio de 1957, na localidade de Verê (Pr), os jagunços executaram o 

vereador Pedrinho Barbeiro por ser ele o representante dos posseiros que levava adiante as 

reivindicações a respeito da posse das terras. Essa era uma das táticas das Companhias de 

terra: matar quem fosse contrário ou se revoltasse contra os desmandos, estuprar mulheres e 

meninas adolescentes, disseminar o pavor. 

 A partir desse assassinato, o advogado Edu Potiguara, que era amigo de Pedrinho 

Barbeiro, decide auxiliar os colonos buscando ajuda na capital - Curitiba, onde descobre que 

as autoridades eram todas coniventes com o que estava ocorrendo, visto que a CITLA era uma 

companhia do Grupo Lupion, o governador do Estado. De posse de tal informação, os colonos 

passaram a agir por conta própria, organizando tocaias e tentando fechar os escritórios das 

companhias de terra da região, demonstrando que tinham força em número e disposição para 

pelejar por seus sonhos de recomeçar uma vida nova em terras novas. 

 O primeiro embate entre os jagunços e os colonos deu-se no Verê, no mesmo local 

onde Pedrinho Barbeiro havia sido assassinado pelos jagunços. Nesse local morreu o colono 

Leopoldo Preilepper. Depois desse fato, as companhias de terra intensificaram a violência 

contra os colonos; a polícia local tentava desarmá-los e ocorreu que a polícia de Francisco 

Beltrão passou a espancar os colonos. (GOMES, 1987, p. 74). 

 Segundo Gomes (1987, p. 78-79), na região da fronteira a situação agravava-se, 

especialmente após a violência praticada contra um colono da região, que teve suas filhas e 

esposa estupradas e mortas e depois foi espancado e castrado pelos jagunços. 

 

(Fig. 1) Francisco Beltrão - 1957 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

112299 
 

 A violência crescia, igualando jagunços e colonos, até que em 10 de outubro de 1957 

(Fig. 1), a liderança do movimento dos posseiros, entre eles Walter A. Pécoits e Luis Prolo, 

reuniu-se em Francisco Beltrão e planejou a mobilização dos colonos através da Rádio 

Colméia, os quais atenderam ao chamado e vieram em massa, invadiram os escritórios, 

tomaram os documentos ilegais, notas promissórias, rasgaram e espalharam pelas ruas da 

cidade.  

Durante os dias 10 e 11 de outubro de 1957, toda a região Sudoeste esteve em revolta 

e o ódio dos colonos expressou-se pela destruição dos escritórios. Os jagunços tentaram fugir, 

mas foram presos a caminho de Clevelândia. No dia 11, chegou a Francisco Beltrão o Chefe 

de Polícia do Estado, Pinheiro Júnior, para resolver a situação. Na tentativa de acalmar os 

ânimos, Pinheiro Júnior nomeia Walter Pécoits como delegado, que juntamente com a 

comissão de líderes do movimento impõe ao Governo do Estado uma série de medidas que 

são aceitas de pronto: substituição do delegado de polícia, exoneração do promotor, 

transferência do juiz e retirada das companhias de terra da região. Após esses atos, Pinheiro 

Júnior retorna à capital. Não houve força do Estado contra os colonos, pois caso ocorresse, 

todas as fraudes que estavam ligadas ao Governador Lupion viriam à tona. 

 Para assegurar a paz, no dia 19 de março de 1962 o Excelentíssimo Presidente da 

República, Senhor João Goulart, através de um decreto, criou o GETSOP – Grupo Executivo 

para as Terras do Sudoeste do Paraná, órgão público subordinado ao Gabinete Militar da 

Presidência da República e do Conselho de Segurança Nacional, conforme Gomes (1987, p. 

118). O GETSOP ia ao encontro dos colonos para estabelecer uma situação que já existia, de 

acordo com o que o posseiro declarava, oficializando-a. Os posseiros passaram a ser os 

legítimos proprietários das terras. 

 O Grupo GETSOP foi extinto em 1973. 

 

Considerações finais 

Depois de resolvidas as questões da posse da terra através do conflito violento que 

passou para a história como a Revolta dos Posseiros, na região Sudoeste do Paraná, entre 

posseiros e companhias colonizadoras, iniciou-se outra fase do processo de humanização, de 

modernização agrícola de base tecnológica, orientada pelo capital industrial. Uma nova ótica 

para o campo a partir da transformação da produção agrícola e dos setores industriais, 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

113300 
 

exigência de uma nova ordem que estava a surgir na região: o progresso estava se instalando e 

não havia como impedir esse avanço. 

A inscrição da violência que existe dentro de cada ser humano, latente e sempre pronta 

a se manifestar desde que incitada por uma pulsão da sua ordem, não pode ser negada ou 

apagada. Naquela situação vivida pelos colonizadores sudoestinos, o preço pago pela 

passagem da ordem antiga para a nova situação foi preço de sangue, de violência, sofrimento, 

vergonha, terror, perdas irreparáveis. Porém, o homem de 1957, desbravador da Região 

Sudoeste, não teve escolha, posto que inserido no processo. 

O colonizador dessa região em 1957 teve seu rito de passagem redefinindo fronteiras, 

coerentemente simbólicas, e as demarcou a sangue: cumpriu o trajeto da morte até a vida, re-

significando o sentido da fundação da civilização do Sudoeste do Paraná. A matriz cultural 

dessa região traz em seu âmago a marca da violência, o que não difere de tantas outras 

regiões. Essa inscrição reflete uma consciência profunda do valor da terra, da vida, da 

comunidade, da força e da união. Essa é uma sociedade que não negou a morte, pois se o 

fizesse, estaria negando a sua possibilidade e escolha de vida. 

Se atualmente essa região é progressista, destacada produtora agrícola e industrial, 

deve em grande parte aos fundadores dessa sociedade. Cinquenta e cinco anos atrás, era 

campo de batalha por ideais de voz, de sobrevivência e de justiça. Imperativamente 

prevaleceu a força representativa do povo, que não negou nem ocultou a morte, antes sim, 

mesmo desprovido de armas, preferiu enfrentar sua horrenda face. 

A sociedade atual prefere negar a morte, tenta burlá-la e botuliza o passar do tempo 

que marca o ser humano. Mas a construção de uma história de vida passa obrigatoriamente 

por um caminho: o enfrentamento da morte, confrontos, lutas e guerras. 

No início da segunda década do século XXI, diariamente enfrenta-se novos desafios 

tecnológicos. Porém, para que o ser humano compreenda o seu lugar, principalmente o lugar 

de cada um, há que rebuscar o passado para verificar onde seus pés estão fincados. A invasão 

de miniconceitos na concretização da vida social está pulverizando cada vez mais os 

conhecimentos, porém o lastro que mantém uma sociedade enquanto comunidade, firme, sem 

adernar, é a linguagem universal de que a imagem refletida por essa sociedade regional torna 

evidente: é-se filho de quem é. E a aprendizagem dessa universalidade, que se transforma 

veloz e diariamente, é o atual rito de passagem, adaptação, parte que cabe a cada ser humano. 

 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

113311 
 

Bibliografia 

 

ARENDT, H. A condição humana. Rio de Janeiro: Editora Forense universitária, 2001 

 

_____. Da violência. Brasília: Editora da UNB, 1985. 

 

FREUD, Sigmund. Obras Completas. Das Unheimlich. Edição Standard Brasileira das Obras 

Psicológicas Completas de Sigmund Freud.  V. I a XXIV. Rio de Janeiro: Imago, 1987. 

 

GOMES, Iria Zanoni. 1957 – a revolta dos posseiros.  2. Ed. Curitiba: Edições Criar, 1987. 

 

LACAN, J. O desejo e sua interpretação. O Seminário VI. 1958-1959. Inédito. Tradução livre 

da Associação Psicanalítica de Porto Alegre, 2002.  

 

_____. O Seminário XX: mais ainda. 1972-73. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1982. 

 

MILNER, Jean Claude. O amor da língua.  1987. 

 

WAICHOWICZ, Ruy Christovan. Paraná, Sudoeste: ocupação e colonização. 2. Ed. 

Curitiba: Editora Vicentina, 1987. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

113322 
 

 

O cárcere e a escritura da fuga em Arturo, a estrela mais brilhante, de Reinaldo 

Arenas 

FORSTER, Gabrielle da Silva
*
 

 

Resumo: O presente trabalho se propõe a observar como a estética da evasão se constrói na novela areniana 

intitulada: Arturo, a estrela mais brilhante, para então notar como esta é capaz de criar aberturas dentro e fora do 

espaço ficcional, de deixar passar linhas de fuga desterritorializantes. Para isso, recorre-se às considerações de 

Deleuze e de Blanchot acerca do impessoal na literatura, pois estas, além de desestigmatizarem a relação 

intrínseca entre vida e obra que percorre a produção do escritor cubano, também acabam por indicar que na 

referida novela há a invenção de uma linha de vida possível no invivido e no invivível. Não a vida de Reinaldo 

Arenas, nem mesmo a do protagonista confinado ao contexto cubano mencionado, mas a do visionário, já 

impessoal, que ouve e vê, numa espécie de língua estrangeira que o arrasta, o intolerável de uma situação, 

abrindo assim um novo leque de possíveis. É no devir-outro que reside a potência de fuga, fazendo a vida correr 

e desvinculando-a de todo o poder, de toda a dominação.  

 

Palavras-chave: Reinaldo Arenas. Devir. Linha de fuga. 

 

 

Uma das características mais marcantes na obra de Reinaldo Arenas e, por isso 

mesmo, recorrentemente mencionada pela crítica, é a relação intrínseca que se estabelece 

entre vida e obra na produção artística do escritor, como afirma Peña: “su vida y su obra van 

siempre de la mano, por lo que es difícil, si no imposible, separar una de otra” (PEÑA, 2088, 

p.9). A vida deste atravessa sua ficção com a mesma intensidade com que a literatura esteve 

presente em sua vida. Perseguido e preso pela ditadura castrista, o escritor cubano foi 

obrigado, durante o tempo em que viveu no seu país, a esconder seus manuscritos e a fazer 

manobras para publicá-los no exterior, o que só ocorreu com a ajuda de amigos como Jorge e 

Margarida Camacho. Mesmo enfrentando as maiores adversidades, que incluíam a 

possibilidade de tortura assim como a de ser impunemente assassinado, ou seja, enfim, 

silenciado, Arenas não abandonou o literário. Seguiu escrevendo, embora isso pudesse 

implicar em reescritura, como foi o caso de Otra vez el mar, obra que segundo ele foi reescrita 

três vezes, “porque os originais, como as próprias ondas, perdiam-se incessantemente e iam 

parar, por uma razão ou outra, nas mãos da polícia” (ARENAS, 2009, p. 148). A primeira 

perda do manuscrito lhe deixa perplexo, como afirma em sua autobiografia Antes que 

anochezca: 

                                                           
*
 Universidade Federal de Santa Maria (UFSM). E-mail: babiforster@ig.com.br. 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

113333 
 

Fiquei completamente atordoado nos primeiros dias. Levara anos para terminar 

aquela obra, que era um dos meus maiores atos de vingança, um de meus trabalhos 

mais inspirados. Era uma dádiva do mar e o resultado de dez anos de decepções 

vividas sob o regime de Fidel Castro. Ali eu havia colocado toda a minha fúria 

(ARENAS, 2009, p.155). 

É essa fúria que menciona – o direito ao grito que encontrou na palavra literária, que o 

faz recomeçar o trabalho outra vez e ainda outra, pois, pelo que tudo indica, Reinaldo Arenas 

viveu acreditando no que, segundo ele, lhe disse em determinado momento Lezama Lima, 

“lembre-se de que nossa única salvação é através da palavra; escreva” (ARENAS, 2009, 

p.278). Nesse sentido, é impossível não notar que foi numa íntima relação com a repressão e a 

violência imposta pela ditadura de Castro, que se configurou na obra areniana o que María 

Teresa Miaja de la Peña denomina “un artífice del arte de la fuga”(PEÑA, 2008, p.60), posto 

que, de acordo com a autora, “hay que reconocer que toda su obra está permeada del tema de 

la evasión, como también lo estuvo su vida” (PEÑA, 2008, p.60). 

A literatura foi uma possibilidade de fuga vislumbrada por Reinaldo Arenas e não 

poderia deixar de ser mencionada devido à pertinência da relação entre o fictício e o literário 

em sua obra. No entanto, o que nos interessa não é resvalar para um psicologismo extremo e 

prejudicial para qualquer entendimento do literário, e sim, observar como a evasão enquanto 

escritura se processa na narrativa do referido escritor. Nesta, os dois âmbitos – o da existência 

e o da literatura – estão intimamente imbricados, porém de maneira criativa, através de um 

trabalho estético com a linguagem, de forma que os dados biográficos do escritor, que podem 

ser mapeados em seus textos, emergem sempre como ficção e reelaboração, o que faz com 

que o sujeito autoral se despersonalize na experiência da escrita, na vitalidade da palavra 

poética. Ato transgressivo, segundo Blanchot, pois impulsiona o ser para longe das amarras de 

um eu fechado, cartesiano; para longe dos limites da identidade una e também da objetividade 

dada, que no nomear só podem aparecer na forma de uma ausência, já que: 

Quando falo, nego a existência do que digo, mas nego também a existência daquele 

que diz: minha palavra se revela o ser em sua inexistência, afirma, dessa revelação 

que ela faz a partir da inexistência daquele que a fez, de seu poder de se afastar de si, 

ser outra que não seu ser. Por essa razão, para que a linguagem verdadeira comece, é 

preciso que a vida, que levará essa linguagem, tenha feito a experiência do seu nada, 

que ela tenha ‘tremido nas profundezas e tudo que nela era fixo e estável tenha 

vacilado’ (BLANCHOT, 2011, p.333, grifo do autor). 

O neutro de Blanchot proclama a passagem da primeira para terceira pessoa, afirma o 

deslizamento para o impessoal, estando assim próximo do pensamento deleuziano, de acordo 

com o qual “a literatura só começa quando nasce em nós uma terceira pessoa que nos destitui 

do poder de dizer Eu” (DELEUZE, 1997, p.13). Essa possibilidade de ultrapassar o si e a 

realidade no processo da escrita não desvincula a relação da literatura com o real nem com o 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

113344 
 

sujeito que a produz, e que, inegavelmente, realiza sua atividade, seu trabalho, no mundo, 

apenas indica a necessidade de se repensar estas conexões. Já sabemos que a literatura não é 

um universo autotélico, como queriam os estruturalistas, mas também que ela não é o reflexo 

do real, como aparece em estudos literários que recorrem a um “sociologismo vulgar”. Há que 

pensar a relação como um trabalho de mediação e é nesta esteira que o pensamento de ambos 

os estudiosos se colocam. A literatura não retrata a realidade, mas a apresenta em outra 

versão, ou seja, a ficção tem a capacidade de desdobrar o nosso mundo, fazendo-o o vir à tona 

como o outro de todos os mundos, conforme sugere Blanchot. E nisto reside a sua potência de 

fuga, já que o autor é “livre para criar um mundo sem escravo, um mundo onde o escravo, 

agora senhor instala a nova lei; assim, o homem acorrentado obtém imediatamente a liberdade 

para ele e para o mundo; nega tudo o que ele é para se tornar tudo o que ele não é” 

(BLANCHOT, 2011, p.324-325). 

Sendo assim, reconhece-se que é somente no devir outro que se encontra a 

possibilidade de transgredir. É no desvario, no delírio da literatura, que arrasta o eu tornando-

o um estrangeiro a vagar nômade no deserto da linguagem que desdobra o mundo, que reside 

a possibilidade de inventar um povo que falta, porque “embora remeta sempre a agentes 

singulares, a literatura é agenciamento coletivo de enunciação” (DELEUZE, 1997, p.15). Não 

se refere a um “eu” pessoal, mas a processos de subjetivação, que se produzem na dobra de 

uma relação de forças, o que permite que aquilo que o escritor vê e ouve nos interstícios da 

linguagem estabeleça uma ponte, sempre movediça, entre o escrito e o lido. Ou seja, “atingir o 

ele significa abrir a possibilidade de todos experimentarem a literatura. Um discurso sem eu é 

um discurso de todos, um discurso de ninguém” (LEVY, 2011, p.41). 

Nos trabalhos de Deleuze em parceria com Guattari – em especial em O anti-édipo: 

capitalismo e esquizofrenia – tomamos conhecimento de que, de acordo com o referido 

pensamento filosófico, há três linhas que nos atravessam. Uma linha molar, de 

segmentaridade dura, através das quais os “sujeitos”, os relacionamentos e os conjuntos 

molares (Estados, instituições, classes) são segmentarizados, previstos, controlados; uma 

linha molecular, de segmentaridade maleável, que inclui processos infrapessoais, movimento, 

devires, fluxos, que captam as relações e as divisões de outra maneira, escapando da 

sobrecodificação e da binarização; e a linha de fuga, de ruptura e criativa. Essas linhas não 

podem ser separadas, coexistem umas nas outras. Ao mesmo tempo em que os centros de 

poder se encontram nas duas linhas, já que toda “a política é ao mesmo tempo macropolítica e 

micropolítica” (DELEUZE & GUATTARI, 1996, p.90), como já havia colocado Foucault, 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

113355 
 

cruza-se com elas uma terceira percepção, a linha de fuga, através da qual nos tornamos 

clandestinos, capazes de traçar nossos próprios territórios, desterritorializar.  

É com o intuito de observar como a estética da evasão se constrói na narrativa de 

Reinaldo Arenas e consequentemente notar como ela é capaz de criar aberturas dentro e fora 

do espaço ficcional, de deixar passar linhas de fuga, que se constrói esse artigo. Para isso, 

escolhemos a novela Arturo, a estrela mais brilhante, ao passo que esta pode ser vista como 

testemunho da condição desumana a que eram submetidos os presos nos campos de trabalho 

da UMAP (Unidad Militar de Ayuda a la Producción); campos estes desenvolvidos durante o 

regime ditatorial de Fidel Castro. Na obra dedicada ao amigo Nelson, condenado à morte e 

fuzilado aos 16 anos, se figura a experiência próxima do horror vivenciada nos campos de 

concentração. Porém, o jogo estético com a linguagem reverbera na obra a dor oriunda de 

toda a forma de intolerância e de abuso de poder, apontando para uma nova forma de 

percepção onde o outro possa seguir sendo o outro. Aqui, quem corre é a linguagem e a 

chance de fuga se ilumina mesmo que no irrealizável.  

A narrativa apresenta como recurso estilístico a construção de um único parágrafo 

narrado em terceira pessoa, mas permeado pelo monólogo interior e pelo fluxo de consciência 

do personagem protagonista – Arturo; sendo pela ótica deste que o referente histórico já 

mencionado é focalizado. Prisioneiro, vítima do sistema ditatorial, sem direito à fala e à 

escolha, a opção que o personagem encontra para fugir da condição opressora na qual está 

imerso é a escrita. No entanto, para realizar a atividade, era preciso esconder-se, despistar os 

outros, fingir muitas vezes estar resignado. Mesmo frente às inúmeras adversidades, ele 

escreve. Escrever é uma urgência, porque 

todos, sem protestar, com a ingenuidade típica dos animais, teriam morrido em 

silêncio; todos, todos, todos menos ele, porque ele ia se rebelar, dando testemunho 

de todo o horror, comunicando a alguém, a muitos, ao mundo, ou mesmo que fosse a 

uma só pessoa (ARENAS, 1996, p.90).  

Essa necessidade de falar, de comunicar o terror vivenciado, que encontramos na 

citação acima e na empreitada de Arturo ao longo de toda a tessitura do texto, atualiza o que 

Márcio Seligmann-Silva afirma sobre o testemunho: “ele se apresenta como uma condição de 

sobrevivência” (SELIGMANN-SILVA, 2006, p.73). Além disso, em consonância com o teor 

testemunhal, notamos que a temporalidade do relato é apresentada pelo viés de uma sincronia 

múltipla, na qual o passado e o presente fundem-se constantemente, o que indica “a 

incapacidade de incorporar em uma cadeia contínua as imagens ‘vivas’, ‘exatas’” 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

113366 
 

(SELIGMANN, 2005, p.87) que, segundo Seligmann, “também marca a memória dos 

traumatizados” (SELIGMANN, 2005, p.87). 

Portanto, em Arturo, a estrela mais brilhante, os momentos do passado surgem no 

presente com tamanha força que não podemos dizer que são lembrados, mas vivenciados 

outra vez. Aqui, o Cronos contínuo, diacrônico, é atravessado constantemente por Aion
13

, 

tempo do rizoma e do a-tempo, segundo Deleuze, no qual se entra por todos os lados, já que 

neste, passado e futuro coexistem, fragmentando o presente. Por isso, Arturo desperta, não 

com o barulho dos veículos, mas com “o ranger da roldana manipulada por ela, a Velha Rosa, 

lá embaixo, junto ao poço” (ARENAS, 1996, p.75); quando lembra que houve certa vez um 

concerto se pergunta se foi “essa noite, ou aquela noite, ou uma noite, ou na noite” 

(ARENAS, 1996, p.78) e ao recordar momentos com a mãe descobre que tudo aquilo “era 

ainda mais real que no momento em que aconteceu, pois o acontecimento em si estava 

contaminado pelos incidentes do momento” (ARENAS, 1996, p.73). Aion, o tempo das 

intensidades e das potencialidades, domina o fluxo temporal da referida narrativa, sendo por 

isso que a música, escutada por Arturo no concerto, “parecia roçar suas mãos, fluir lentamente 

por seu pescoço, levá-lo a um lugar, a outro” (ARENAS, 1996, p.78), no qual está a imagem 

da mãe: “a música, e ela, a figura alta, apontando, a música, e ela, a figura protetora, amada e 

amante, a única realmente venerada para ele” (ARENAS, 1996, p.81). Assim, por meio de um 

recurso estilístico em que o tempo é multidirecional surge uma subjetividade em movimento 

que não se busca na história ascendente e linear, mas nas marcas do caminho, no trajeto nem 

sempre retilíneo, no que foi, mas ainda é, pois a obra areniana estabelece com a História uma 

condição deslegitimadora, ao passo que se apresenta como uma faceta desta, revelada pelo 

ângulo daqueles que no período foram brutalmente silenciados.  

Pela voz de Arturo, observamos o trabalho forçado, a violência e a humilhação a que 

foram submetidos muitos cubanos enviados aos campos de concentração por serem 

homossexuais. No ambiente do cárcere, que o protagonista chama muitas vezes de inferno, 

todos, inclusive os soldados convertem-se em animais, “um animal manso ou agressivo pelas 

coisas mais insignificantes” (ARENAS, 1996, p.71). Ali, a violência física e moral tem sua 

morada, como podemos observar nas seguintes passagens: “antes do amanhecer era dado o 

                                                           
13

 “Segundo Aion, apenas o passado e o futuro insistem ou subsistem no tempo. Em lugar de um presente que 

reabsorve o passado e o futuro, um futuro e um passado que dividem a cada instante o presente, que o 

subdividem ao infinito em passado e futuro, em ambos os sentidos ao mesmo tempo. Ou melhor, é o instante 

sem espessura e sem extensão que subdivide cada presente em passado e futuro, em lugar de presentes vastos e 

espessos que compreendem, uns em relação aos outros, o futuro e o passado” (DELEUZE, 2006, p.193). 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

113377 
 

grito ‘de pé’, ao que geralmente se anexava a palavra ‘bichonas’” (ARENAS, 1996, p.84), 

“alguns eram castigados a permanecer três dias inteiros sob o sol” (ARENAS, 1996, p.89) e 

“um dia um grupo de oficiais jovens e durões enterrou um até o pescoço no pátio do 

acampamento , assim o mantiveram vários dias, quando o tiraram de lá tinha febre alta e havia 

perdido a fala” (ARENAS, 1996, p.89). Também há na novela, a denúncia da hipocrisia que 

envolvia este ambiente hostil, pois ao relatar que os soldados másculos mantinham relações 

sexuais com os presos, a obra acentua o abuso de poder, ao passo que revela a arbitrariedade 

da condenação que, adotando uma perspectiva distorcida e machista, exclui e maltrata alguns, 

ao mesmo tempo em que tolera a prática homossexual em outros casos, naqueles nos quais os 

militares se envolvem. Estes acreditam apenas afirmar sua masculinidade no ato, esquecendo 

ou fingindo esquecer a força do desejo que os move. 

Além disso, nesse espaço em que vigora a repressão não há lugar para o diferente, o 

que pode ser visualizado na interação de Arturo com os outros presos, pois estes, que devem 

ser vistos como os excluídos e marginalizados pelo sistema, também atuam como opressores; 

o que revela a instalação do macro no micropolítico. Para ser aceito pelo grupo o protagonista 

precisa representar um papel, utilizar uma máscara que o une ao estereótipo dos outros. Ao 

manter-se calado e distante sofre agressões orais e físicas e assim descobre que para 

sobreviver precisa se adaptar ou ao menos fingir que se adaptou. Sendo assim, “manipulou 

aquela gíria afetada e delirante, começou a lançar a típica gargalhada da louca histérica, a 

cantar, a desfilar, a pintar os olhos e o cabelo e os lábios” (ARENAS, 1996, p.86), 

destacando-se tanto que foi eleito — A rainha das Loucas Cativas. Neste ambiente, todo o 

direito à liberdade de expressão é cassado, como revela o personagem: “era preciso dançar, 

integrar-se aos barulhos e aos gritinhos, como uma puta tinha que, simplesmente mover as 

nádegas, como um escravo, tinha que, obrigatoriamente, se render ao trabalho” (ARENAS, 

1996, p.87). Ao sofrer preconceito no próprio grupo dos excluídos, emerge da voz de Arturo 

uma crítica afiada, não apenas à ditadura castrista, mas a uma grande e antiga forma de ver, 

que coloca a todo o momento etiquetas e, apoiada em divisões racistas e sexistas, exclui, 

reprime e marginaliza todos os que não se enquadram no modelo eurocêntrico e hegemônico. 

Assim, Arturo compreendeu que  

traição, roubo, ofensa, morte, tudo podia acontecer, e de fato acontecia, mas o que 

não se admitia era que não se levasse em consideração, na hora de cometer o delito 

(antes e depois), a imensa maioria, que não se confiasse nela, que alguém não se 

submetesse a ela...(ARENAS, 1996, p.85). 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

113388 
 

Confinado ao cárcere, sem direito à liberdade no seu país, aceito pelos outros presos 

apenas sob a lei de uma política de assimilação, ou seja, com a condição de transformar-se no 

mesmo, igual a todos os outros, e igualmente rejeitado pela mãe, aquela que deveria protegê-

lo, amá-lo incondicionalmente, e que não o aceita por sua opção sexual, Arturo encontra na 

palavra a única oportunidade de fuga. O ato de escrever, no qual projeta seus desejos, 

impossíveis de realizarem-se no contexto em que vive, é para ele uma espécie de salvação, a 

especial forma que encontra para desligar-se da realidade, construindo por meio da palavra e 

da imaginação outra versão do mundo, na qual está livre para pensar e para ser, sendo por isso 

que “decidiu que para se salvar tinha que começar imediatamente a escrever e imediatamente 

começou” (ARENAS, 1996, p.88). Nesse processo de escrita 

se orientavam misteriosamente as ideias, chegavam, eram selecionadas, eram 

rejeitadas as imagens simples ou repetidas, feias ou tristes que diariamente tinha que 

contemplar e que seguramente eles, os outros, os demais, todos, lançavam contra a 

sua memória ou sua ilusão, sempre para foder, sempre para foder, querendo estragar 

sua obra, querendo interrompê-lo, querendo confundi-lo e perdê-lo, reduzi-lo, fazê-

lo adaptar-se a suas estúpidas ponderações, suas mesquinhas concepções, ao mundo, 

seu mundo (o mundo deles), à vida, a suas asquerosas vidas; mas todas as suas 

ponderações, todas as suas forças e até seus gestos, todo o seu organismo e suas 

intenções, todos os seus sentidos estavam tensos, limpos, alertas, prontos, dispostos 

a assimilar e a rejeitar, a aproveitar e  transformar, a sacrificar, em função da grande 

obra que por eles fluía (ARENAS, 1996, p.66).  

A construção do que chama de a grande obra, impele Arturo a despersonalizar-se para 

produzir a ruptura com o contexto do qual faz parte, a ultrapassar a si mesmo – o encarcerado, 

e atingir o ele, o outro, livre para viver no lugar a ser construído, o que fica claro na passagem 

que indica que através do processo de escrita “ele já parecia ter se tornado independente do 

resto de seu ser, de seu organismo, de seus instrumentos necessários para se manifestar, de, 

inclusive, seu próprio cérebro” (ARENAS, 1996, p.66). A dissolução até mesmo do 

organismo, que observamos nesta citação, indica a obrigatoriedade de construir, para fazer 

passar a linha de fuga criativa, um corpo sem órgãos, como indicam Deleuze e Guattari: 

“encontre seu corpo sem órgãos, saiba fazê-lo, é uma questão de vida ou de morte, de 

juventude e de velhice, de tristeza e de alegria. É aí que tudo se decide” (DELEUZE & 

GUATTARI, 1996, p.11). Por que um CsO? Porque ele substitui a interpretação pela 

experimentação; ele é o campo de imanência do desejo, conexão de desejos e nele só passam 

fluxos, intensidades. É através dele que se processam devires e linhas nômades. Dessa forma, 

através da escrita, ele atinge o impessoal e o impossível: 

era como se alguém, ele mesmo, mas não ele, estivesse representando um papel 

inconcebível, fazendo gestos nunca vistos antes, provocando um pranto, uma 

alegria, uma plenitude, lançando ante um auditório um ritmo, uma canção, uma 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

113399 
 

melodia, a única, a deliciosa, a que todos sempre que tinham sonhado, tinham 

esperado secretamente aterrorizados e felizes (ARENAS, 1996, p.67). 

É com o intuito de escapar que o personagem passa a criar outro mundo, um “universo 

onde não havia leis casuístas, mesquinhas e mutantes, mas as inalteráveis, divinas leis 

amparadas pela intuição e pelo ritmo” (ARENAS, 1996, p.118). Aos poucos o preenche com 

castelos, pontes, lagos, elefantes, pedras preciosas, imensas planícies; se sente um deus a 

construir outra vez o mundo esse, construído anteriormente pelo Deus, agora ausente, como 

ele menciona. E entre as imagens que faz surgir estão “árvores gigantescas de raízes aéreas” 

(ARENAS, 1996, p.74) que podem ser lidas como o símbolo arquetípico da árvore cósmica 

que permite ultrapassar a matéria e o circunstancial. Ao dançar se situa no centro do bosque, 

no umbigo do mundo, onde a consciência se faz desperta e livre dos véus de maya e do 

círculo vicioso de samsara. Sempre surgem águas, águas claras, gloriosas águas, 

transparentes, límpidas, e estas  

simbolizan la suma universal de las virtualidades. Son depósito de todas las 

posibilidades de la existencia; preceden a toda forma y sostienen toda creación […] 

por esto el simbolismo de las aguas implica tanto la Muerte como el Renacimiento 

(ELIADE, 1979, p.165).  

Este universo cheio de imagens simbólicas e oníricas é construído para ele, objeto do 

seu desejo e descrito como um belo adolescente. No entanto é possível considerar que este 

outro pode ser visto como o duplo do personagem, recurso estilístico recorrente na obra de 

Reinaldo Arenas e que já está presente desde seu primeiro romance Celestino antes del alba. 

Para confirmar nossa hipótese podemos mencionar que a descrição dada do jovem é a de uma 

incrível beleza, a mesma que invade o protagonista após algum tempo no cárcere e que os 

outros não percebem; o que pode ser visualizado neste trecho: “um dia, ao se levantar, Arturo 

descobriu que se havia tornado insolitamente belo [...] como era possível que não ficassem 

maravilhados, surpreendidos ante tal transformação?” (ARENAS, 1996, p.93-94). Além 

disso, para habitar o outro dos mundos, construído através da fabulação, é preciso que surja 

outro, que não o Arturo, fisicamente aprisionado. Somente na ir(realidade) fictícia o 

personagem pode tornar-se livre, sendo por isso que a imaginação deste é peça fundamental 

da novela, o que pode ser estendido para outras obras do escritor cubano, já que, como afirma 

Martha Patraca Ruiz “para la mayoría de los personajes de la obra de Reinaldo Arenas la 

imaginación es equivalente a la respiración […] Viven en tanto que imaginan (RUIZ, 2008, 

p.72). Para Arturo, o ato de escrita é o  

momento da grande identificação, do verdadeiro encontro, e toda a opressão e a falta 

de sentido de uma existência superficial primeiro, escravizada depois, inútil sempre, 

se acabava, terminava ante aquela imensa planície onde ele tinha situado os elefantes 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

114400 
 

e agora configurava uma roseira, pois o real [...] não está no terror que se padece, 

mas nas invenções que o apagam, pois elas são mais fortes, mais reais que o próprio 

terror (ARENAS, 1996, p.69).  

Ao potencializar outra versão do mundo na qual ele é livre, o personagem reage contra 

o contexto do qual faz parte, mostrando, através do grito de alarme reverberado pela palavra, 

a impossibilidade de viver num meio onde a diferença não é tolerada; e onde, no caso 

específico, ela é cruelmente massacrada. No ambiente sem saída no qual se encontra, Arturo 

descobre uma possibilidade na impossibilidade fictícia ao assumir que “o poder da criação, 

era o poder de fazer tudo, o poder de participar de tudo, o poder de poder safar-se rapidamente 

da mesquinha tradição, da mesquinha maldição, da miséria de sempre” (ARENAS, 2006, 

p.117). Como, “se, no âmago da literatura e da linguagem, para além dos movimentos 

aparentes que as transformam, estivesse reservado um ponto de instabilidade, um poder de 

metamorfose substancial, capaz de tudo mudar sem nada mudar” (BLANCHOT, 2011, 

p.350). 

Nesse sentido, o trajeto que a obra traça, entre a realidade dada e a realidade virtual, 

deve ser compreendido como um processo de devir constante entre o que é imposto e o que 

está em vias de se tornar, residindo nisto a construção estrutural da narrativa que se vale de 

um fluxo contínuo onde as palavras correm sem marcação/divisão paragrafal. As linhas de 

fuga traçados no texto estão no intermezzo, entre o contexto repressivo e o mundo imaginário 

construído por Arturo. Deste deslocamento, resulta a abertura do final do texto, que embora 

indique a morte, também revela a fuga: “quando os disparos finalmente o fulminaram, Arturo, 

já alcançava a linha monumental dos elefantes reais” (ARENAS, 1996, p.124). Linha 

monumental, linha de fuga. Se o outro do mundo construído pelo protagonista não se dissolve 

com o falecimento físico é porque ele é real, como o protagonista insiste em iluminar, ele é 

criação de uma forma de vida que pede para acontecer, pois como afirma Deleuze, real e 

imaginário devem ser intercambiáveis: “um devir não é imaginário, assim como uma viagem 

não é real. É o devir que faz, do mínimo trajeto, ou mesmo de uma imobilidade no mesmo 

lugar, uma viagem; e é o trajeto que faz do imaginário um devir” (DELEUZE, 1997, p.88). 

Na novela areniana há a invenção de uma linha de vida possível no invivido e no 

invivível. Não a vida do protagonista confinado ao contexto cubano mencionado, mas a do 

visionário, já impessoal, que ouve e vê, numa espécie de língua estrangeira
14

 que o arrasta, o 

                                                           
14

 De acordo com Deleuze, essa espécie de língua estrangeira, que o escritor faz passar através de seu estilo, da 

variação sintática “não é outra língua, nem um dialeto regional redescoberto, mas um devir-outro da língua, uma 

minoração dessa língua maior, um delírio que a arrasta, uma linha de feitiçaria que foge ao sistema dominante” 

(DELEUZE, 1997, p.16). 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

114411 
 

intolerável de uma situação, abrindo assim um novo campo de potencialidades. É esse devir-

outro que faz a vida correr, desvinculando-a de todo o poder, de toda a dominação.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

114422 
 

Referências 

 

ARENAS, Reinaldo. Arturo, a estrela mais brilhante. In: A Velha Rosa. Rio de Janeiro: 

Record, 1996. 

 

_____. Antes que anoiteça. Rio de Janeiro: BestBolso, 2009. 

 

BLANCHOT, Maurice. A parte do fogo. Rio de Janeiro: Rocco, 2011. 

 

DELEUZE, Gilles. Crítica e clínica. São Paulo: Ed. 34, 1997. 

 

_____ Lógica do sentido. São Paulo: Perspectiva, 2006. 

 

_____; GUATTARI, Félix. Mil platôs: capitalismo e esquizofrenia. São Paulo: Ed. 34, 1996. 

Vol. 3.  

 

ELIADE, Mircea. Imágenes y símbolos. Madrid: Taurus ediciones, 1979. 

 

LEVY, Tatiana Salem. A experiência do fora : Blanchot, foucault e Deleuze. Rio de Janeiro: 

Civilização Brasileira, 2011. 

 

SELIGMANN-SILVA, Márcio. O testemunho e a política da memória: o tempo depois das 

catástrofes. Proj. História, São Paulo, (30), p. 71-98, jun. 2005. 

 

_____. Narrar o trauma. A questão dos testemunhos de catástrofes históricas. In: UMBACH, 

Rosani Ketzer (org). Memórias da repressão. Santa Maria, PPGL-Editores, 2008. p. 73-92. 

 

PEÑA, María Teresa Miaja de. La escritura como rencuentro en El mundo alucinante. In: 

PEÑA, María Teresa Miaja de. (org). Del alba alanochecer: la escritura en Reinaldo Arenas. 

Universidad Autónoma de México, 2008. p. 51-70. 

 

RUIZ, Martha E. Patraca. El espejo duplicado al infinito. In: PEÑA, María Teresa Miaja de. 

(org). Del alba alanochecer: la escritura en Reinaldo Arenas. Universidad Autónoma de 

México, 2008. p.71-80. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

114433 
 

 

Considerações sobre o humor em O continente, de Erico Verissimo 

CONCEIÇÃO, Francisco Mateus
*
 

 

Resumo: Com matizes diferentes, o humor perpassa a produção ficcional de Erico Verissimo. Neste artigo, nos 

propomos a analisar esse componente retomando, inicialmente, os próprios depoimentos do autor. A seguir, 

estudaremos a presença do humor na obra O Continente, procurando evidenciá-lo no discurso de alguns 

personagens e do próprio narrador.  Dentre os personagens, abordaremos o cap. Rodrigo, Fandango, Liroca e 

Bibiana. Tomaremos como referencial teórico principal a obra de Luigi Pirandello, O humorismo. Com isto, 

visando demonstrar que o componente humorístico concorre para a instauração de um processo reflexivo e 

humanístico na referida obra.  Percebemos que este elemento é instaurado na primeira parte do O Tempo e o 

Vento, onde concorrerá para a instauração da perspectiva histórica através da ficção, atuando, também, como 

maneira de conter a força mítica presente na narrativa. Percebemos que os elementos evidenciados nesta análise 

terão continuidade e desdobramentos no restante da trilogia, podendo ser abarcados em investigação mais ampla.  

 

Palavras-chave: literatura, humor, realidade. 

 

 

Em Solo de clarineta, Erico Verissimo empenha-se em apresentar, além de sua 

trajetória pessoal, um discurso metatextual, expondo a versão do autor sobre aspectos de sua 

obra ficcional. Esta característica também se estende a Um certo Henrique Bertaso, bem 

como a suas narrativas de viagem.  Além disso, o elemento metatextual também se faz 

presente no interior da obra ficcional, especialmente através de personagens-escritores que 

atuam como alterego do autor. Por isso, apoiar-se em seus depoimentos como ponto de 

partida para estudar-lhe o universo literário parece-nos um procedimento válido.  

Com relação ao humor, há diversos depoimentos. Destacamos uma sequência já na 

primeira página da obra autobiográfica: 

Descobri na idade adulta que vivem dentro de mim, como irmãos xifópagos, dois 

sujeitos: um deles sisudo, responsável e até moralista; o outro um pícaro que não 

leva nada a sério.” (VERISSIMO, 1973, p.1) 

A tematização do humor também está presente no texto ficcional. Em O tempo e o 

vento, Floriano Cambará, personagem escritor, argumenta sobre a importância de Malasarte 

na cultura brasileira. Conforme sua teoria, o brasileiro oscilaria sua identidade entre Dom 

Pedro II e Pedro Malasarte, e, com o final do Império, este último tendeu a prevalecer. 

- O velho Imperador – prossegue Floriano – era o símbolo da virtude, da 

austeridade, da retidão de caráter e de costumes. Malazarte é o safado, o sensual, o 

empulhador. A República mandou embora Pedro II e Pedro Malazarte ficou com o 

                                                           
*
 Universidade Federal de Santa Maria (UFSM). E-mail: fmfranciscomateus@gmail.com.  



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

114444 
 

campo livre. Mas foi só durante o Estado Novo que o simpático salafrário floresceu 

de verdade, tornando-se herói nacional, paradigma de comportamento político e 

social. (VERISSIMO, 1962, p.376) 

A referência a Malasarte, sob prisma semelhante, também é encontrada na literatura de 

viagem de Erico Verissimo (Gato preto em campo de neve, A volta do gato preto, Israel em 

abril e México). Além disso, o nome desse personagem popular é título de um conto em sua 

primeira obra: Fantoches.  As diversas referências a esse personagem é indicativo da 

presença, na obra do escritor, de um viés humorístico frente à realidade.  A questão a 

investigar é a característica desse humor e a relação que estabelece com a estruturação da 

obra. 

Retomando a citada autodefinição extraída de Solo de clarineta, cabe afirmar que o 

não levar “nada a sério” equilibra-se com o caráter sisudo, funcionando como antídoto contra 

o perigo da simplificação.  Assim, o humor em O continente é uma força que atua contra os 

conceitos absolutos, gerando a dúvida e a consequente possibilidade de análise e reflexão. 

Mas é uma força contida, para não eclipsar outras faces da realidade e torná-la puramente 

picaresca. Articula-se, deste modo, com a função reflexiva desempenhada pela narrativa, 

guardando estreita relação com o conceito exposto por Luigi Pirandello: 

Pois bem, nós veremos que, na concepção de toda obra humorística, a reflexão não 

se esconde, não permanece invisível, isto é, não permanece quase uma forma do 

sentimento, quase um espelho no qual o sentimento se mira; mas se lhe põe diante, 

como um juiz; analisa-o, desligando-se dele; descompõe a sua imagem; desta 

análise, desta descomposição, porém, surge e emana um outro sentimento: aquele 

que poderia chamar-se, e que eu de fato chamo o sentimento do contrário. 

(PIRANDELLO, 1996, p. 131-132)  

Pirandello diferencia o humor do cômico. O primeiro, ao possibilitar o “sentimento do 

contrário” gera o efeito de reflexão e compreensão, diferentemente do cômico, que instauraria 

a “advertência do contrário”, acentuando o efeito do ridículo.  

 

O humor de Fandango 

Fandango é apresentando como um gaúcho típico: veterano de diversas guerras, 

conhecedor da lida campeira (capataz da fazenda do Angico), trovador, narrador de histórias, 

mulherengo, bailarino e dono de excelente senso de humor. Há, sobre ele, duas descrições, 

uma em primeira pessoa, em um dos capítulos intervalares da narrativa (os interlúdios), e 

outra feita pelo narrador onisciente.  



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

114455 
 

Significativamente, a narrativa em primeira pessoa assemelha-se à apresentação que 

Simões Lopes Neto faz de Blau Nunes. Este começa a falar assim: “Eu tenho cruzado o nosso 

Estado em caprichoso ziguezague.” (LOPES NETO, 2000, p.33)  

Por sua vez, Fandango inicia desta forma: “Dês de gurizote ando cruzando e 

recruzando o Continente...” (VERISSIMO, 1995, p.543). 

Em ambos, o personagem prossegue falando sobre a geografia do Rio Grande do Sul, 

de sua população e sua cultura, demonstrando dominar, em toda a extensão, o conhecimento 

prático desse mundo. No caso de Erico Verissimo, tal característica é sintetizada, na visão do 

narrador onisciente, quando afirma que para “Licurgo, Fandango era uma espécie de oráculo – 

,o homem que sabe tudo e que tudo pode. “(VERISSIMO, 1995: p.495)  

Uma das principais diferenças entre Fandango e Blau Nunes é que o primeiro tem no 

humor uma de suas peculiaridades: 

Como sempre acontecia, a peonada das estâncias por onde ele passava ficava 

alvorotada quando via o velho chegar  pois não havia quem não apreciasse seus 

ditos, chistes e histórias. (VERISSIMO, 1995, p.543) 

Ter sabedoria diante da vida – é o que a narrativa parece corroborar - implica ter senso 

de humor para entender-lhe as sutilezas e contradições. E mesmo para suportar seu caráter 

adverso e muitas vezes brutal. A passagem a seguir ocorre no Sobrado, quando se encontra 

cercado pelas forças monarquistas. Após narrar a lenda do Negrinho do Pastoreio para 

Rodrigo e Toríbio, este último pergunta se a história é verdadeira, ao que Fandango responde 

que é “uma história linda”, com isto desenredando o tema da polarização entre falso e 

verdadeiro. Na sequência, olha para Maria Valéria e murmura: 

- Acho que vou acender hoje uma vela pro Negrinho para ele trazer de volta pra casa 

o meu neto que se perdeu nessa revolução. - Sorri. Fecha um olho. - E pro afilhado 

da Virgem me devolver outras coisas, muitas outras coisas que tenho perdido nesta 

vida. (VERISSIMO, 1995,  p. 552) 

Esta reflexão tem conotação social, avaliando a sua condição frente à guerra e à vida 

em geral. Fandango sabe que o mito não tem o poder de restituir-lhe o que a história lhe 

arrancou, mas ao mesmo tempo brinca com ele como forma de expressar o sentimento dessas 

perdas e, de certa maneira, sublimá-la. Em outro momento, expressa a sensação de absurdo 

frente à guerra: 

Lá está o maragato morto todo coberto de geada... Quem será o infeliz? Decerto 

algum pai de família. Amanhã a revolução termina, os inimigos de hoje fazem as 

pazes, mas os que morreram não voltam mais. (...) Fandango pensa nas gargantas 

abertas que viu desde que a revolução começou. Curgo vive dizendo que os 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

114466 
 

maragatos são bandidos. Mas qual! Todo o mundo sabe que há gente boa e gente 

ruim dos dois lados. (VERISSMO, 1995, p.661) 

 

Capitão Rodrigo e a dialética da malandragem 

Fandango é o gaúcho típico que já fez a passagem da vida livre, nômade, tendo se 

aquerenciado como peão da fazenda do Angico, onde morrerá, centenário, inclinado sobre a 

cerca. O cap. Rodrigo também expressa um protótipo do gaúcho. É flagrado pela narrativa no 

momento em que procura fixar-se em Santa Fé, abandonando, portanto, a vida gaudéria, 

fixação esta que, pode-se afirmar, não chegou a se completar. A maneira como irrompe no 

povoado indica o caráter de jogo e teatralidade que acompanha o personagem: 

Apeou na frente da venda do Nicolau, amarrou o alazão no tronco dum cinamomo, 

entrou arrastando as esporas, batendo na coxa direita com o rebenque, e foi logo 

gritando, assim com ar de velho conhecido: 

- Buenas e me espalho! Nos pequenos dou de prancha e nos grandes dou de talho! 

(VERISSIMO, 2004,  p.209) 

A provocação é respondida por Juvenal Terra, que o desafia à briga, mas Rodrigo, 

sorrindo, esclarece que se trata apenas de brincadeira. Os dois se tornam amigos e, de certa 

maneira, Juvenal desempenha o papel de fiador do romance entre Rodrigo e Bibiana. O 

humor do Capitão é referido diversas vezes. O Pe. Lara, que algumas vezes amanhecia 

jogando cartas no bolicho do Nicolau, ficava “pitando um cigarro, tossindo e rindo das 

histórias que o Capitão lhe contava” e muitas vezes murmurava que o Capitão era “das 

arábias”. (VERISSIMO, 2004,  p.256) 

Com o padre, aliás, Rodrigo travará discussões significativas sobre temas como Deus, 

Igreja e organização da sociedade, e quanto ao poder da família Amaral, ocasião em que 

expressa sua discordância frente ao clérigo, marcando, através do humor, o tom amigável. 

Uma das situações mais hilariantes protagonizadas por Rodrigo será quando, em decorrência 

do duelo com Bento Amaral, está à beira da morte e o padre vem prestar-lhe a extrema unção. 

Rodrigo não tem condição de falar e o movimento mínimo que faz para se comunicar se 

limita aos olhos e ao sorriso. O convencionado pelo padre é que ele deve piscar uma vez para 

“sim” e duas para “não”. Ao ser perguntado se se arrepende dos pecados, pisca duas vezes. 

Como o padre insistisse, acabará obtendo, afinal, uma resposta terrível: 

Rodrigo abriu os olhos e ergueu lentamente a mão direita na direção do rosto do 

vigário. E com um súbito horror, como se de repente tivesse visto a figura de 

satanás, o pe. Lara leu naquela mão dessangrada a resposta do doente. O cap. 

Rodrigo Cambará lhe fazia uma figa! Seus dentes estavam agora todos descobertos 

num sorriso horrível. O padre ergueu-se e deixou o quarto precipitadamente. 

(VERISSIMO, 2004, p.286) 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

114477 
 

Observando a trajetória de Rodrigo, pode-se fazer algumas aproximações com o perfil 

do malandro, tal como descrito por Antonio Candido em Dialética da Malandragem. Para o 

crítico essa figura está sintetizada, ao nível folclórico, em Pedro Malasarte e, na tradição 

literária, aparece ciclicamente, desde Gregório de Matos até o modernismo, com Macunaíma 

e Serafim Ponte Grande. No referido ensaio, Antonio Candido analisa Memórias de sargento 

de Milícias, de Manuel Antonio de Almeida. Para o crítico, Leonardo, o personagem principal 

da obra, oscila entre a ordem e a desordem. Por isso: 

O cunho especial do livro consiste numa certa ausência de juízo moral e na aceitação 

risonha do "homem como ele é", mistura de cinismo e bonomia que mostra ao leitor 

uma relativa equivalência entre o universo da ordem e o da desordem; entre o que se 

poderia chamar convencionalmente o bem e o mal. (CANDIDO, 1978,  p. 332) 

Essa caracterização parece apropriada ao cap. Rodrigo. Ele só conhece o código do 

mundo andarilho e da ação militar. Quando decide fixar-se em Santa Fé, propõe-se, também, 

adequar-se às normas sociais da vida sedentária: casar, ter família, morada fixa e trabalho 

cotidiano. Para tanto, enfrenta e vence a resistência moral do povoado, consubstanciada no 

poder da família Amaral. Mas seu propósito jamais significou, efetivamente, um 

compromisso: 

- Vosmecê é um homem de guerra. A gente deste povoado é muito pacata. 

 Rodrigo fez um gesto vago. 

- Pode-se tentar. Não se perde nada. Se a coisa estiver muito ruim, faço a mala, 

monta a cavalo e caio na estrada. O mundo é muito grande. (VERISSIMO, 2005, 

p.221) 

Na prática, casa-se, monta um bolicho para sobreviver e tem filhos, inaugurando a 

genealogia dos Terra-Cambarás. Torna-se amigo do padre, mas não é religioso. Ao mesmo 

tempo, continua a rotina de jogos, bebidas, aventuras amorosas e (ao final) guerreiras. Passa a 

integrar a ordem predominante, mas não se submete a ela. Ao mesmo tempo, através de sua 

ação e de suas palavras, as contradições dessa ordem são expostas.  Sua inadequação à ordem 

permite-lhe expor, com facilidade, as limitações da vida cotidiana. O que talvez explique o 

imenso fascínio que exerce sobre a maioria das pessoas. Anos mais tarde, Juvenal Terra 

comenta sobre Rodrigo para o Dr. Winter.  Depois de observar que não era amigo do trabalho, 

bebia, era chineiro e jogador, afirma que “deixava a gente brabo e ao mesmo tempo gostando 

dele”, arrematando: 

Isso de gostar é uma coisa engraçada. A amizade também. Vosmecê não acha que a 

gente pode querer bem até um homem sem-vergonha, um ordinário, um patife? 

(VERISSIMO, 1995, p. 407-408) 

Neste momento o que está em destaque não são os atributos de coragem e bravura 

bastante destacados no personagem, mas o malandro. O que se evoca é a imagem de um 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

114488 
 

Rodrigo que praticava o “riso imoderado”, para usar a denominação de Vladímir Propp 

(1976), o riso de caráter rabelaisiano,  que, na sua fome de vida engloba a tudo, inclusive a 

morte. E que, por exercer esse papel, deixou gravado na memória popular o “sentimento do 

contrário”, como demonstra o relato de Juvenal. 

 

Liroca sob o viés do humor 

Diferentemente de Fandango e Rodrigo, Liroca não encarna os valores de um gaúcho 

típico. Há nele uma falta essencial para simbolizá-lo: a coragem. Em razão dessa 

característica, não é sujeito, mas objeto do riso. No entanto, o enquadramento da narrativa faz 

desse medo um contraponto humano à guerra. 

A narrativa inicia-se com a apresentação desse personagem, que integra o exército dos 

maragatos. Estão cercando o Sobrado e Liroca tem a função de render um companheiro seu – 

Inocêncio -, de sentinela na torre da igreja, mas é necessário enfrentar o risco da travessia até 

ela.  Depois de muita hesitação, faz a travessia correndo e gritando, atirando-se ao chão, ao 

final, para proteger-se junto à igreja. Neste momento é surpreendido pela voz do companheiro 

que o aguardava, mas a quem não tinha percebido: “Eta Liroca velho de guerra”. Seu medo, 

que tentara esconder dos demais, havia sido observado, tornando-se objeto de riso, episódio 

que concluído com a cena protagonizada por Inocêncio ao fazer o caminho inverso, quando, 

no meio do caminho “parou, bateu o isqueiro, tornou a acender o cigarro, tirou uma baforada 

e depois seguiu pachorrentamente”. (VERISSIMO, 2004, p.25-26) 

Esse personagem, porém, some na noite, de onde surgiu, enquanto José Lírio, o 

Liroca, continua na narrativa. É importante observar que ele fará parte de toda a trilogia O 

Tempo e o vento, desde o primeiro ao sétimo volume, equiparando-se nisso, juntamente com 

Dr. Rodrigo, Toríbio e Maria Valéria, ao restrito número de personagens que fazem essa 

trajetória. Em alguns momentos, é tratado de maneira subjetiva pelo narrador. Nesta 

passagem, recorda seu pai, Maneco Lírio, major da Guarda Nacional, veterano da Guerra do 

Paraguai, e que morrera na revolução de 93. Em razão dele, Liroca alistou-se junto às forças 

federalistas, procurando imitar-lhe a coragem. Rememora, também, os habitantes do Sobrado, 

que agora está sitiando, e, principalmente, Maria Valéria, por quem é apaixonado, sem 

nenhuma correspondência, e de quem, assemelhando-se ao romantismo de Romeu e Julieta, 

está separado pela inimizade política. 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

114499 
 

Através da subjetividade do jovem Liroca, o narrador expõe o absurdo da guerra. Seu 

medo soa mais humano e grandioso do que a coragem daqueles que matam ou morrem 

banalmente: 

- Vivo com o estômago embrulhado. O cheiro de sangue e de defunto não me sai das 

ventas. Sinto-o na água, na comida, na mão, no vento, em tudo. 

- É a guerra... - repetiu o outro. 

- Mas é triste. (VERISSIMO, 2004, p.24) 

 

A visão prática de Dona Bibiana 

As virtudes de força e resistência das mulheres em o Tempo e o vento, simbolizadas 

em Ana Terra, Bibiana e Maria Valéria são bastante referidas. Tal força advém de uma 

percepção realista da vida. No transcorrer da narrativa, à medida que a estabilidade material 

começa a ser conquistada, percebe-se a emergência da malícia na observação da vida. Não 

chegamos a identificar esse componente em Ana Terra, o que condiz com o caráter mítico-

fundacional da personagem, fortemente associada à guerra pela sobrevivência. Tal 

característica desenvolve-se em Bibiana, ganhando mais realce, depois, através de Maria 

Valéria.   

A tomada de posse do Sobrado, narrada no capítulo “A guerra”, parece-nos 

emblemático do surgimento desse componente. Bibiana trava uma enfrentamento com Luzia 

pelo comando da família, e alguns episódios dessa batalha miudinha e constante são narrados 

ao Dr. Winter, com quem mantém longos diálogos. Em um deles, narra a disputa quanto a um 

pé de marmeleiro. Vale lembrar que o Sobrado fora construído pelo avô de Luzia no local 

onde ficava a casa de Pedro Terra, de cujas propriedades havia se apossado impiedosamente. 

O marmeleiro, como as demais árvores do quintal, fora plantado por Pedro Terra e Luzia 

havia ordenado a um escravo que o derrubasse, o que, de machado em punho, começava a 

fazê-lo, quando Bibiana deu contraordem. Segue um momento de disputa entre as duas e de 

indefinição para o escravo, até que Bibiana, apontando um revólver, resolve a questão a seu 

favor. A situação somente é engraçada pela narrativa de Bibiana, que, ante de contar, avisa o 

interlocutor que ele “vai dar risada” e ela mesma é acometida de um “risinho convulsivo”. Ao 

final, questionada se seria capaz de atirar, diz achar que sim, mas informa, com “um brilho de 

malícia”, que a arma estava descarregada. E pergunta ao Dr. Winter: “Mas não é uma história 

engraçada, essa que lhe contei?” (VERISSIMO, 1995, p.538)  



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

115500 
 

Bibiana conta histórias de sua vida, da qual retira graça quando consegue ter domínio 

da situação, como é o caso do exemplo referido. Além disso, as próprias aventuras de 

Rodrigo, mediadas pela distância temporal, possuem, para ela, um sabor anedótico. Mas há, 

também,  momentos em que faz intervenções pontuais nos discursos masculinos, freando seu 

entusiasmo e chamando a atenção para a realidade imediata. É o que se percebe quando 

Licurgo se faz adulto e o Sobrado torna-se palco de convivência social e política. 

Influenciado pelo Dr. Toríbio, o neto de Bibiana apaixona-se pelos ideais republicanos e 

abolicionistas. Em um desses encontros, Dr. Toríbio descreve, com entusiasmo, as 

modificações que a República deverá promover. Ao referir a secularização dos cemitérios, 

Bibiana intervém: “- E os defuntos vão continuar mortos, sem saber de nada...” 

(VERISSIMO, 1995,  p.597) 

 

O humor do narrador 

O humor também é decorrência do viés do narrador. Em gesto de ardor abolicionista, 

Licurgo decide libertar os seus escravos, promovendo, para tanto, uma festa solene no 

Sobrado. Os negros, o motivo da festa, se alimentam no quintal. Em determinado momento 

são chamados, um a um, para receberem a carta de alforria, o que fazem, a maioria deles, de 

maneira constrangida. Terminada a cerimônia, Bibiana ordena:”- Agora abram as janelas pra 

sair o bodum!” (VERISSIMO, 1995, p.631) 

A cena é, à primeira vista, sarcástica. Afinal, que significado efetivo possui essa 

solenidade quando os negros são, nela mesma, discriminados? Porém, não se pode negar a 

existência de um impulso idealista em Licurgo, o que encontra apoio na tradição dos Terra-

Cambarás, como é o caso do próprio cap. Rodrigo enfrentando os Amarais ou argumentado, 

junto ao Pe. Para, em defesa do fim da escravidão. O problema é que Licurgo não dispõe de 

domínio sobre a história, nem mesmo a sua, e por isso seu gesto tem características de um 

simulacro. Como outros personagens, lembra a figura do fantoche, título da primeira obra do 

autor. Por isso, não vemos na cena a ironia que desmascara um gesto hipócrita, mas o humor 

que expõe a condição melancólica de personagens que, invariavelmente, não conseguem 

transcender as amarras históricas e sociais.  

 

 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

115511 
 

Considerações finais 

No ensaio Erico Verissimo de trinta a setenta, Antonio Candido, observa que, frente à 

polarização entre a arte engajada, característico da década de trinta, e o experimentalismo 

estético da “geração de 45”, Erico Verissimo inclinou-se pela primeira opção. Assinala que, 

para o autor, essa opção almeja abranger um compromisso maior com a vida do que com a 

arte em si, o que, logicamente, implica em determinadas opções estéticas: 

Do mesmo modo, o escritor que preferiu dar relevo maior à vida disfarça os seus 

recursos e parece estar escrevendo casualmente; e assim vemos como se chega a um 

certo tipo de atividade estética a partir de uma disciplina de ordem ética, para a qual 

Erico orientou inclusive os pendores de ironia e ceticismo que o impediram de se 

tornar um fanático do que quer que seja.(CANDIDO, 1978, p.47) 

Entendemos, nesta perspectiva, que o humor em Erico Verissimo emerge como se 

fosse próprio ao ritmo da vida, sem assumir um tom predominante na narrativa. Por isso, na 

obra em análise, nem mesmo esse humor pode se tornar muito veemente, o que denunciaria o 

poder do narrador diante da realidade. No contraponto de vozes, o humor distendido atua 

quebrando a solidez dos discursos e possibilitando a emergência do viés humanista próprio ao 

autor. 

Cabe considerar, ainda, que O continente constitui-se, na trilogia O tempo e o vento, 

no momento da narrativa em que a presença de elementos míticos e fundacionais possui 

intensidade. Neste sentido, pode se deduzir que o humor atua, nessa parte da obra, atenuando 

o discurso mítico, e realçando o universo errante do mundo cotidiano. Conforme Bakhtin: 

O riso tem o extraordinário poder de aproximar o objeto, ele o coloca na zona do 

contato direto, onde se pode apalpá-lo sem cerimônia por todos os lados, revirá-lo, 

virá-lo do avesso, examiná-lo de alto a baixo, quebrar o seu envoltório externo, 

penetrar nas suas entranhas, duvidar ele, estendê-lo, desmembrá-lo, desmascará-lo, 

desnudá-lo e experimentá-lo à vontade. (BAKHTIN, 1988, p. 413) 

Assim, esse elemento concorre para o caráter realista da obra, tornando possível a 

investigação e a análise histórico-ficcional. 

 

 

 

 

 

 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

115522 
 

Referências 

 

BAKHTIN, Mikhail. Questões de literatura e de estética (A teoria do romance) – Tradução 

Aurora Fornoni Bernardini/ José Pereira Júnior / Augusto G. Júnior / Helena Spryndis 

Nazário / Homero Freitas de Andrade. São Paulo: HUCITEC / Fundação para o 

desenvolvimento da UNESP, 1988. 

 

CANDIDO, Antonio. Dialética da malandragem. In: ALMEIDA, Manuel Antônio. Memórias 

de um sargento de milícias. Ed. Crítica de Cecília Lara. Rio de Janeiro: LTC, 1978. 

 

_____. Erico Verissimo de trinta a setenta. In: Chaves, Flávio Loureiro (Org.). O contador de 

histórias: 40 anos de vida literária de Erico Verissimo. Porto Alegre: Globo, 1978. 

 

LOPES NETO, Simões. Contos gauchescos. Porto Alegre: Artes e Ofícios, 2000. 

 

PIRANDELLO, Luigi. O humorismo. Tradução Dion Davi Macedo. São Paulo: Experimento, 

1996. 

 

PROPP, Vladímir. Comicidade e riso. Tradução Aurora Fornoni Bernardini e Homero Freitas 

de Andrade. São Paulo: Ática, 1992. 

 

VERISSIMO, Erico. O tempo e o vento, parte I: O Continente I.  São Paulo: Companhia das 

Letras, 2004. 

 

_____. O continente. São Paulo: Globo, 1995. 

 

_____.Solo de clarineta: memórias. 8. Ed. Porto Alegre: Globo, 1976. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

115533 
 

 

Os arquivos literários, a pesquisa e a produção acadêmica 

SILVA, Mara Lúcia Barbosa da
*
 

 

Resumo: Os acervos literários e artísticos ao perderem o seu caráter de mero arquivo histórico revelaram-se 

fontes infindáveis de pesquisa. A catalogação e organização desses arquivos são fundamentais para que se possa 

acessá-los de maneira mais fácil e segura. Tendo disponível uma gama diversa de materiais produzidos por 

escritores e artistas, o pesquisador tem a possibilidade de tornar legíveis documentos que num primeiro momento 

são apenas peça de arquivo. Os estudos genéticos pretendem desnudar os processos de criação e posteriormente 

constituir hipóteses a respeito desses, através dos documentos de trabalho, lugar de memória das obras em 

gestação. Esses documentos constituem, portanto, um traço visível de um mecanismo criativo e estudá-los é 

tentar tornar visível e compreender a originalidade do texto literário ou da obra artística através do processo que 

os fez surgir. Assim, a visada sobre os documentos do processo de criação permite a ampliação das áreas de 

pesquisa, já que os estudos de crítica genética, longe de entrarem em concorrência com outros métodos de 

análise, criam um campo de estudo ainda pouco explorado, no qual os discursos críticos encontrarão um vasto 

material que os auxiliará na fundamentação de suas hipóteses interpretativas sobre determinada obra. 

 

Palavras-chave: Arquivos. Organização. Catalogação. Pesquisa. Produção acadêmica. 

 

 

Ingressei no final do segundo semestre de 2011 no grupo de pesquisa da professora 

Dra. Rosani Umbach Ketzer através do programa PNPD/CAPES de pós-doutorado. O projeto 

no qual estou atuando intitula-se Narrativas pós-ditatoriais: a reconstrução do sujeito por 

meio da escritura, cujo objetivo é estudar, pelo viés crítico-comparatista, a dimensão 

sociocultural do sujeito da rememoração em textos autobiográficos, em testemunhos e diários, 

enfatizando aspectos teóricos relacionados à memória e à escrita de si. Assim, este estudo 

insere-se na transição entre literatura, cultura e história, buscando averiguar as possibilidades 

e limites da escrita de si no universo das subjetividades contemporâneas. Como ainda não 

tenho resultados acerca dessa pesquisa, resolvi, então, fazer uma pequena digressão para dizer 

de como cheguei aqui por meio dos trabalhos de pesquisa. 

Comecei a trabalhar em pesquisas durante o curso de Bacharel em Letras (Tradutor 

alemão/francês) na Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul (PUCRS), 

concluído em 1995. Já no primeiro ano do curso trabalhei como bolsista voluntária e a seguir 

como bolsista de iniciação científica do Centro de Pesquisas Literárias (CPL) da PUCRS, no 

projeto de pesquisa ACERSUL (Acervo de Escritores Sulinos). 

                                                           
*
 Universidade Federal de Santa Maria (UFSM). E-mail: mlubs_poa@yahoo.com.br. 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

115544 
 

O ACERSUL fazia parte do projeto Integrado do CNPq, Fontes da Literatura 

Brasileira, e estava sob a coordenação da professora Drª Maria da Glória Bordini, que mais 

tarde seria minha orientadora de mestrado. Através da pesquisa ACERSUL, realizava-se a 

organização, conservação, catalogação, informatização, manutenção e difusão da 

documentação literária dos acervos de escritores sulinos, como Erico Verissimo, Dyonélio 

Machado, Reynaldo Moura, Josué Guimarães, Mário Quintana, Pedro Geraldo Escosteguy, 

Zeferino Brasil, Lila Ripoll, Manoelito de Ornellas, Oscar Bertholdo e Francisco Fernandes, 

para fins de constituição de um banco de fontes da literatura brasileira. A maioria desses 

acervos, exceto o de Mário Quintana, o de Erico Verissimo, que foi transferido para o 

Instituto Moreira Salles (IMS), do Rio de Janeiro, e o de Josué Guimarães, que está locado na 

Universidade de Passo Fundo (UPF), continuam na PUCRS, agora sob os cuidados do Delfos 

– Espaço de Documentação e Memória Cultural, inaugurado em dezembro de 2008. 

Durante o período de Especialização em Literatura Brasileira (1996-1998), como 

bolsista de aperfeiçoamento, e o Mestrado em Teoria da Literatura (1998-2000), como 

bolsista de mestrado, também na PUCRS, continuei trabalhando nos projetos de pesquisas do 

ACERSUL. Ao longo de todo o período em que permaneci na PUCRS, de 1992 a 2000, 

sempre fiz parte da equipe que esteve envolvida na organização do Acervo Literário de Erico 

Verissimo (ALEV), atualmente chamado de Associação Cultural Acervo Literário de Erico 

Verissimo (ACALEV), e durante um curto período (1997-1999) do Acervo Literário e 

Artístico de Pedro Geraldo Escosteguy
15

 (ALPGE). O trabalho como bolsista nesses acervos 

fez com que a literatura passasse a ser o meu principal foco de interesse e eu abandonasse de 

vez os estudos de tradução depois de concluída a graduação. 

                                                           
15

 Pedro Geraldo Escosteguy nasce a 14 de julho de 1916 em Santana do Livramento, RS. Aos vinte e dois anos, 

forma-se médico pela Faculdade de Medicina da Universidade do Rio Grande do Sul. Encerra, em 1980, as 

atividades como médico profissional, tendo publicado, ao longo desses quarenta e dois anos de exercício, 

trabalhos técnicos em congressos nacionais e internacionais na sua especialidade, gastrenterologia, e lecionado 

em vários cursos. Mas, Pedro Geraldo Escosteguy não é, apenas, um médico; ele também é poeta, contista, 

pintor, escultor. Sua carreira nas artes plásticas tem tanto destaque e brilhantismo quanto a de sua carreira 

médica. No quadro das artes literárias do Rio Grande do Sul, destaca-se como membro do Grupo Quixote e pela 

sua contribuição no processo de ruptura com o passado. Publica livros de poesias, artigos de crítica em jornais e, 

na Revista O Cruzeiro, os “anticontos”. Essa obra vanguardista dos anos 1960, resulta da brevidade do texto 

constituído de imagens ricas em cores, formas e sonoridades verbais.Nas artes plásticas participou dos grandes 

movimentos de vanguarda dos anos 1960 e 1970 e atuou como um dos mentores da vanguarda tipicamente 

brasileira, lançando as bases de uma arte relacionada à realidade, à idéia do novo e à participação do espectador. 

Seu trabalho é reconhecido em âmbito nacional e internacional, tendo participado de várias exposições dentro e 

fora do país e sendo premiado em muitas delas. Foi o criador de Pintura táctil, que, na opinião de Oiticica, é a 

primeira obra plástica propriamente dita com caráter participante no sentido político. Pedro Geraldo Escosteguy 

morre, em Porto Alegre, a 28 de junho de 1989, deixando várias obras inéditas. Disponível em: 

<http://www.pucrs.br/delfos/?p=escosteguy>. (Acesso em 26/08/2012). 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

115555 
 

No ALEV tive contato com quase todas as categorias de materiais que compunham o 

acervo (correspondência, manuscritos, cadernos de notas, material fonográfico e fotográfico, 

cadernos de notas, biblioteca, etc.). Trabalhei também no projeto de informatização do acervo, 

cujas atividades incluíam a manutenção e ampliação do acervo documental do autor, 

coletando, arquivando e catalogando novos itens; da implantação do Banco de Dados do 

Acervo Literário de Erico Verissimo, por meio de itens digitalizados e fichários eletrônicos 

revisados; na elaboração de um aplicativo multimídia, Erico Verissimo em CD-ROM, com a 

documentação do acervo, para divulgação da vida e da obra do autor; na coletânea de 

entrevistas de Erico Verissimo, intitulada A liberdade de escrever (BORDINI, 1997), para a 

qual se realizou a coleta e incorporação de entrevistas do autor ao seu acervo literário e a 

transcrição informatizada para preservação e publicação daquelas de valor documental para o 

estudo dos seus processos de criação literária, entre outros. Todos esses projetos eram 

coordenados pela professora Maria da Glória Bordini. 

No ALEV, minha atividade específica, concomitante a uma catalogação bibliotecária, 

era a organização da biblioteca de Erico Verissimo, riquíssima em notas marginais produzidas 

por ele e repleta de dedicatórias de autores ilustres. Um dos trabalhos na biblioteca era 

justamente o de buscar as marcas de leituras e a história dos livros através de anotações, 

rabiscos, sublinhas, recados e papéis perdidos entre as suas páginas. No ALPGE realizei a 

catalogação e o arquivamento de itens documentais, a informatização de fichários, o 

atendimento a consulentes e trabalhei no apoio a eventos culturais de divulgação do acervo e 

da obra de Pedro Geraldo Escosteguy. 

Além do contato tão rico com o universo dos autores, através de todos os documentos 

a que tínhamos acesso, ainda podíamos contar com as presenças de Mafalda Verissimo e 

Marília Escosteguy. Mafalda Verissimo brindava nosso grupo de trabalho, que se reunia na 

sua residência no bairro Petrópolis sempre às sextas-feiras, com um cafezinho acompanhado 

de biscoitos de aveia e mel e com as suas memórias de vida e das viagens que realizara pelo 

mundo com Erico Verissimo, fechando algumas lacunas que os materiais não forneciam. 

Marília Escosteguy, da mesma forma, preparava lanches especiais para nos receber e no 

intervalo dos trabalhos também partilhava conosco as suas vivências emocionadas com o seu 

irrequieto artista. Essas experiências são impossíveis de dimensionar e ampliam ainda mais o 

componente humanístico de nosso trabalho. 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

115566 
 

Fazia parte também de nossas atribuições como bolsistas auxiliar na organização de 

vários dos eventos de extensão que o programa de Pós-Graduação em Letras da PUCRS 

promovia. Tive a oportunidade, então, de fazer parte como assistente e membro da equipe de 

apoio de vários desses eventos, como do II, III e IV Seminário Internacional de História da 

Literatura; do X, XIV e XV Seminário Brasileiro de Crítica Literária e IX, XIII e XIV 

Seminário de Crítica do Rio Grande do Sul, respectivamente; do I, II, III, e IV Encontro 

Nacional de Acervos Literários Brasileiros (ENALBs); do Seminário Internacional 20 anos 

sem Clarice; do Ciclo de vídeo e multimídia: Literatura e computador; do Seminário 

Internacional Leitura e Desenvolvimento Social; do Seminário Internacional Erico Verissimo: 

90 anos e do Seminário Nacional “Noite 40 anos, a face noturna da cidade”. 

Nesses eventos tínhamos a oportunidade de conhecer inúmeros professores e 

pesquisadores de todo o país e do exterior, que nos proporcionavam o contato direto e 

concreto com suas pesquisas, ampliando os nossos horizontes e expectativas num momento 

em que a internet ainda não era o que é hoje, um espaço no qual se tem disponíveis artigos e 

pesquisas completas, inúmeros documentos e até mesmo arquivos completos digitalizados. 

Os ENALBs, especialmente, eram encontros nos quais os pesquisadores que 

trabalhavam com arquivos literários, encontravam lugar para apresentarem os seus acervos, 

revelarem os resultados de suas pesquisas e compartilharem experiências de sucesso e 

angústias na gerência e organização desses. Foi nos ENALBS que tive a oportunidade de ter 

um maior contato com os diversificados estudos referentes à criação literária e à crítica 

genética, que iria utilizar futuramente na minha tese de doutorado. 

Na minha dissertação de mestrado intitulada A representação racial em O prisioneiro: 

preconceito e guerra utilizei como corpus a novela O prisioneiro (VERISSIMO, 1967), de 

Erico Verissimo. Ela tematiza a intervenção militar, provavelmente americana, num país 

asiático sem denominar lugares, personagens ou apresentar cenas de batalhas. Segundo Erico 

Verissimo, os países envolvidos na guerra não foram nomeados porque ele não quis limitar 

sua história no tempo e no espaço. A ação desenvolve-se num período de mais ou menos doze 

horas, entre o entardecer de um dia e o raiar do outro. 

A opção pela parábola é justificada pelo autor como uma forma de não limitar sua 

história no tempo e no espaço. Esse fato torna a sua discussão temática ainda mais abrangente, 

extrapolando o mero ambiente de guerra e abrangendo a todas as situações em que o homem e 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

115577 
 

as nações colocam-se em situações nas quais a violência é encarada como a única saída 

possível. 

A narrativa inicia-se com a descrição do espaço físico da cidade e da atmosfera que a 

envolve. A seguir, são apresentadas as personagens principais, o Coronel, o Major, o Tenente, 

personagem central, e a Professora, porta-voz do autor. A não nomeação das personagens 

aponta também para o processo de reificação do qual são vítimas. Não importa o que elas são, 

mas sim a função que executam dentro da grande engrenagem, da qual são todas prisioneiras. 

A trama principal de O prisioneiro gira em torno da incumbência recebida pela 

personagem o Tenente. Ele tem duas horas para obter, de um jovem guerrilheiro detido, 

informações acerca do local onde fora escondida uma bomba que seria detonada e provocaria 

a morte de inúmeros civis. A fim de levar a cabo tal tarefa, é autorizado a empregar quaisquer 

métodos, inclusive a tortura. O jovem prisioneiro é torturado e morre. A bomba é encontrada 

por outros meios e desativada. O Tenente, profundamente perturbado, leva-se à morte. O 

autor denuncia, ao seu modo, a estupidez das injustiças sociais, dos preconceitos, da 

discriminação, da barbárie, deixando perceber a sua preocupação com a atuação do homem no 

mundo e com o destino que ele está traçando para si mesmo. 

O estudo da novela se propunha a verificar de que modo as preocupações humanísticas 

e antibelicistas do autor se expressam num ambiente de exceção e através dos três grupos 

étnicos (amarelos, brancos e negros), de orientações políticas e sociais diferentes, que estão 

representados na narrativa. A opção pela abordagem das etnias justifica-se tendo em vista que 

conflitos bélicos despontam constantemente em diversos pontos do mundo motivados por 

diferenças raciais e religiosas, por interesses econômicos, órbita em que também se move o 

elenco humano de O prisioneiro. 

Na realização da dissertação, empreguei documentos que faziam parte dos arquivos do 

ALEV, como material publicado na imprensa, um caderno de esboços e notas (documento que 

apresenta traços da criação literária) da novela e comprovantes de crítica sobre a obra, mas 

essa não se constituiu numa pesquisa com ênfase no processo de criação, numa análise 

genética, apenas utilizei esse material como forma de ratificar algumas ideias que surgiram ao 

longo da pesquisa. Esses materiais que podem ser denominados de documentos de processo, 

já que fizeram parte do processo de criação da obra, mas não são os seus manuscritos. 

No XII Seminário Nacional de Literatura e História – O centenário de Erico Verissimo 

e a História do Rio Grande do Sul, realizado em 2005, na Faculdade Porto-Alegrense 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

115588 
 

(FAPA), apresentei o artigo O caráter humanístico da obra de Erico Veríssimo, no qual sigo 

a discussão iniciada na minha dissertação e trato da opção do autor pela defesa das liberdades 

individuais e da dignidade humana na novela O prisioneiro, mas que está presente em toda 

sua obra de ficção, seja nos romances de temática urbana, nos da trilogia de O tempo e o 

vento, nos de enfoque político, nos contos, como também em suas histórias infantojuvenis. 

O trabalho em crítica genética, desenvolvido na minha tese de doutorado, foi realizado 

na UFRGS sob a orientação da professora Dra. Márcia Ivana de Lima e Silva, que foi quem 

realizou o primeiro trabalho em crítica genética no Rio Grande do Sul, A gênese de Incidente 

em Antares (SILVA, 2000), obra de Erico Verissimo. Tese que recebeu o Prêmio Moinhos 

Santista Juventude no ano de 1996. 

A realização do doutorado tendo como foco a criação literária através da visão da 

crítica genética foi uma consequência natural do percurso que vinha traçando ao longo de 

minha vida acadêmica. Em 2005, o Instituto de Letras da UFRGS recebeu de Luciano 

Alabarse, diretor teatral, produtor cultural e amigo de Caio Fernando Abreu, um material 

composto de manuscritos, correspondência ativa e passiva, artigos, fitas cassetes, discos e 

documentos diversos que pertenciam ao autor. Ao já existente acervo Guilhermino César, 

coordenado pela professora Márcia Ivana, cujo projeto de pesquisa, já concluído, intitulava-se 

“Arquivos Literários e Memória Cultural”, agregou-se o acervo de Caio F., foi nesse material 

que encontrei o corpus de meu trabalho, os manuscritos de Zona contaminada. 

Os ENALBs, como já dito anteriormente, foram cruciais nesse processo. No discurso 

de abertura do 4º ENALB, o prof. Dr. Ir. Elvo Clemente chamou a atenção para a importância 

da existência de arquivos para a produção de conhecimento: 

É curioso observar como o tema acervos vai tomando força nos âmbitos da crítica e 

teoria literária. Os espólios, como são chamados por alguns, são fontes de nova vida, 

apesar de guardarem em sua semântica profundo sentido de saudade e de ausência. 

Os acervos são mananciais de informações que fornecem dados importantes à crítica 

genética, à crítica comparativa e a crítica ontológica. Um pequeno espólio, um papel 

amarelecido pelo tempo, com odores de vetustas gavetas, às vezes, é ponto de 

iluminação, de revelação ou de resposta que pairava na mente do investigador 

literário. Tudo o que foi tocado, retocado ou reformulado pela mão do artista toma 

sentido, toma beleza, pois ele tem aquela varinha mágica de transformar o comum 

em especial, de reavivar a imagem esmaecida, de sublimar algo do trivial. (...) 

(BORDINI, 2001, p. 7) 

Os estudos genéticos iniciaram-se em Paris, em 1968, quando o Centro Nacional de 

Pesquisa Científica (CNRS) criou uma equipe de pesquisadores, coordenada por Louis Hay, 

encarregada de organizar e estudar os manuscritos do poeta alemão Heinrich Heine, recém-

chegados à Biblioteca Nacional. 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

115599 
 

Em posse desse material, a equipe sentiu a necessidade de sistematizar seu método de 

trabalho, no intuito de torná-lo o mais científico possível. Inicia-se nesse momento, segundo 

Grésillon (1991), a primeira fase dos estudos genéticos, decorrentes da necessidade de estudar 

os manuscritos, tentando recuperar e entender o processo de criação. A segunda fase inicia-se 

quando o grupo de pesquisadores de Heine passa a dialogar com os grupos de Proust, Zola, 

Valéry e Flaubert que se formavam na época. A fase seguinte e que vige até hoje, é a fase em 

que os estudiosos se lançam à exploração dos manuscritos e, mais do que isso, à reflexão dos 

princípios fundamentais e da legitimidade da disciplina. Criou-se, nessa época, no CNRS, um 

departamento dedicado exclusivamente ao estudo de manuscritos: o Institut des Textes et 

Manuscrits Modernes (ITEM). 

A crítica genética foi introduzida, no Brasil, por Philippe Willemart, responsável por 

organizar o I Colóquio de Crítica Textual: O Manuscrito Moderno e as Edições, realizado na 

Universidade de São Paulo (USP) em 1985. Nessa ocasião, foi criada a Associação de 

Pesquisadores do Manuscrito Literário (APML) e, como consequência direta, a organização 

de grupos de pesquisa, como o do IEB (Instituto de Estudos Brasileiros), do Laboratório do 

Manuscrito Literário, da Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas (FFLCH) e do 

Centro de Estudos de Crítica Genética da PUC-SP, entre outros. 

A partir de 2006, devido à abrangência que alcançaram os estudos genéticos, a APML 

passou a chamar-se Associação dos Pesquisadores em Crítica Genética (APCG). A revista 

Manuscrítica: Revista de Crítica Genética, criada em 1991, que está em seu vigésimo segundo 

número, é uma publicação da APCG que se destina a divulgar as pesquisas realizadas nessa 

área. O número 21, que saiu em agosto desse ano, e o 22, que deverá sair também no segundo 

semestre, foram dedicados ao teatro. No número 21 (Manuscrítica, 2011, p. 124-130) realizei 

uma entrevista com o professor e dramaturgo Ivo Bender sobre o seu processo de criação 

dramatúrgico, já que infelizmente ele não guardou nenhum material de criação das suas peças. 

Na minha tese, intitulada Zona contaminada: o processo de criação dramatúrgica em 

Caio Fernando Abreu, procurei investigar através do estudo dos datiloscritos
16

 e da versão 

publicada, os processos de criação dramatúrgica do texto. Ideia constantemente frisada é a da 

dualidade do texto dramático. Ele é um texto, mas não pode ser apenas isso, ele deve cumprir 

o seu destino que é ser encenado. Sendo assim, Caio F. criou Zona contaminada (ABREU, 

                                                           
16

 Digitoscritos: estado datilografado de um texto em devir; geralmente situado no fim da elaboração textual; 

pode ser construído pelo autor ou por outra pessoa. Sinônimo: “datiloscrito” (GRÉSILLON, Almuth. Elementos 

de crítica genética: ler os manuscritos genéticos. Porto Alegre: Editora da UFRGS, 2007, p. 330). 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

116600 
 

1997, p. 61-94) visando o palco, premeditando a sua encenação, ou seja, buscando algo que 

está além do texto, a sua teatralidade. 

Considerando as afirmações de Patrice Pavis (2005, p. 371), Roland Barthes (1964, p. 

41-42) e Jean-Jacques Roubine (2003, p. 73-74), acabei por estabelecer que a teatralidade é a 

forma através da qual o texto dramatúrgico atende as necessidades para que se complete no 

palco o ritual do teatro. Rito coletivo, já que “sem plateia não existe drama” (ESSLIN, 1978, 

p. 26), e através do qual a realidade que é possível de ser posta em cena sobe ao palco. 

Empreguei o instrumental da crítica genética e teorias do texto teatral para analisar, 

através dos processos escriturais, a constituição da teatralidade no texto teatral de Caio F., 

considerando as suas particularidades, sendo a principal delas o fato de ser escrito para ter 

vida plena e autônoma fora das páginas impressas. Segundo Décio de Almeida Prado (2005, 

p. 84), as personagens, no teatro, constituem praticamente a totalidade da obra, e é 

especialmente através delas e dos mecanismos que as constituem que procurei desvendar o 

processo de construção do texto. Ao estudar os manuscritos de Zona contaminada, tive a 

intenção de procurar compreender a especificidade do texto teatral considerando os caminhos 

percorridos pelo autor no processo escritural da peça. 

No nível fabular, a peça conta a história das irmãs Carmem e Vera, as únicas mulheres 

que sobreviveram a um acidente atômico. Vera é a encarregada de buscar mantimentos e de 

fazer a segurança de ambas. Carmem criou para si um mundo paralelo, em que vive Mr. 

Nostálgio, um ser imaginário, interlocutor de suas divagações. Vera também tem um homem 

em sua vida, ele é o Homem de Calmaritá, um sobrevivente que também não está 

contaminado e de quem Vera fica grávida. Elas sobrevivem em meio às buscas que o Poder 

Central faz delas, pois são as únicas mulheres vivas capazes de reproduzirem seres humanos 

saudáveis. Há ainda Nostradamus Pereira, o encarregado de manter a todos informados das 

últimas notícias, principalmente sobre buscas às irmãs. O Homem revela para Vera a 

existência de um lugar limpo, além da Zona Contaminada, chamado Calmaritá. Eles 

combinam de fugir; no entanto o Homem é capturado e denuncia as irmãs. Ele é morto, Vera 

foge e Carmem ateia fogo ao próprio corpo. Essa ideia não se altera e será mantida até a 

versão publicada. 

Através da análise das quatro versões da peça, do cotejo das alterações nelas 

processadas, e da versão publicada, ao longo da criação de Zona contaminada, foi possível 

identificar e elencar alguns dos procedimentos de escritura (e reescritura) empregados pelo 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

116611 
 

autor ao pensar o seu texto. Acreditamos que o trabalho escritural realizado por Caio 

Fernando Abreu, ao reorganizar as cenas, aumentando o seu número; ao diluir algumas falas, 

deixando-as menos longas ou ao transformar monólogos em diálogos, tornando essas falas 

mais fluídas; ao reduzir a utilização de rubricas, suprimindo muito do seu caráter narrativo; e 

ao amalgamar propostas estéticas diferentes, e divergentes, aliando a narração épica à 

encenação dramática, para a formatação de seu texto, tem o firme propósito de constituir uma 

teatralidade para ele, de estruturá-lo para que melhor possa ser executado no palco, local onde 

atinge a sua plenitude e ultrapassa os limites de sua natureza literária. Em todas essas 

alterações, é possível perceber o movimento de redução da densidade textual, no que se refere 

à natureza de sua estrutura, já que a fábula, em si, após a sua grande mudança na segunda 

versão, não sofre mais alterações significativas. A criação de Zona contaminada está calcada, 

assim, no que chamei de um processo de patchwork, através do qual o autor serve-se de 

recortes diversos e mistura-os na composição de seu texto e por meio do qual parece também 

brincar com o conceito de originalidade. 

Ao longo do doutorado, através da participação em encontros, reuniões e eventos, fui 

“testando” as ideias surgidas no processo de elaboração da tese. No VIII Congresso 

Internacional da Associação de Pesquisadores do Manuscrito Literário – Leituras do processo, 

realizado em 2005, apresentei a comunicação A comunidade do Arco-Íris: a gênese de um 

possível novo mundo. A comunidade do Arco-Íris (ABREU, 1997, p. 41-60) é uma peça 

infantil, de Caio Fernando Abreu, na qual personagens do mundo infantil, como bonecas, 

bailarinas, soldadinhos de chumbo, procuram um ‘lugar legal‘ para viver. Nela analiso, 

através de um manuscrito que também compunha o material doado por Alabarse, que acredito 

seja o único existente, e da versão publicada, as alterações feitas pelo autor no sentido de 

tornar o texto mais adequado ao seu público alvo. 

Em 2006, no XXI Encontro Nacional da ANPOLL – Domínios do saber: história, 

instituição, práticas, no GT de Crítica genética apresentei o trabalho Crítica Genética e 

Estética da Recepção no qual pretendi discutir como se dá a recepção do crítico genético 

diante do manuscrito. 

Em 2008, no XXIII Encontro Nacional da ANPOLL – Produção do conhecimento em 

Letra e Linguísticas: identidade, impacto e visibilidade participei do GT de crítica genética 

com a comunicação A linguagem teatral em Zona Contaminada de Caio Fernando Abreu. 

Nesse texto a discussão abarca a questão da peculiaridade da linguagem teatral, que se utiliza 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

116622 
 

de vários meios de expressão para se manifestar. Isso se deve à natureza singular do ‘texto 

literário teatral’, que apenas adquire vida própria fora das páginas impressas, e que se destina, 

sobremaneira, a ‘leitores’ especiais: atores, figurinistas, cenógrafos, iluminadores, metteurs en 

scène, que o ‘traduzirão’ para o palco. 

O meu processo de criação, assim, também se deu em patchwork, e ao fim e ao cabo, 

as partes se encaixaram de forma agradável e coerente e a tese foi dada por encerrada. Tanto 

para a realização da dissertação de mestrado quanto para a tese de doutorado, foram 

fundamentais as experiências nos acervos e nos seus projetos de pesquisa, a participação em 

eventos ligados à área de pesquisa também foram importantes na corformação de uma linha 

que trabalho que se mostra ainda bastante profícua e que agora através da participação em um 

novo projeto com uma linha de trabalho diferenciada poderá ser ampliada, como também 

apontar para novos caminhos a serem trilhados. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

116633 
 

Referências 

 

ABREU. Caio Fernando. A comunidade do Arco-Íris. In: ______. Teatro completo. Org. e 

pref. de Luiz Arthur Nunes. Porto Alegre: Sulina; IEL, 1997. p. 41-60. 

 

______. Zona contaminada. In: ______. Teatro completo. Org. e pref. de Luiz Arthur Nunes. 

Porto Alegre: Sulina; IEL, 1997. p. 61-94. 

 

BARTHES, Rolland. Essais critiques. Paris: Éditions du Seuil, 1964. p. 41-42. 

 

BORDINI, Maria da Glória (Org.). A liberdade de escrever: entrevistas sobre literatura e 

política. Porto Alegre: Editora da Universidade/UFRGS/Edipucrs/Prefeitura Municipal de 

Porto Alegre, 1997. (Coleção Engenho e Arte 4). 

 

Cadernos do Centro de Pesquisas Literárias da PUCRS. Anais do 4º Encontro Nacional de 

Acervos Literários Brasileiros. Org. Maria da Glória Bordini. Porto Alegre, 

CPGL/ILA/PUCRS, v. 7, n. 2, jun. 2001. p. 7. 

 

ESSLIN, Martin. Uma anatomia do drama. Trad. Barbara Heliodora. Rio de Janeiro: Zahar, 

1978. p. 26. 

 

MANUSCRÍTICA. Revista de Crítica Genética. São Paulo: APML; Humanitas, n. 21, 2011. p. 

124-130. 

 

GRÉSILLON, Almuth. Elementos de crítica genética: ler os manuscritos genéticos. Porto 

Alegre: Editora da UFRGS, 2007. p. 330. 

 

GRÉSILLON, Almuth. Alguns pontos sobre a crítica genética. Estudos Avançados, n. 11, 

maio 1991. 

 

http://ims.uol.com.br/Erico_Verissimo/D816 (Acesso em 26/08/2012). 

 

http://www.pucrs.br/delfos/?p=escosteguy (Acesso em 26/08/2012). 

 

PAVIS, Patrice. Dicionário de teatro. Trad. para a língua portuguesa sob a direção de J. 

Guinsburg e Maria Lúcia Pereira. São Paulo: Perspectiva, 2005. p. 371. 

 

PRADO, Décio de Almeida. A personagem no teatro. In: CANDIDO, Antonio et al. A 

personagem de ficção. 11. ed. São Paulo: Perspectiva, 2005. p. 84. 

 

ROUBINE, Jean-Jacques. Introdução às grandes teorias do teatro. Trad. André Telles. Rio 

de Janeiro: Jorge Zahar, 2003. p. 73-74. 

 

SILVA, Mara Lúcia Barbosa da. A representação racial em O prisioneiro: preconceito e 

guerra. 2000. 109 f. Dissertação (Mestrado em Letras) – Faculdade de Letras, Pontifícia 

Universidade Católica do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 2000. 

 

SILVA, Mara Lúcia Barbosa da. Zona contaminada: o processo de criação dramatúrgica em 

Caio Fernando Abreu. 2009. 300 f. Tese (Doutorado em Letras) – Instituto de Letras, 

Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 2009. 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

116644 
 

 

SILVA, Márcia Ivana de Lima e. A gênese de Incidente em Antares. Porto Alegre: 

EDIPUCRS, 2000. 

 

VERISSIMO, Erico. O prisioneiro. Porto Alegre: Globo, 1967. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

116655 
 

 

Resgate de um romance fundador da literatura sul-rio-grandense 

GARCIA, Sheila Fernandez
*
 

VAZ, Artur Emilio Alarcon
**

 

 

Resumo: O presente trabalho integra os estudos realizados no projeto “A formação e consolidação do sistema 

literário no Rio Grande do sul”, e vem a ser um recorte da dissertação de mestrado intitulada “O homem maldito 

de Carlos Eugênio Fontana: o início do romance sul-rio-grandense”, a qual objetiva contribuir para compreensão 

do sistema literário rio-grandense. Para tanto, pretende-se divulgar e analisar a obra literária do autor pelotense 

Carlos Eugênio Fontana (1830-1886), pois esta se revelou de suma importância para a compreensão do período 

de formação da literatura gaúcha enquanto sistema literário, sendo que este autor foi o primeiro a publicar 

romance na cidade de Rio Grande e o quarto no estado.  Em 1858, Carlos Eugênio Fontana publicou o romance 

O homem maldito e, em 1860, a novela Cenas da vida. Por serem precursoras do gênero no estado e estarem 

dentro do padrão literário vigente na época, o estudo destas obras tornou-se necessário para a compreensão do 

processo literário na região sul do país. Contudo, cabe ressaltar que neste momento as análises se deterão no 

romance O homem maldito, por este apresentar recursos literários propícios a uma investigação teórica.  

 

Palavras-chave: Literatura. Resgate literário. Literatura sul rio-grandense. 

 

 

O homem maldito é um romance publicado no ano de 1858, pelo escritor Carlos 

Eugênio Fontana, o qual nasceu em Pelotas e desenvolveu sua atividade literária na cidade 

vizinha de Rio Grande. O engajamento de Fontana nas causas sociais da época e seu forte 

caráter liberal deram um tom particular a sua obra servindo de pano de fundo para seus 

escritos literários e para seus artigos jornalísticos.  

 O contexto político da época, turbulento em vários aspectos, caracterizando-se pela 

intensa perseguição política e represálias aos que com seus escritos enfrentavam com 

destemor à corrupção e desmandos reinantes dos aliados do Império, obrigou o autor a valer-

se de pseudônimos em seus escritos jornalísticos, visando-se preservar dos governantes. 

Artifício este que pode lamentavelmente ter acarretado que outros escritos analisados 

na pesquisa realizada nos jornais da época, embora com fortes evidências de serem de autoria 

de Fontana, em razão de estilo de escrita semelhante, temas, formas de abordagem, e 

publicados no mesmo periódico em que habitualmente o autor escrevia, todavia por falta de 

maiores elementos a validar esta produção literária, não foi possível afirmar categoricamente 

que se tratava realmente do mesmo autor.  

                                                           
*
 Universidade Federal do Rio Grande (FURG). E-mail: sheilaletras@yahoo.com.br. 

**
 Universidade Federal do Rio Grande (FURG). E-mail: artur.vaz@terra.com.br. 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

116666 
 

Ainda mencionando o subterfúgio do anonimato que Fontana se valeu em seus escritos 

públicos, a pesquisa constatou que este fato contribuiu para a perda da sua identidade como 

autor, comprometendo o seu merecido reconhecimento na história literária pela inteireza do 

conjunto de sua obra. 

Por outro lado, pode ter tido outra consequência mais lamentável e perniciosa, visto 

que este anonimato gerou também certa desvalorização das poucas obras assinadas pelo autor, 

que – sem ter um conjunto literário mais consistente – acabou comprometendo a sua 

credibilidade na crítica, sendo esquecido ao longo do século XX. 

 No entanto, ressaltamos que muito embora Fontana tenha apenas duas obras 

publicadas, estas merecem ser reavaliadas e relidas por estarem dentro do padrão literário 

vigente da época e por apresentarem elementos fecundos para uma investigação teórica e 

literária em pleno século XXI.   

Além disso, cabe reafirmar a relevância do autor quanto ao pioneirismo na produção 

de prosa de ficção no Rio Grande do Sul. Fato confirmado pela historiografia literária em 

razão de que o notório romance Divina Pastora de autoria de Caldre e Fião ter sido publicado 

no ano de 1847, e logo depois, O corsário em 1851, de idêntico autor. A rara produção 

literária à época restringe-se a poucos romances, como Um defunto ressuscitado (1856), de 

Carlos Jansen, a A donzela de Veneza e A véspera da batalha, romances de Koseritz 

publicados em 1858, mesmo ano em que Carlos Eugênio Fontana publica o quarto romance 

do estado O homem maldito. 

Contudo, a importância deste autor na historiografia sulina não se dá apenas por ser 

um dos precursores do gênero romance no estado, mas também pelo seu importante papel 

para o pleno desenvolvimento intelectual e literário na região. Seu nome aparece na História 

da literatura do Rio Grande do Sul, de Guilhermino Cesar, como um dos influentes autores 

que colaboraram, junto com Apolinário Porto Alegre e Caldre e Fião nas revistas O Guaíba e 

Arcádia, primeiros veículos gaúchos de comunicação essencialmente literários, o que instigou 

ainda mais a efervescência cultural e literária, resultando num movimento que viria a ser um 

grande marco de reconhecimento e apogeu para a história da literatura sul-rio-grandense: a 

Partenon Literário. 

Ademais, cabe frisar que, além de ser colaborador da Revista do Partenon Literário e 

suas antecessoras, Fontana desenvolveu um peculiar papel na história e na literatura da cidade 

do Rio Grande, que foi um dos principais centros culturais do estado no limiar do século XIX. 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

116677 
 

Escreveu Apontamentos históricos, topográficos e descritivos da cidade desde o seu 

descobrimento e fundação até acontecimentos contemporâneos a sua existência, os quais 

segundo Guilhermino César foram publicados “a partir de maio de 1867 na Arcádia e 

reproduzidos em 1887 na revista Partenon Literário” (CESAR, 1971, p. 310). 

Mas, como ocorre com diversos escritores e obras do período, muitos destes valiosos 

escritos estão perdidos nas bibliotecas do país, ocultando parte da nossa história literária. No 

entanto, conseguimos localizar na Biblioteca Rio-Grandense o romance O homem maldito, 

foco deste trabalho, e a novela Cenas da vida. E devemos a este achado a possibilidade de 

resgatar, analisar e acrescentar à história da literatura do Rio Grande do Sul a obra deste autor, 

preenchendo assim uma parte da grande lacuna existente na rica historiografia literária 

gaúcha. 

Ressaltamos ainda que este estudo se baseou nos resultados de pesquisa em fontes 

primárias, como o jornal Eco do Sul (1856-1889), O Povo (1856-1858), Diário de Rio Grande 

(1854), e outras fontes secundárias que abordem a história literária produzida na região, que 

redescobrimos para a literatura sul-rio-grandense a obra de Carlos Eugênio Fontana. 

É como se este trabalho fizesse parte de um enorme mosaico que precisa ser 

devidamente completado para que se possa realmente compreender e apreciar inteiramente a 

literatura produzida no estado. Dessa forma, adentramos na análise do romance O homem 

maldito, avaliando a sua influência na formação e consolidação do sistema literário rio-

grandino e gaúcho no século XIX, a sua estrutura, temática, e adequação ao estilo literário 

vigente à época. 

Em relação à análise da influência da obra de Fontana na formação e consolidação do 

sistema literário na região, julgamos necessário destacar algumas reflexões sobre a noção de 

literatura e de sistema propostas por Antonio Candido na Formação da literatura brasileira: 

momentos decisivos. Para Cândido, a literatura propriamente dita é considerada a partir de um 

sistema de obras ligadas por denominadores comuns, que vão desde características internas 

como língua, temas e imagens até elementos de natureza social e psíquica, as quais permitem 

que se reconheça notas dominantes de uma determinada fase. 

Dessa forma, de acordo com o autor, para que haja um sistema literário é necessário, 

a existência de um conjunto de produtores literários, mais ou menos conscientes do 

seu papel; um conjunto de receptores, formando os diferentes tipos de público, sem 

os quais a obra não vive; um mecanismo transmissor, (de modo geral, uma 

linguagem, traduzida em estilos) que liga uns aos outros. (CANDIDO, 2009, p.25) 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

116688 
 

É o conjunto destes três elementos que gera a comunicação literária, aparecendo sob 

este ângulo como um sistema simbólico. E prosseguindo em sua preleção a este respeito o 

autor afirma que “quando a atividade dos escritores de um dado período se integra em tal 

sistema, ocorre outro elemento decisivo: a formação da continuidade literária” (CANDIDO, 

2009, p. 25). 

Portanto, se formos levar em consideração que Fontana foi integrante de um 

importante grupo de intelectuais gaúchos que contribuíram para organizar, sistematizar e 

difundir a atividade literária no estado colaborando com seus escritos para revistas e 

periódicos de suma importância como o Guaíba, a Arcádia e o Partenon, poderíamos assim, 

assegurar que Fontana teve um papel importante neste período de formação do sistema 

literário gaúcho. 

Uma vez que estes intelectuais manifestavam uma singular vontade de fazer literatura 

no Rio Grande do Sul e são considerados pelos seus sucessores e pela crítica como os 

fundadores de uma organizada tradição literária no estado, com estilos, temas, formas e 

preocupações bem próprias. E por isso dizemos que assim começou a se estruturar um sistema 

literário não só no estado, mas concomitantemente na cidade de Rio Grande que contava com 

influentes escritores. 

Depois da Revolução Farroupilha (1835-1845), o sentimento liberalista acentuou-se no 

estado e a atividade literária foi cada vez mais sendo considerada como parte de um esforço 

extremo por expressar os anseios de liberdade e justiça social que visavam uma 

particularização e certa diferenciação dos temas, estilos e dos modos de exprimi-los que 

gerava uma espécie de consciência coletiva dos autores quanto ao seu papel de protagonistas 

nesta histórica e honrosa luta. 

Por isso, que ao observarmos a obra de alguns destes autores, como por exemplo, A 

moreninha (1844), de Joaquim Manoel Macedo e Lucíola (1862), de José de Alencar, 

percebemos que elas estão ligadas por diversos denominadores comuns, como a temática do 

casamento por interesse, a idealização feminina, o teocentrismo, a honra masculina, a 

elevação da natureza, entre outros. Este fato demonstra que |Fontana estava legitimamente 

adequado aos moldes da literatura vigente na época, ratificando sua importância no período de 

formação da literatura gaúcha enquanto sistema literário. 

Deste modo, buscamos, sobretudo apreender o fenômeno literário da forma mais 

completa e significativa possível, analisando a obra não apenas em seu sentido dentro do 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

116699 
 

contexto histórico e literário, mas também buscando compreender o autor na sua integridade 

estética. Assim, faremos uma análise da obra, que não ocorrerá apenas para fim de um 

julgamento que se esgote em si, mas uma avaliação com o intuito de compreensão, 

interpretação, explicação e reconhecimento histórico-literário e estético do romance de 

Fontana. 

A história de O homem maldito abrange um nível histórico, psicológico e moral que 

em certos momentos chega ser um pouco ousado para seu tempo, pois aborda assuntos 

tratados com grande limitação e restrição pelos nossos primeiros romancistas. O texto 

apresenta, como pano de fundo, episódios comuns na época, como a Revolução Farroupilha, a 

luta por igualdade e justiça social e a instigante rivalidade entre liberais e conservadores. 

Principiada na década de 1840, a narração demonstra a aflição, medo e insegurança 

vivenciados pelo povo da pequena província de Jaguarão, no extremo sul do estado em 

decorrência da turbulenta efervescência política que a revolução causara na região.  

O romance narrado em terceira pessoa abre espaço em diversos momentos para o 

discurso direto e, assim, o narrador onisciente dá voz aos personagens, gerando no leitor a 

impressão de momentaneidade temporal. O protagonista do enredo, que se utiliza deste 

espaço aberto pelo narrador para expor seus ideais, indignações e pensamentos chama-se 

Carlos. Podemos considerar que seja coincidência o nome do protagonista ser o mesmo do 

autor da obra, mas esse aspecto será detalhado no próximo capítulo, com as teorias do gênero. 

Igualmente, seu antagonista, José Luis, tem mesmo nome do rival político do escritor e 

jornalista Carlos Eugênio Fontana, que se chamava historicamente – comprovado em notícias 

do jornal O Povo - José Luis Corrêa da Câmara, assim como diversas situações vivenciadas 

pelos personagens no romance se equiparam às situações reais da época, bem como outros 

personagens secundários também possuem mesmo nome e sobrenome de figuras históricas da 

região. 

Além destes dois personagens centrais, a obra apresenta diversos personagens que 

contribuem significativamente para a construção do enredo. É o caso do Capitão Fabiane, pai 

de Carlos, o qual no leito de morte instiga no filho o sentimento de vingança que vai conduzir 

parte da história, Heloisa, irmã de Carlos, é a mulher que desonra a família com o antagonista 

gerando grande conflito, Sofia, o grande amor da vida de Carlos, que é submetida por seu tio 

Félix a casar por interesses financeiros com José Luis, aumentando ainda mais a discórdia 

entre os dois personagens principais. Também aparecem diversos personagens secundários, 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

117700 
 

alguns de cunho histórico e outros aparentemente ficcionais, os quais contribuem para 

intensificar as diversas narrações explicitadas na obra.   

Cabe ressaltar que a nítida semelhança entre os personagens e acontecimentos reais 

com os fictícios é constatada na leitura de jornais da época, principalmente o jornal O Povo de 

1856 e 1857, anos que antecedem a publicação de O homem maldito, e que por isso 

configura-se num indício de que os limites entre história e ficção estão muito tênues no 

romance de Fontana. 

Porém, percebe-se que a invenção narrativa transcende a vida real dos personagens, 

configurando-se numa história livre dos compromissos com a verdade. Nesta história, contada 

em 104 páginas dividida em 13 capítulos, o personagem Carlos trava uma luta ideológica, 

política e pessoal contra o vilão José Luis e este embate interfere diretamente na vida de 

outros personagens e na sociedade jaguarense como um todo. 

Fontana traz à tona crimes, corrupções, mandos e desmandos do governo imperial, 

assim como os costumes sociais e morais da cidade de Jaguarão, e a luta dos liberais por 

justiça na região. Um exemplo da difícil situação em que se encontrava a cidade no período é 

o trecho no qual o Capitão Fabiane desabafa com sua filha Heloisa à espera de Carlos que 

estava em plena batalha: 

mas o estado atual de Jaguarão, me faz temer; hoje nesta Malfadada vila, a vida, os 

interesses, e as garantias de todos seus habitantes estão à disposição de três ou 

quatros entes miseráveis, que, revestidos com o manto do poder, dispõem da 

existência de qualquer cidadão pacífico, somente por não querer este ligar-se a suas 

tramas e maquinações infernais, sim minha filha, é preciso partir deste torrão e 

procurar um asilo em qualquer outra parte onde impere a lei e o povo goze com 

amplidão dos seus direitos (FONTANA, 1858, p. 5)
17

. 

Assim, notamos que a corrupção imperava na Jaguarão ficcional e quem não se aliava 

ao poder imperial era considerado inimigo, sendo perseguido, muitas vezes até a morte, como 

foi o caso dos membros da família Fabiane. É importante salientar ainda, que o trecho 

transcrito apresenta um dado biográfico ocorrido da família do autor Carlos, que durante a 

Revolução Farroupilha teve que buscar asilo em outro país, na cidade de Buenos Aires, na 

Argentina. 

Contudo, a família ficcional de Carlos, apesar do desejo do patriarca, não segue o 

caminho do asilo político e resolve enfrentar o poder lutando até o fim por justiça e uma 

                                                           
17

 Nas referências seguintes dessa obra, usaremos somente a indicação da página. 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

117711 
 

realidade mais feliz para seu povo, mesmo sabendo que esta mudança ainda estava longe de 

acontecer, conforme verificamos no discurso do próprio Capitão Fabiane, o qual afirma que: 

essa nova era raiará para Jaguarão, mas não tão cedo; muitas vítimas tem de ser 

ainda sacrificadas; o punhal e o bacamarte tem de dominar ainda; é preciso decepar 

muitas cabeças para saciar o instinto feroz desses tigres que nos dominam, oh! 

Minha filha, quando pensei que a liberdade erguesse seu trono nas campinas do sul, 

foi que o férreo grilhão da tirania nos veio prender! Quando pensei que tinha selado 

com meu sangue o liberalismo, eis que assoma sua rude cabeça o despotismo! Oh 

meu Deus! Meu Deus! (p. 6) 

O personagem estava certo, pois a partir de então a narrativa se desenrola de forma 

linear, e o narrador descreve o percurso vivido pelo personagem José Luis desde o final da 

Revolução Farroupilha até 1858. Nesse lapso temporal, são relatados alguns fatos de ordem 

histórica, como o surto de cólera, o surgimento da imprensa em Jaguarão, ambos em 1855, os 

assassinados de algumas personalidades políticas etc. e outros fatos ficcionais, como as 

relações conflituosas entre o quarteto amoroso formado por Carlos, Sofia, José Luis e Heloísa.  

O importante é salientar que, em ambos os eixos temáticos, as perversidades do 

personagem José Luis aparecem, interferindo negativamente e castigando a família Fabiane e 

a sociedade em geral com seus crimes e malfeitos. Assim, José Luis, no romance, personifica 

o mal, pois o leitor faz sua catarse e não consegue ficar indiferente, revoltando-se com suas 

atitudes.  

O antagonista desperta sentimentos de aversão e repúdio por suas perversas 

maquinações que a todos prejudicava, chegando ao extremo de manipular descaradamente a 

Justiça contra a liberdade e a integridade. Motivando a atuação de um dedicado e destemido 

jornalista, Carlos, que ousara enfrentá-lo com a arma poderosa que dispunha, a sua escrita, 

impregnada de independência no pensar, escrever e agir. 

Assim, Carlos, homem honesto, justo e com ideais liberais, enfrenta as atrocidades de 

José Luis, homem sem escrúpulos, com um notório passado obscuro carregado de crimes e 

corrupção que faz jus ao título da obra, O homem maldito. Mas esta missão assumida por 

Carlos lhe custou um alto preço, pois aguçou ainda mais a ira e o instinto assassino do vilão, o 

qual não mediu esforços para eliminar os rivais do seu caminho. 

Contudo, é importante mencionar que nem sempre Carlos e José Luis foram inimigos, 

pois, no primeiro capítulo, é explicitado um diálogo de Carlos com o Capitão Fabiane, em que 

é revelado que toda esta briga começa quando Carlos, ao tentar livrar o velho pai da 

perseguição do governo, ganha uma proposta de se aliar ao império e perpetrar um crime 

contra um juiz de direito, mas como Carlos possui um forte caráter de justiça e ideal liberal 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

117722 
 

recusa a proposta com severa indignação, o que aumenta ainda mais a perseguição à família 

Fabiane. 

Carlos chega a cogitar ao pai a possibilidade de buscar ajuda de José Luis, já que o 

mesmo devia favores a esta família, que o acolheu como filho no pior momento de sua vida, 

quando o mesmo foi condenado por ter tentado matar o próprio pai, dando-lhe uma segunda 

oportunidade de remissão dos seus erros e guardando seu terrível segredo em silêncio. Porém, 

o Capitão Fabiane por ser um homem experiente e conhecer a índole de José Luis alerta 

Carlos que este, agora com inúmeros títulos e aliado do governo, deixou-se dominar pelo 

poder e esqueceu os bons ensinamentos que recebera no tempo em que viveu no seio da 

família Fabiane, querendo apenas seu extermínio por temor de seu segredo vir à tona. 

Somente no segundo capítulo, intitulado A declaração, é que Carlos vai realmente 

conhecer o mau caráter de José Luis, quando sua irmã, Heloisa, revela com extremo temor e 

arrependimento que por amor se entregou ao homem que traiu a confiança da família. Quando 

Heloisa relata o nome do homem que a seduziu, Carlos se desespera pela dupla traição que a 

irmã cometera, não só pelo contato sexual prévio ao casamento, mas por ter sido consumado 

com o inimigo da família: José Luis.  

Neste episódio, notamos um importante elemento a ser analisado na narrativa, o qual 

demonstra claramente a adequação do romance ao estilo temático vigente no período do 

Romantismo não só no Rio Grande do Sul, mas em todo o Brasil. Eis que ao observar a 

história e o drama vivido pela personagem Heloisa, podemos notar um forte fator de cunho 

moralizante, muito evidenciado pelos românticos da segunda metade do século XIX. No caso, 

a questão sexual feminina é tratada através desta personagem como um terrível pecado, o qual 

causa vergonha, destruição e discriminação para a família da “vil pecadora” perante a 

sociedade, trazendo drásticas consequências para a mesma.  

O grande “erro” de Heloísa foi se entregar por amor a um homem sem estar moral e 

legalmente casada com ele. Isso foi o bastante para a jovem ter sua vida desgraçada, sendo 

amaldiçoada pelo próprio pai que não aguenta a decepção e morre de desgosto, como 

podemos observar no seguinte trecho da obra, 

Seu sedutor! José Luis! O inimigo da família Fabiane. Desonrado por uma mulher e 

um filho maldito! E esta mulher é a minha filha, a filha que tanto amei, e este 

homem é o homem que tanto detesto. Oh!... Raiva!... inferno!... maldição sobre eles! 

Sim filha desnaturada, eu te amaldiçoo! (...) pronunciou mais algumas palavras 

inteligíveis e depois ficou num letargo, alguns momentos depois sua alma tinha 

voado à mansão dos justos. (p. 21-23) 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

117733 
 

 Este fato, no entanto, é apenas o princípio do sofrimento da moça, pois em seguida 

acontece uma sucessão de acontecimentos catastróficos, culminando com o seu assassinato e 

de seu filho, a mando de José Luis, de forma fria e brutal. 

Desse modo, percebemos no romance, através da personagem Heloísa, a forte 

influência da religião católica na sociedade e na literatura, pois o que impera no enredo das 

personagens femininas é o discurso católico de castidade. Sabemos que esse discurso é bem 

antigo, desde a Bíblia, em que o casamento é o único sacramento no qual é possível e ideal a 

união entre um homem e uma mulher, com fins específicos para a reprodução e consolidação 

da família, como podemos observar no seguinte versículo: “Portanto deixará o varão o seu pai 

e a sua mãe e apegar-se-á a sua mulher, e serão ambos uma só carne.” (Gênesis, 2: 24).  

Esse discurso perpetuou-se por séculos mais tarde, e a igreja utilizou-se da figura de 

Maria, mãe de Jesus, para fortalecer, fundamentar e enriquecer ainda mais sua tese de pureza 

e obediência feminina. Assim, Maria tornou-se um exemplo a ser seguido por ter concebido 

sem junção carnal, destacando-se apenas pela pureza, maternidade e fidelidade. Com isso, 

compreende-se que de acordo com o catolicismo, se a mulher não seguisse o ideal da 

virgindade ou de ser esposa e mãe deveria ser punida com a morte, eis que não estaria 

cumprindo com sua missão social e cristã. 

Mas, a partir do século XVIII, a sociedade passa por diversas mudanças políticas, 

econômicas, culturais e sociais que acabam resultando numa transformação na mentalidade da 

sociedade, e, entre tantas transformações, a imagem da mulher começa a modificar-se 

consideravelmente. Dessa forma, para proteger seus ideais, a igreja católica acaba se 

utilizando dessas mudanças para reforçar a condição de reprodução feminina e legitimar ainda 

mais a função social da mulher, fazendo com que a maternidade fosse cada vez mais 

associada à ideia de sentimento e de amor incondicional que as mães deveriam ter pelos filhos 

e pela ordem familiar. 

Enfim, essas mudanças sociais permanecem evoluindo durante o século XIX, 

obrigando a igreja a reagir e lutar em defesa da moral e dos bons costumes. Desse modo, os 

defensores do Catolicismo passaram a assinalar o imenso poder das mulheres como 

condutoras morais, sempre no âmbito doméstico, no qual alcançariam a sua realização 

pessoal, via casamento (GIORGIO, 1991, p. 204). Assim, podemos notar que a literatura 

desse período segue, de certa forma, os princípios católicos, abordando em suas obras, 

temáticas de cunho moralizante a partir de conceitos estabelecidos pela igreja.  



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

117744 
 

Percebemos, então, que este ideal feminista, estabelecido pelo catolicismo e seguido 

pelos românticos é evidenciado no romance em análise, pois, através da personagem Heloísa, 

as leitoras da época tornavam-se sabedoras do fim trágico que poderiam ter, caso 

desobedecessem ou se desviassem dos caminhos da ética, da moral e dos bons costumes 

vigentes na época.  

Por isso, ao observar essas questões, podemos dizer que a referida obra tenha causado 

um efeito nas leitoras da época, que, por medo do castigo divino, através do exemplo de 

Heloísa, e para estar dentro do padrão ideal feminino tiveram seus comportamentos alterados 

em função dessa relação da experiência de vida das leitoras com a obra propriamente dita.  

Essa importância do leitor para a compreensão da obra e do sistema literário é o que, 

segundo Hans Robert Jauss, pode determinar o caráter artístico de uma obra: “A distância 

entre o horizonte de expectativa e a obra, entre o já conhecido da experiência estética anterior 

e a ‘mudança de horizonte’ exigida pela acolhida à nova obra, determina do ponto de vista da 

estética da recepção, o caráter artístico de uma obra literária” (JAUSS, 1994. p. 187).  

Desse modo, podemos pensar que a obra de Carlos Eugênio Fontana apesar de não ter 

se tornado posteriormente conhecida como outras do mesmo período e estilo, como por 

exemplo, A moreninha, de Joaquim Manuel Macedo e Lucíola de José de Alencar, tem 

características que a enquadram no patamar de obra com relevante importância para os 

estudos literários, assim como apresenta um grande valor documental. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

117755 
 

Referências 

 

ARISTÓTELES. A Poética Clássica. In. _____; Horário; Longino. A poética clássica. São 

Paulo: Cultrix, 1997. 

 

BLAKE, Augusto Victorino Alves Sacramento. Dicionário bibliográfico brasileiro. Rio de 

Janeiro: MEC, 1970. 

 

CESAR, Guilhermino. História da literatura do Rio Grande do Sul. Porto Alegre: Globo, 

1971. 

 

COUTINHO, Afrânio; SOUSA, J. Galante. Enciclopédia de literatura brasileira. 2ª ed. São 

Paulo: Global; Rio de Janeiro: ABL, 2001.  

 

DUARTE, Kelley Baptista. Carmen da Silva: nos caminhos do autobiografismo de uma 

“mulheróloga”. Dissertação de mestrado da UFRGS, Porto Alegre, 2005. 

 

FONTANA, Carlos Eugênio. O homem maldito. Rio Grande: Tip. Eco do Sul, 1858. 

 

HARRIS, Wendell V. La canocidad. In: SULLÁ, Enric (org). El canon literario. Madrid: 

Arco, 1998. P. 37-60) 

 

JAUSS, Hans Robert. A história da literatura como provocação à teoria literária. São Paulo: 

Ática, 1994. 

 

LIMA, Luiz Costa. (org) Teoria da literatura em suas fontes. Vol. 1.3ª Ed. Rio de Janeiro: 

Civilização brasileira, 2002. 

 

MARTINS, Ari. Escritores do Rio Grande do Sul. Porto Alegre: UFRGS/IEL, 1978. 

O POVO. Rio Grande, jan. 1856 a dez. 1858. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

117766 
 

 

Novelas de Carlos de Koseritz: resgate e análise 

MELLO, Juliane Cardozo de
*
  

 

Resumo: O presente artigo visa apresentar a pesquisa que realizo, desde 2009, sobre a obra ficcional de Carlos 

de Koseritz. Em um primeiro momento, discorro acerca de como desenvolvi metodologicamente esse trabalho e 

da fortuna crítica encontrada sobre o autor que norteou os primeiros passos dessa investigação. Posteriormente, 

realizo uma breve analise das narrativas Um drama no mar e Laura: também um perfil de mulher a fim de 

refletir sobre características temáticas e estruturais desses escritos como, por exemplo, a organização 

folhetinesca e a confluência de aspectos clássicos e românticos na primeira novela e o desenvolvimento do 

gênero, o lastro de realismo, a maior objetividade e a temática que visa uma análise de um caráter humano – um 

perfil de mulher – em Laura. Além disso, faço uma breve referência ao que denomino “período biográfico 

esquecido” ilustrando dados encontrados nos periódicos das cidades de Rio Grande e Pelotas, que auxiliam na 

tentativa de lançar esse novo olhar à vida e à obra do ilustre imigrante alemão.    

 

Palavras-chave: Carlos de Koseritz. Novelas. Biografia.  

 

 

Os primeiros passos da pesquisa 

Esta pesquisa é vinculada aos projetos “O sistema literário rio-grandino no século 

XIX: estudo sobre a sua formação e consolidação” e “Dicionário de autores de Rio Grande no 

século XIX”, que tencionam resgatar obras publicadas em periódicos locais, bem como 

localizar obras consideradas desaparecidas pela crítica e historiografia literárias, a fim de 

evidenciar a formação do sistema literário rio-grandino relacionando-o com o sistema sul-rio-

grandense e nacional. A presente investigação centra-se em duas narrativas – Um drama no 

mar (1862) e Laura: também um perfil de mulher (1875) – de autoria de Carlos de Koseritz, 

ambas publicadas na cidade de Rio Grande (RS). 

Essas narrativas vinham sendo consideradas desaparecidas ou apenas citadas, sem uma 

análise mais detalhada, em compilações de escritores e obras do século XIX. Ambos os 

exemplares foram localizados na Biblioteca Rio-Grandense (Rio Grande – RS) e não haviam 

sido encontradas por pesquisadores devido ao fato de estarem sem identificações na capa e 

mal catalogadas. A novela Um drama no mar foi localizada primeiramente em formato de 

folhetim, no jornal Eco do Sul, publicado em 1862 e posteriormente em sua versão em livro, 

de 1863, da novela Laura, encontramos, além do exemplar da 1ª edição na biblioteca citada, 

                                                           
*
 Universidade Federal do Rio Grande (FURG). E-mail: juliane.cdemello@gmail.com.  



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

117777 
 

um exemplar da segunda edição na Biblioteca da Pontifícia Universidade Católica – PUCRS 

(Porto Alegre-RS). 

A metodologia utilizada foi, em um primeiro momento, a leitura e a atualização 

ortográfica da novela Um drama no mar, bem como a análise dos aspectos históricos, através 

de pesquisas no jornal Eco do Sul, e dos aspectos literários. Além disso, foi realizado o 

levantamento da fortuna crítica acerca do autor em histórias da literatura, em biografias e 

estudos recentes realizados por pesquisadores como Imgart Grützmann e René Gertz.  

Em um segundo momento, foi realizado o mesmo procedimento em Laura, também 

um perfil de mulher, sendo feita também a leitura de demais romances da época para o 

estabelecimento de comparações. Em um terceiro momento, foi realizada a comparação dos 

dois textos contemplando os aspectos românticos existentes em ambos. As referidas obras 

foram aprovadas para a publicação pelo Instituto Estadual do Livro (IEL) com lançamento 

previsto para o ano de 2013. 

Toda a pesquisa sobre um autor exige um estudo apurado de sua fortuna crítica. Os 

dados que encontramos sobre Koseritz são variados e dispares, pois biógrafos, críticos e 

historiadores divergem nas informações que apresentam. Apesar de seu relevante papel no 

desenvolvimento das letras sul-rio-grandenses, Koseritz mereceu apenas duas biografias 

amplamente divulgadas, a de José Fernando Carneiro (1959) e Oberacker Jr. (1961), a 

primeira buscando delimitar a importância de sua bibliografia em prol dos imigrantes e a 

segunda evidenciando o seu “germanismo”. Outra biografia, menor e menos conhecida, foi 

publicada em Rio Grande por Alfredo Ferreira Rodrigues (1890), como homenagem ao 

jornalista em virtude de seu falecimento. 

José Fernando Carneiro, em seu Karl von Koseritz (1959), aborda – assim como a 

maioria dos textos sobre Koseritz – os primeiros anos do biografado no Brasil de maneira 

sucinta, centrando-se no período que o jornalista viveu em Porto Alegre, destacando sua 

atuação jornalística, política e filosófica, afirmando que as suas produções literárias 

“despertaram pouco interesse”, ao contrário de “seus artigos da imprensa de língua alemã 

[que] eram lidos no Rio Grande, Paraná e Santa Catarina, e rapidamente tornou-se Koseritz o 

“leader” político mais importante, em todo Brasil, dos alemães e seus descendentes”.  

(CARNEIRO, 1959, p. 13-14) 

Carlos H. Oberacker Jr., talvez impulsionado pela biografia de Carneiro, publica 

Carlos von Koseritz (1961), reformulando um texto seu publicado em 1938, retomando alguns 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

117788 
 

aspectos que enunciara em 1936 acerca do germanismo. O biógrafo também se refere 

sucintamente ao período em que Koseritz viveu nas cidades de Rio Grande e Pelotas, 

denominando-o o período de formação do escritor, quando fizera seu “aprendizado 

jornalístico”, pois foi em Porto Alegre que “tornou-se consumado mestre na imprensa” 

(OBERACKER JR., 1961, p. 25). Nos demais capítulos de seu estudo, vemos destacados 

outros pontos: a missão histórico-cultural da coletividade de cultura e línguas alemãs e o 

programa político-estatal de Koseritz e a luta para a sua concretização, nos quais o estudioso 

destaca o intuito da realização de um programa cultural e político, programa marcado pelo 

germanismo, em virtude do alemão considerar a “superioridade da ciência e da pesquisa 

alemãs” (KOSERITZ, 1884, p. 60 apud OBERACKER JR., 1961, p. 33). 

Já Guilhermino Cesar destaca, em sua História da Literatura do Rio Grande do Sul 

(1971), a sua mentalidade de naturalista científico e aponta para a falta de ideias bem 

definidas do jornalista, pois “o publicista destemido, o panfletário violento, o político 

militante, o maçom e o católico coabitavam na pena de Koseritz, em permanente conflito” 

(CESAR, 2006, p. 269).  

O historiador dedicou outro estudo a Koseritz intitulado Koseritz e o naturalismo 

(1958), no qual destaca a importância do alemão para a difusão da escola realista/naturalista 

na literatura sul-rio-grandense, considerando-o “naturalista em literatura como em filosofia” 

(CESAR, 1968, p. 91), devido ao seu posicionamento crítico aos ultrarromânticos: “Estamos 

numa época de transição literária: o realismo declarou guerra à velha escola romântica e 

idealista; a fotografia literária procura desalojar a pintura idealista” (KOSERITZ, s/d, apud 

CESAR, 1968, p. 94). 

Em ensaio intitulado Carlos von Koseritz, publicado na coletânea Fundamentos da 

cultura rio-grandense (1960), Guilhermino Cesar aborda a ficção de Koseritz julgando-a 

“novelas de pequeno valor literário” (CESAR, 1960, p. 175), destacando a novela, que 

atualmente não conhecemos nenhum exemplar, A donzela de Veneza, da qual diz que, ao 

contrário das demais produções literárias:  

serviu-lhe de pretexto para dar largas ao seu sentimento liberal. É uma novelinha 

curta, fluente, agradável, que descreve cenários e costumes da Itália, pois a ação se 

passa em Veneza, durante o sítio que lhe impôs Marechal Radetzky, ao mando do 

governo austríaco. É de ver aí a indignação do novelista, que refletiu na sua breve 

narrativa a opinião dos povos latinos, naquele momento irmanados contra a Áustria, 

que teimava em sustentar o domínio das terras peninsulares adjudicadas ao Império 

em consequência do Tratado do Campo Fórmio, origem remota da insurreição 

veneziana de 1849. (CESAR, 1960, p. 175)    



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

117799 
 

Cesar aborda ainda a relação da ficção romântica e da prosa naturalista de Koseritz, 

justificando-a da seguinte forma: 

Koseritz, nascido em 1830, ano áureo do romantismo na França, estreou-se 

literariamente numa fase de transição. Nas primeiras tentativas de prosa, conforme 

se vê das novelas a que aludi no princípio deste trabalho, sacrificou na ara dos 

românticos. Mas, à medida que o Naturalismo se foi acentuando na Europa, passou a 

sofrer a influência dos mais categorizados corifeus da nova escola. (CESAR, 1960, 

p. 187)   

Carlos Alexandre Baumgarten (1997), em seu estudo sobre os primórdios da crítica 

literária no Brasil, demonstra que a atuação do jornalista no desenvolvimento da literatura sul-

rio-grandense estendeu-se também ao campo da crítica literária, devido a dois ensaios críticos 

que publicou: Alfredo d’Escragnolle Taunay (1886) e um prefácio às narrativas de Leopoldo 

von Sacher-Masoch (1882), além de um grande número de escritos propagados pelos 

periódicos locais, com críticas que evidenciavam “a ascensão e afirmação, no plano dos 

estudos literários, dos princípios cientificistas, encampados e largamente utilizados pela 

crítica literária”  (BAUMGARTEN, 1997, p. 114).  

Estudos mais recentes sobre a obra de Koseritz centram-se ainda na problemática da 

imigração, do germanismo e dos preceitos filosóficos que o autor divulgou. René Gertz 

(1999) organiza uma compilação de escritos de cunho filosófico e Imgart Grützmann (2007) 

escreve sobre o intelectual Koseritz, pretendendo contribuir para a sua inserção no contexto 

brasileiro e alemão da segunda metade do século XIX (GRÜTZMANN, 2007, p. 132). 

Em nossas pesquisas, encontramos muitas discrepâncias entre os dados biográficos e 

bibliográficos de Koseritz como, por exemplo, a data de seu nascimento que é datado de 

forma distinta, pois enquanto Oberacker Jr. (1961, p. 23) e Lothar Hessel (1976, p. 135), 

Afrânio Coutinho e Galante de Sousa (2001, p. 896) referem-se a 3 de fevereiro de 1834, 

Guilhermino César (1971, p. 250), José Fernando Carneiro (1959, p. 7), Raimundo Meneses 

(1978, p.344) e Imgart Grützmann (2007, p. 129) referem-se a 7 de junho de 1830 e Alfredo 

Ferreira Rodrigues (1890, p. 3), seu primeiro biógrafo, menciona apenas o ano de 1832. 

Dentre todos, as informações mais confiáveis, e mesmo assim díspares, são a do biógrafo 

Oberacker Jr. devido ao fato de que este teria consultado a certidão de nascimento do alemão 

e a de Grützmann que afirma seguir texto autobiográfico de Koseritz, que indicaria como 

verdadeiro o ano de 1830. 

Nos dados bibliográficos acerca das produções literárias do alemão, encontrou-se 

também grandes distinções, já que – nas oito obras atribuídas a ele – há divergência nos anos 

de publicação e no gênero ao qual se enquadram, principalmente devido à reprodução 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

118800 
 

sistemática de dados na falta de acesso dos escritores aos exemplares originais. Rodrigues 

refere-se a Um drama no mar e a Laura: também um perfil de mulher como “romancetes” 

publicados, respectivamente, em 1862 e em 1875, e menciona a segunda edição de Laura no 

ano de 1887; já Carneiro cita apenas Laura, informando apenas o ano de publicação como 

1872; Oberacker Jr. caracteriza Um drama no mar como um conto publicado em 1863 e 

Laura é descrita como novela naturalista publicada em 1872. Segundo Afrânio Coutinho e 

Galante de Sousa, Um drama no mar é uma novela publicada em 1863 e a narrativa Laura: 

também um perfil de mulher foi publicada em 1873, os autores não fazem atribuição de 

gênero. 

Guilhermino César aborda Um drama no mar como novela publicada em Rio Grande 

em 1863 e Laura, sem classificação, publicada em Porto Alegre no ano de 1873; já 

Grützmaann refere-se à primeira como um romance publicado em Rio Grande em 1862 e a 

segunda como novela publicada na mesma cidade em 1875. Meneses refere-se a Um drama 

no mar como novela publicada em Rio Grande em 1863 e a Laura: também um perfil de 

mulher, sem descrição, publicada em Porto Alegre em 1873. 

Procurar esclarecer esses dados, bem como acrescentar um novo capítulo à biografia e 

à bibliografia de Koseritz, são os principais intuitos da pesquisa apresentada visto que, através 

de duas narrativas ficcionais, busca trazer à luz uma face desconhecida do escritor e, através 

de periódicos das cidades de Rio Grande e Pelotas, escritos pelo e sobre o autor, tenciona 

acrescentar informações sobre os primeiros anos do imigrante alemão no país. 

 

Um novo olhar à figura de Koseritz 

Trazer à luz dados novos acerca de Carlos de Koseritz e de sua obra implicam uma 

releitura dos dados supracitados, pois em nenhum dos textos consultados o período em que o 

alemão viveu nas cidades de Rio Grande e Pelotas merece uma atenção maior e o destaque 

dado à produção romântica é negativo, já que os estudiosos consideram a sua obra ficcional 

de pouco valor literário e desconsideraram a sua importância histórica seja na formação do 

sistema literário rio-grandino e pelotense ou como parte da literatura sul-rio-grandense que se 

encontra desaparecida em arquivos e bibliotecas do estado. 

Como nos firma René Gertz (1999, p. 7) “uma biografia de Karl von Koseritz ainda 

está por ser escrita”, e no intuito de acrescentar dados nesse aspecto, realizamos pesquisas nos 

jornais O Brado do Sul, através de microfilmes da Biblioteca Nacional,  no Eco do Sul, no 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

118811 
 

Diário do Rio Grande, no Noticiador e n’O comercial e, além disso, em processos judiciais 

do Arquivo Público de Porto Alegre. Nos periódicos encontramos informações acerca de 

polêmicas que Koseritz se envolveu no sul do estado do Rio Grande do Sul, nos seus 

primeiros anos no Brasil. 

O jornalista é, por exemplo, é acusado de plágio na composição de seus dramas, 

conforme o jornal O Noticiador de 25 de fevereiro de 1860, pois segundo seus opositores o 

alemão cometeu oitenta erros em quarenta linhas e, por isso, não pode se denominar escritor 

público. Koseritz é alvo de acusações também do jornal Diário do Rio Grande do ano de 

1860, pois o periódico rio-grandino transcreve artigos do Diário de Pelotas e do O Noticiador 

como, por exemplo, na seção A pedido dos dias 22, 26 e 29 de fevereiro, onde o autor alemão 

é denominado o “Dom Quixote do jornalismo”, sendo ainda ameaçado, pois “como um potro 

feroz, é certo, não pode um homem brigar; mas nada o impede de atracar-lhe as chilenas, e 

meter-lhe o relho, até pô-lo em estão de levar freio e suportar arreios. É o que faremos” 

(DIÁRIO DE PELOTAS apud DIÁRIO DO RIO GRANDE, 22 fev. 1860, p. 2). Ainda no 

Diário do Rio Grande, Koseritz é acusado de não ser nem escritor de teatro, sendo apenas um 

plagiário da Revista Teatral, nem crítico de teatro, apenas um charlatão (DIÁRIO DO RIO 

GRANDE, 26 fev. 1860, p. 2).     

Outra acusação grave, agora na cidade de Rio Grande, pode ser verificada no Diário 

do Rio Grande de 8 de novembro de 1863, na sessão “A pedido”,  Koseritz é delatado por 

Cherubim Correa de Araújo de corromper a juventude em seu colégio Ateneu Rio-Grandense, 

pois, segundo Cherubim, seu filho de 10 anos de nome Milibio foi “no dia 6, infamemente 

violentado pelo SEU PRÓPRIO MESTRE, o referido Sr. Carlos de Koseritz”, o mestre teria 

praticado com o menino atos “ignóbeis e infames, que o respeito ao público manda calar, mas 

que os homens sensatos bem saberão compreende-los!” (DIÁRIO DO RIO GRANDE, 8 nov. 

1863, p. 3). 

Koseritz, no jornal Eco do Sul, de 10 de novembro, defende-se com o seguinte apelo: 

Urdiu-se contra mim uma intriga tão grave, que de momento é impossível destruí-la, 

porque um juiz, meu inimigo pessoal, espontaneamente tomou conhecimento do 

fato, e cortou-me os meios de justificar-me perante autoridade imparcial. 

Resta-me pedir ao público, que suspenda o seu juízo a respeito deste fato, até que eu 

tenha destruído a trama infame que contra mim foi urdido para o disponho de todos 

os elementos, logo que tenha de haver-me com um juiz imparcial e alheio ao 

trabalho de que sou vitima. 

Rio Grande, 9 de Novembro de 1863. 

Carlos de Koseritz 

 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

118822 
 

Os dados citados apontam para a forte oposição que o imigrante alemão sofreu no 

interior do estado, antinomia essa que ocasionou agressões, processos judiciais e a mudança 

para Porto Alegre que decorreu na sua consolidação como jornalista, como político e como 

intelectual, aspectos esses estudados por inúmeros pesquisadores e que não merecem atenção 

neste artigo.  

Tratemos agora das narrativas. Um drama no mar e Laura: também um perfil de 

mulher opõe-se aos artigos e aos livros conhecidos de seu autor, pois apresentam temáticas e 

estruturas características do Romantismo em contraste ao Naturalismo posterior que 

vislumbramos em artigos como, por exemplo, A terra e o homem à luz da moderna ciência 

(1884). A divisão entre um período romântico e um período naturalista nos escritos de 

Koseritz nos parece evidente, mas também um pouco arriscada, visto que os dados biográficos 

apontam para as desavenças entre o letrado alemão e os seus adversários sulinos, o que 

justifica, talvez, a sua adesão ao modelo vigente na literatura brasileira do período. 

Esteticamente ambos os textos são pobres se comparados às demais produções que 

circulavam no país como os romances de José de Alencar e Joaquim Manuel de Macedo, 

porém, se considerarmos a relevância histórica desses escritos veremos que seu estudo é de 

grande importância para compreensão dos primórdios das letras gaúchas, visto que Um drama 

no mar foi um dos primeiros folhetins, redigidos em Rio Grande, publicados no jornal Eco do 

Sul, uma vez que a maioria das obras do gênero eram traduções de autores franceses, ingleses 

com algumas aparições de autores brasileiros.
18

 

Um drama no mar baseia-se em eventos verídicos ocorridos em uma embarcação nas 

proximidades da cidade de Rio Grande. Esses fatos foram descritos no jornal Eco do sul, 

anteriormente a publicação do folhetim, entre os dias 8 e 12 de outubro de 1862, e, além 

disso, uma justificativa a publicação do texto evidencia esses aspectos: 

Um Drama no Mar – É este o título de uma novela que nos foi oferecida pelo seu 

autor, com o fim de ser publicada em nossas colunas. 

Não lemos senão o princípio que hoje estampamos e por isso nada pode nos 

acrescentar quanto ao mérito do escrito; julgamos, porém, que ele interessará os 

nossos leitores, porque lhe serve de base o horrível acontecimento que há poucos 

dias se deu bem perto de nossas praias e que tanto impressionou o publico do lugar. 

Não hesitamos, pois de recomendar ao publico a leitura da novela com que fomos 

obsequiados pelo SR. X. Y. Z. (ECO DO SUL, 11 out. 1862) 

Aos homicídios noticiados nas páginas do periódico, a narrativa acrescenta o motivo 

para os crimes: um amor não correspondido teria feito o marujo Elissandro assassinar o 

                                                           
18

 Maiores informações a esse respeito podem ser encontradas no site: http://www.fontes.furg.br/ 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

118833 
 

esposo de sua amada, L..., e estuprar a donzela, Marília. A estrutura da narrativa é 

folhetinesca, mesmo na sua versão posterior impressa, com os finais dos capítulos permeados 

de suspense, visto que: 

A fórmula continua amanhã ou continua num próximo número que a ficção em série 

proporcionava ao folhetim alimentava paulatinamente o apetite e a curiosidade do 

leitor diário do jornal e, obviamente, como resposta, fazia aumentar a procura por 

ele, proporcionando-lhe maior tiragem e, consequentemente, barateando os seus 

custos. (NADAF, 2002, p.18) 

Se a estrutura remete ao gênero folhetim, o enredo e o seu desenvolvimento apontam 

para o Romantismo em confluência com alguns laivos de classicismo como, por exemplo, o 

nome da protagonista e as referências à mitologia greco-romana como, por exemplo, no 

seguinte trecho: 

Negras nuvens encasteladas no horizonte amontoavam-se quais enormes rochedos; 

Éolo ainda não tinha conseguido encadear os seus filhos; havia passado o furor do 

rebojo, mas a tempestade ainda roncava; o trovão repercutia no espaço, e os raios, 

sucedendo-se com rapidez, lançavam fugitivo clarão sobre as gigantescas vagas, 

que, à sua dúbia luz, pareciam enormes fantasmas envoltos em negros sudários, 

orlados de branco pela espuma, que desenvolvia o choque dessas montanhas de 

água, que, agitadas pelo tridente do velho Deus marino, se precipitavam umas sobre 

as outras, retrocediam, confundiam-se, ligavam-se e desfaziam-se em horrível 

choque, em torrentes de alva espuma. (KOSERITZ, 1863, p. 19) 

    O enredo versa sobre a ambição de um jovem, que mesmo sendo bom e 

apresentando inúmeras qualidades, não aceita a rejeição e acaba cedendo ao seu desejo de 

vingança eliminando seu concorrente e tomando posse da mulher amada. O eixo central da 

trama é a conspurcação de Elissandro que é descrito pelo narrador como um anjo caído, a 

imagem e semelhança de Lúcifer. 

O narrador, onisciente intruso, opina acerca dos fatos, relata experiências como marujo 

de navios, clama a onipotência de Deus, e essas concepções levam o biógrafo Alfredo Ferreira 

Rodrigues a considerar que Koseritz descreve na narrativa o período em que foi marinheiro, 

pois o alemão “sentia-se talhado para a vida de marinheiro e tão fundas e duradouras foram as 

impressões que nela recebeu que, anos depois, em 1862, [utilizou-as] na introdução de uma de 

suas obras” (RODRIGUES, 1890, p. 4). 

O biógrafo ainda descreve a superioridade dessa obra em relação a A donzela de 

Veneza, que a antecedeu, e afirma que: 

É surpreendente a diferença entre os dois livros e muito deveria ter estudado o autor, 

para em tão curto espaço de tempo, apresentar tamanho progresso. A linguagem é 

mais elevada e mais correta e, a trechos, encantadora e poética; a ação corre mais 

animada e o leitor sente-se preso ao desenrolar de um drama pavoroso, que o 

comove profundamente. O fato que serve de assunto ao romance é verdadeiro e bem 

perto de nossas costas representou-se a medonha tragédia, mas há em toda a 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

118844 
 

narrativa vida, há arte. De um acontecimento cheio de horror, soube o romancista 

formar um livro interessante. (RODRIGUES, 1890, p. 13, 14) 

Com relação às personagens, pode-se dizer que elas são apresentadas de forma 

idealizada e que todas são planas, nos termos de E. M. Forster (1927), não evoluindo ao longo 

da narrativa, bem ao estilo romântico e característico das novelas, com L... sendo o herói 

característico, honrado e viril, e Marília a virgem pura, bela, graciosa. É em Elissandro que se 

concentra toda a dualidade do texto: jovem, belo, de bom caráter, porém assassino, mas 

igualmente não apresenta complexidade, sendo que sua mudança de caráter pode ser 

justificada como uma dominação demoníaca.  

A natureza também está presente de forma idealizada, estando relacionada aos 

sentimentos pelos quais passam os personagens da novela: ao início do texto, antecedendo o 

conflito, a tarde é descrita como amena, rósea, características que remetem à tranquilidade e, 

por isso, o ambiente é positivo; à medida que os fatos vão ocorrendo, uma tempestade vai se 

intensificando, desde o planejamento do crime, passando pelas memórias da família que 

trazem a Elissandro uma espécie de consciência do ato que irá cometer, até chegar aos 

assassinatos juntamente com o estupro de Marília, em que a tempestade intensifica-se ainda 

mais. Ao final, há novamente a calmaria, após o assassino ter sido capturado pelos 

marinheiros do navio. 

A exaltação da religião, presente nessa narrativa, é contrastante aos textos 

cientificistas do autor, publicados em Porto Alegre. O apego ao catolicismo não está presente 

na voz dos personagens, mas sim nas palavras do narrador, como já citado anteriormente, que 

afirma ser em meio à borrasca do mar que se sente “tão grande, tão chegado ao Eterno e 

Infinito, como naqueles solenes momentos, nunca sou tão crente, nunca sou tão grato ao 

criador” (KOSERITZ, 1863, p. 21). 

Como é característico das narrativas oitocentistas, o narrador interage com seu leitor, 

confidenciando seu passado de marinheiro, intercalando os discursos em primeira e terceira 

pessoa, visando à identificação de seu destinatário, e nas cenas mais cruéis da narração como, 

por exemplo, no estupro da protagonista, poupa o seu ledor, convidando-o para correr “um 

véu, leitores, sobre essas horríveis cenas, que acompanharam aquela noite de tempestade, que 

bem perto de nossas costas se deram, enquanto nós pacificamente repousávamos nos braços 

de Morfeu” (KOSERITZ, 1863, p. 41). 

Essas estratégias, como nos diz Marisa Lajolo, “se não garantem ao narrador a 

fidelidade do leitor a um texto que se prolonga, sem dúvida estreitam a cumplicidade entre 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

118855 
 

ambos: o leitor é uma figura para quem se conta em segredo os acontecimentos da trama” 

(LAJOLO, 1999, p. 20). Outro aspecto que legitima essa aproximação entre quem narra e 

quem lê são as várias referências a pintores como, por exemplo, Hans Holbein e Rembrandt, 

além de algumas referências literárias, que apontam para que tipo de leitor a narrativa era 

destinada.  

Laura: também um perfil de mulher apresenta um enredo melhor constituído, versando 

sobre a temática do amor como uma transação comercial, pois Laura é “comprada” por Artur 

Moreira e, apesar do amor existente entre eles, ambos vivem em um casamento de aparências, 

porque a donzela – orgulhosa – não aceita ter sido tratada como uma mercadoria. A 

semelhança com o romance Senhora de José de Alencar é evidente, ainda mais pelo ano de 

publicação – ambos os textos são publicados em 1875. Rodrigues percebe essa semelhança, 

no entanto, é mais crítico a essa obra: 

Como obra de arte, pouco, muito pouco vale. Além da estranheza de algumas 

situações, os caracteres dos protagonistas são inverossímeis. Há como que a 

intenção de fazer um estudo do coração humano, mas tomando-se para exemplo dois 

personagens muito fora da vida real. A Senhora, de José de Alencar, dir-se-ia que 

deu plano da obra, embora com inversão de papéis, mas idêntico no fundo. A 

narrativa, entretanto, é cheia de interesse e em algumas ocasiões dramatizada, 

prendendo fortemente a atenção do leitor, e nisso resume-se o merecimento do livro. 

(RODRIGUES, 1890, p. 14) 

Em Laura vemos uma preocupação maior com o que Antonio Candido (2009) 

denominou lastro do real, visto que: 

O eixo do romance oitocentista é pois o respeito inicial pela realidade, manifesto 

principalmente na verossimilhança que procura imprimir à narrativa. Há nele uma 

espécie de proporção áurea, um “número de ouro”, obtido pelo ajustamento ideal 

entre a forma literária e o problema humano que ela exprime. (CANDIDO, 2009, p. 

430)  

O problema humano exposto na narrativa é o dinheiro como corruptor da sociedade, a 

degradação dos valores e a troca comercial das relações, o que fica evidente em muitas das 

críticas feitas pelo personagem Artur Moreira, um adepto da ironia que o libertou da “mania 

de ser “contemporâneo ilustre”, da escravidão dos partidos, do respeito votado à declamação, 

da admiração prestada a supostos grandes homens, das mistificações da política” 

(KOSERITZ, 1875, p. 17), porém, apesar de todas as críticas que faz apresenta um caráter 

dúbio, pois compra a mão da mulher amada em meio a uma crise financeira do pai da jovem 

orgulhosa. 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

118866 
 

O narrador, também onisciente intruso, reflete sobre a sociedade e critica-a em seus 

vícios, com a perspectiva de um espectador que narra julgando os personagens e utilizando-os 

como um exemplo da conspurcação da sociedade, como fica evidente na seguinte exposição: 

É tempo de ensinarmos à nossas filhas o valor dos minutos que voam e do trabalho 

que nobilita: é tempo de lhes fazer compreender que a verdadeira missão da mulher 

não é no baile, no concerto, no teatro, mas no lar doméstico. Ensinemo-las a pensar, 

a clara e logicamente pensar, ainda que seja só um quarto de hora por dia; tratemos 

de desenvolver nelas a nobre emulação de ser mais alguma coisa do que figurinos de 

moda livremo-las da frase, do desejo de brilhar nos salões; demos-lhe em dote, em 

vez dessa tintura superficial de instrução, que se resume em dizerem quatro frases 

banais em Francês... (KOSERITZ, 1875, p. 8) 

Ao contrário da novela anteriormente analisada, nessa obra há uma tendência maior 

para a objetividade e para as descrições de cunho mais realista. Na década de 70, já havia 

eclodido na Europa o Realismo que timidamente no Brasil começava a ensaiar os seus 

primeiros passos. Como nos diz Lúcia Miguel-Pereira, “a objetividade deveria atrair escritores 

que sem dúvida já haviam travado conhecimento com Flaubert, que teriam notícia do 

racionalismo científico, informador do movimento intelectual na Europa” (MIGUEL-

PEREIRA, 1973, p. 33), Koseritz, provavelmente, já havia tomado conhecimento do ilustre 

francês, já que as descrições iniciais dos ambientes nos capítulos de Laura lembram as 

existentes em Madame Bovary (1857). 

Apesar disso, a narração apresenta algumas características fortemente românticas 

como, por exemplo, a idealização dos personagens, visto que a personagem título da novela é 

descrita em suas características físicas de forma idealizada, entretanto, o seu caráter é exposto 

como vulnerável, o perfil de mulher exposto remete a má educação dada às moças da Corte, 

que são preparadas para serem damas de baile ao invés de donas de casas, o que, na 

perspectiva moralizadora do narrador, é elemento causador dos problemas do país. 

Artur Moreira também é um herói, tanto no aspecto físico, como no moral, é um 

homem que conheceu as desventuras da pobreza e que, depois de herdar uma significativa 

herança, manteve sua firmeza de caráter, não cedendo, ao contrário de Laura, às amoralidades 

da burguesia. No início da narração, o personagem em conversa com seu amigo João Aguiar – 

um típico funcionário público – elucida seu desapontamento com a sociedade brasileira e sua 

vontade de abandonar sua corrupta pátria, intuito esse abandonado após se apaixonar pela 

filha da burguesia.    

As estratégias de aproximação com o leitor, que constatamos na análise de Um drama 

no mar, são atenuadas, e não há o caráter folhetinesco, a narração por ser mais bem construída 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

118877 
 

requer um leitor atento, capaz de identificar as prolepses e analepses do texto como, por 

exemplo, no que tange ao destino da personagem principal que já foi antecipado nas primeiras 

páginas da narração. Além disso, a influência da cultura europeia, principalmente a francesa, 

está demarcada no texto não só nas críticas feitas pelo narrador, mas, paradoxalmente, em seu 

próprio discurso, pois esse se utiliza de inúmeras palavras no idioma francês mostrando que, 

apesar de criticar, narra na perspectiva de um integrante da burguesia carioca.  

Na narrativa há muitas referências a obras literárias como, por exemplo, o poema 

Fausto (1806) de Goethe, o romance O mercador de freiras (1818), do escritor francês 

Laurent Pierre de Jussieu, a obra de Petrarca, os Lusíadas de Camões, bem como referências 

ao filósofo francês Proudhon, ao pensador grego Pirro de Élida, a figuras histórias como Julio 

César e Emilio Castelar, Nicolás Avellaneda e Simão de Nantua, à mitologia grega nas figuras 

de Medusa, Níobe e Tântalo. O que mostra que essa é uma obra escrita para leitores “cultos”, 

isto é, com conhecimentos políticos, históricos, literários e etc. e evidenciando que a narrativa 

é destinada a uma minoria culta. 

 

Algumas conclusões 

A pesquisa da fortuna crítica de Carlos de Koseritz, assim como de sua biografia e de 

sua bibliografia geraram algumas conclusões parciais que apontam para a importância de uma 

reiluminação nos estudos sobre o autor, visto que grande parte deles centra-se na sua 

relevância como jornalista, como político, como intelectual, como mentor dos imigrantes 

alemães e nenhum estudo de fôlego sobre sua ficção havia sido realizado, até a presente 

investigação.  

As narrativas Um drama no mar e Laura: também um perfil de mulher evidenciam o 

que denominamos os “Romantismos”, pois a primeira elucida a fase inicial do Romantismo, 

com a confluência de características clássicas e românticas; e a segunda elucida a sua 

consolidação tanto no que tange a forma quanto na temática e, além disso, compõem uma 

parte de nossa literatura que se encontra perdida em arquivos de bibliotecas brasileiras e que 

ajudam a explanar essa face de romancista de Koseritz.  

O esclarecimento biográfico e bibliográfico de Koseritz, bem como a recuperação de 

seus livros, considerados desaparecidos pela crítica e historiografia, torna-se fundamental para 

elucidar uma parte obscura das letras sul-rio-grandenses. Além disso, o autor é figura muito 

reconhecida no estado e seus escritos são alvo de republicações como, por exemplo, os textos 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

118888 
 

do e sobre o autor, publicados na revista Província de São Pedro (1957), bem como os 

estudos mais recentes realizados acerca de sua obra jornalística e filosófica, como a 

compilação realizada por René Gertz e os estudos de Imgart Grützmann. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

118899 
 

Referências 

 

BAUMGARTEN, Carlos Alexandre. A crítica literária no Rio Grande do sul: do 

Romantismo ao Modernismo. Porto Alegre: IEL: EDIPUCRS, 1997. 

 

CANDIDO, Antonio. Formação da literatura brasileira: momentos decisivos. 12º ed. Rio de 

Janeiro: Ouro sobre Azul; São Paulo: FAPESP, 2009.  

 CARNEIRO, José Fernando. Karl Von Koseritz. Porto Alegre: IEL, 1959.  

 

CESAR, Guilhermino. História da Literatura do Rio Grande do Sul (1773-1902). Porto 

Alegre: IEL: Corag., 2006 

 

______. Carlos von Koseritz. In: Fundamentos da cultura Rio-Grandense. 3 volumes. 

Porto Alegre: Editora UFRGS, 1954-1960. 

 

______. Koseritz e o naturalismo. Porto Alegre: Separata da Revista Organon, 1968.  

 

COUTINHO, Afrânio; SOUSA, Galante de. Enciclopédia de literatura brasileira. São Paulo: 

Global; Rio de Janeiro: FBN, 2001. 

 

DIÁRIO DE PELOTAS apud DIÁRIO DO RIO GRANDE, 22 fev. 1860, p. 2 

 

DIÁRIO DO RIO GRANDE, 8 nov. 1863, p. 3 

 

FERREIRA, Athos Damasceno. Imprensa literária de Porto Alegre no século XIX. Porto 

Alegre: UFRGS, 1975. 

 

GERTZ, René (org.) Karl Von Koseritz: Seleção de Textos. Porto Alegre: EDIPUCRS, 1999.  

 

GRÜTZMANN, Imgart. Intelectuais de fala alemã no Brasil do século XIX: o caso Karl von 

Koseritz (1830-1890). História Unisinos 11(1): 123-133, Janeiro/Abril 2007. Disponível em: 

www.unisinos.br/publicacoes_cientificas/images/stories/pdfs_historia/ 

vol11n1/np04_gutzrev.pdf. Acesso em 6 mar. 2012. 

 

HESSEL, Lothar F. O Partenon Literário e sua obra. Porto Alegre: Flama IEL, 1976. 

 

KOSERITZ, Carlos de. Um drama no mar. Rio Grande: Tip. Eco do Sul, 1863. 

 

KOSERITZ, Carlos de. Laura: também um perfil de mulher. Rio Grande: Tipografia J. J. R.  

da Silva, 1875. 

 

KOSERITZ, Carlos de. A pedido. In: ECO DO SUL. Rio Grande, 1863. p .2 

 

LAJOLO, Marisa; ZILBERMAN, Regina. A formação da leitura no Brasil. São Paulo: 

Editora Ática, 1999. 

 

MAGALHÃES, Mário Osório de. Opulência e cultura na província de São Pedro do 

Rio Grande do Sul: um estudo sobre a história de Pelotas (1860 – 1890). Pelotas: 

UFPEL: co-edição Livraria Mundial, 1993. 

 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

119900 
 

MARTINS, Ari. Escritores do Rio Grande do Sul. Porto Alegre: UFRGS/IEL, 1978. 

 

MENESES, Raimundo. Dicionário literário brasileiro. Rio de Janeiro: Livros técnicos 

e científicos, 1978. 

 

MIGUEL-PEREIRA. Lúcia. Prosa de ficção: de 1870 a 1920. 3ª ed. Rio de Janeiro: J. 

Olympio; Brasília: INL, 1973. 

  

NADAF, Yasmin Jamil. Rodapé das miscelâneas – o folhetim nos jornais de Mato Grosso 

(séculos XIX e XX). Rio de Janeiro: 7Letras, 2002.  

OBERACKER, Carlos H. Carlos Von Koseritz. São Paulo: Anhambi, 1961. 

 

RODRIGUES, Alfredo Ferreira.  Almanaque Literário e Estatístico do Rio Grande do Sul. 

Rio Grande: Livraria Americana, 1890. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

119911 
 

 

Mistérios de Rio Grande, um folhetim no século XIX 

FLORES, Rosana Tejada
*
 

 

Resumo: O trabalho tem como objetivo fazer uma análise do folhetim Mistérios do Rio Grande. A Moeda falsa, 

escrito por Junius, pseudônimo cuja identidade ainda é desconhecida
19

. A finalidade é apontar suas principais 

características nas nove páginas existentes encontrada no jornal rio-grandino O Tempo, nos primeiros meses do 

ano de 1872. A trama passa-se em 1801 e é baseado na obra Mistérios de Paris, de Eugéne Sue. Essa pesquisa 

integra faz parte do projeto “Dicionário de autores de Rio Grande no século XIX”, do Instituto de Letras e Artes 

da Universidade Federal do Rio Grande, que tem pesquisado sobre os primeiros escritores desta cidade gaúcha e 

suas respectivas obras, buscando assim resgatar, organizar e divulgar as informações sobre a formação e 

consolidação do sistema literário rio-grandino. A análise desse material serve para perceber um perfil do leitor 

dessa região ao longo do século XIX, assim como da literatura produzida por autores locais. 

 

Palavras-chave: Folhetim. Sistema literário. Mistérios de Paris.  

  

 

O folhetim surgiu na França, em 1836, no período em que a imprensa escrita torna-se 

um expressivo veículo de comunicação. Marlyse Meyer, referindo-se ao folhetim, afirma: 

Aquele espaço vale-tudo suscita todas as formas e modalidades de diversão escrita: 

nele se contam piadas, se fala de crimes e de monstros, se propõe charadas, se 

oferecem receitas de cozinha ou de beleza; aberto às novidades, nele se criticam as 

últimas peças, os livros recém-saídos... (MEYER, 1996, p. 29) 

Esse espaço também era designado à publicação de textos literários, no qual eram 

aceitos mestres e iniciantes de diversos gêneros, histórias curtas ou longas, resenhas de livros 

e variedades, com vista ao entretenimento dos leitores. Em pouco tempo, o folhetim passou a 

fazer parte de vários periódicos espalhados pelo o mundo inclusive no Rio Grande do Sul, 

despertando o interesse pela leitura e também pela escrita de novos romances. 

As obras já publicadas com sucesso assegurado, como por exemplo, Mistérios de 

Paris, de Eugéne Sue, deram origem a novos textos lançados anos mais tarde ou no mesmo 

tempo, porém com nome e enredo distinto do original. Essa obra foi publicada no ano de 

1832, no Journal des Débats, narrava os feitos do herói-providência, Rodolfo, príncipe de 

Gerolstein. A história foi tão impactante que esse herói virou mito em seu país, 

conseguintemente a lenda espalhou-se pela Europa e foi traduzida em vários países.   

                                                           
*
 Universidade Federal do Rio Grande (FURG). 

19
 No jornal pelotense Cabrion (nº 67, de 16 maio 1880), há uma crítica literária de algumas obras, inclusive de 

um Mysterios de Rio Grande, escrito por O. P. S. Pelos dados informados, não há como saber se é o mesmo 

texto. 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

119922 
 

O Príncipe Rodolfo, que no início não teve a sua identidade revelada, assim como sua 

condição social era vista pelos seus trajes que o aproximava do caráter de homens ordinários; 

homens comuns que circulavam pela cidade. O enredo constitui um herói que luta contra o 

poder sobre os oprimidos da classe baixa pelos subterrâneos de Paris, revelando os problemas 

governamentais do país. Vale lembrar que o jornal era vendido com o preço inferior em 

relação às demais edições, para que todos pudessem ler o que estava escrito.  

A tendência do folhetim também chegou à cidade do Rio Grande – que já contava com 

periódicos locais desde o início da década de 1830 – em novembro de 1845 e, em pouco 

tempo, autores locais começaram a publicar em jornais de Rio Grande
20

, tal como Carlos von 

Koseritz, imigrante alemão, autor de Um drama no mar, publicada no ano de 1862 no jornal 

Echo do Sul
21

. Outro caso é o folhetim “A mulher”, de Furtado Coelho, cuja obra publicada 

no jornal Novo Rio Grandense, em alguns meses de 1858, também só é encontrada 

parcialmente nos acervos atuais. 

Confirmando essa tendência, Jorge de Souza Araújo aponta que “Rio Grande parece 

ter sido de fato uma cidade onde se lia muito, sobretudo no século passado [século XIX]. Pela 

documentação disponível, é seguramente a que mais se distingue no número e na variedade 

dos livros, com exceção das cidades históricas mineiras” (ARAÚJO, 1999, p. 288). 

Publicado no periódico O Tempo em 1872, atualmente restam apenas as nove páginas 

iniciais do folhetim Mistérios do Rio Grande, no acervo da Biblioteca Rio-Grandense e, em 

busca em outras instituições, não se obtiveram outros exemplares.  

Essas nove páginas são compostas pela capa, um “Ao leitor”, o prólogo e as seis 

páginas iniciais do folhetim que possui características de um romance histórico. Logo, temos 

um comunicado que afirma que a segunda parte foi publicada separadamente. Narrado em 

primeira pessoa, começa com uma volta ao passado enfocando o social e o pessoal dos 

moradores, com a descrição da então vila do Rio Grande de São Pedro, que passaria à 

condição de cidade somente em 1835, o cotidiano do vilarejo e um diálogo. 

 

                                                           
20

 A lista de folhetins publicados em jornais de Rio Grande, com autores e datas de publicação, encontra-se 

disponível no sítio www.fontes.furg.br. 
21

 Essa obra é analisada em parte da dissertação de mestrado defendida por Juliane Cardozo de Melo no PPG 

Letras da Universidade Federal do Rio Grande. 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

119933 
 

 

Reprodução da capa do folhetim 

 

No dia 5 de janeiro de 1872, o jornal anuncia o folhetim na seguinte nota;  

Encetamos hoje a publicação do romance Mistérios do Rio Grande com que fomos 

obsequiados. Escrito em linguagem fluente esse romance é digno da leitura dos 

apreciadores do que é bom e muito deve sem duvida agradar. Agradecemos 

cordialmente a seu autor a oferta que nos acaba de fazer. 

Nesse comunicado, um texto comum na época, só há um enunciado a respeito da 

linguagem do texto e que estará ao gosto certamente dos leitores. No entanto, não há relatos 

em relação ao escritor, tempo, personagens e espaço. No dia 23 de janeiro do decorrente ano, 

há outra nota:  

Continuamos hoje a publicação do nosso folhetim a falta de espaço força-nos 

repetidas vezes a interrompermos a sua publicação, do que pedimos desculpa a 

nossos favorecedores.  



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

119944 
 

Após esse rodapé, foram publicadas mais quatro páginas, finalizando o primeiro 

volume da história, que mais tarde passou a ser publicada em avulso com o título “Homens de 

bem”. No “Ao leitor”, o escritor faz uma breve explicação do folhetim, fazendo referências a 

escritores e romances canônicos, tais como Mistérios de Paris, de Eugênio Sue, e Rocambole, 

de Poson Du Terrail. No entanto, Junius deixa claro que, em Mistérios do Rio Grande, não 

teve a mesma “imaginação fértil” dos autores citados acima, pois pretende fazer uma “crônica 

de aldeia”, já que o texto não é somente frases atiradas em um papel, mas trata-se sim de uma 

história verídica escrita por um “velho” que se detém em estudar a espécie humana.  

De forma metanarrativa, esse narrador ressalta ainda que o título da obra seria Homens 

de bem, que foi publicado mais tarde em avulso como segundo volume, mas pensou que o 

nome se afastaria da história e o mais próximo seria Mistérios do Rio Grande, porque daria 

coerência ao tema e também faria referência à obra de Eugênio Sue. Assim, a finalidade do 

texto é mostrar que a cidade de Rio Grande, embora pequena e afastada dos grandes centros, 

não era uma cidade patriarcal – cidade de poder absoluto, conservadora e respeitável – que 

ainda muitos julgavam, por isso ia-se narrar “cenas íntimas”.   

Ainda no prólogo, a descrição já marca o tempo e o espaço da narrativa: “foi um 

verdadeiro dia de inverno, o dia 23 de junho de 1801. Os poucos moradores de Rio Grande 

tirintavam de frio às cinco horas da tarde”, buscando assim uma verossimilhança para o leitor. 

A narrativa segue num tom descritivo, alertando – com traços negativos – que “era uma má 

véspera de S. João, as ruas desertas o aspecto merencório do pequeno Rio Grande” (p. 6). A 

palavra “pequeno” dá a ideia do vilarejo, composto por famílias, igreja e governo, ruas 

algumas já com nome, outras só com referências que delimitavam a área.  

Na página seis, são citados alguns feitos históricos como o conflito entre portugueses e 

espanhóis, a demolição do forte de Jaguarão, o ataque ao forte de Cerro Largo e também 

alguns nomes de governadores. Devido ao fato do ano ser 1801, tudo indica que o livro está 

abordando a Guerra das Laranjas, um pequeno conflito militar entre Portugal e Espanha que 

atingiu o Rio Grande do Sul e Mato Grosso. A causa da guerra era os acordos e tratados entre 

esses dois países, que ora se uniam e ora entravam em confronto.  

De uma maneira geral, está ressaltado que a vila do Rio Grande apoiava os 

portugueses e a guerra segundo o texto também estava ao lado de Portugal: “Já haviam sido 

rendido e demolido o forte de Jaguarão, e tudo indicava que o ano seria de boa colheita de 

cabeças espanholas.”. Porém há contradições entre história e ficção, pois o primeiro nome 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

119955 
 

citado é o de Sebastião Xavier da Veiga Cabral, que segundo o livro era o governador do Rio 

Grande do Sul em 1801.  

No decorrer da mesma página, aparece a figura do argentino D. Pedro Ceballos, 

governador de Buenos Aires que anos antes, em 1763, invadiu a capitania do Rio Grande, 

tomando o forte Santa Tereza vigiado pelo comandante Coronel Thomaz Luiz Osório: 

“Penetrando então pela campanha, Ceballos veio até a vila do Rio Grande, asenhorou-se dela, 

aprisionou algumas famílias que fez transportar em ferros para domínios espanhóis, e só 

parou em sua correria quando teve notícia de um armistício entre os governos de Madrid e 

Lisboa”. (p. 6)  

O trecho mostra que Ceballos massacrou os rio-grandinos, por isso seu nome ainda em 

1801 é temido. De fato essa história é verídica, é importante apontar que o administrador de 

Rio Grande na época era Eloy de Madureira, também mencionado pela narrativa, e o forte de 

Santa Tereza fica atualmente situado no Uruguai. Desse modo, podemos mencionar que a 

capitania do Rio Grande se estendia até a fronteira.  Portanto, o autor busca fatos históricos 

para situar o leitor do que acontecia na época em que o folhetim abordava, dando uma ideia 

do pensamento dos moradores, pois quase todos moradores eram fieis a Portugal e 

rechaçavam os inimigos da sua segunda pátria. E também não há no texto críticas expressivas, 

questionamentos ao governo ou até mesmo o conflito em questão. Esses dados históricos 

confirmam a intenção de mostrar algo próximo do real e dar verossimilhança ao texto. 

Ao encerrar a parte histórica, o escritor começa a descrever a arquitetura da vila do 

Rio Grande. As casas, segundo a narrativa, eram todas iguais, dando uma ideia de 

uniformidade e esse padrão pode remeter tanto a parte cultural quanto a parte social. Cultural, 

pois Rio Grande não mantinha uma cultura “vazia”, simplesmente pelo fato de ser uma vila 

em construção, afinal de contas era de colonização portuguesa e seguia alguns costumes. 

Social no sentido que todos pertenciam à mesma classe, não havia nem alguém com muito 

dinheiro e nem alguém com pouco, todos pertenciam à mesma condição financeira: “A 

descrição de semelhantes casas é sempre a mesma: nada ali varia, desde o sebento lampião 

pendurado por corda no meio da casa, até a balança infiel com os pesos escavados no fundo” 

(p. 7).  

A palavra infiel, marcada em itálico no original, referindo-se a balança, insinua que era 

da rotina os moradores utilizar este instrumento para pesar suas mercadorias, mas, em 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

119966 
 

contrapartida, era comum também a imprecisão do que se pesava e, portanto, o roubo nas 

compras diárias era unânime.  

Aparece no texto a existência de uma taverna, a mais frequentada da vila: “Pela manhã 

vendia café, durante o dia peixe frito e canjica, e à noite a tia Joaquina, crioula pernambucana, 

manceba do taverneiro, preparava a galinha de cabidella” (p. 7). É visível que o escritor de 

Mistérios do Rio Grande a todo o momento dá explicações de cada situação, colocando a 

taverna “como uma espécie de estação telegráfica internacional” (p. 8), onde tudo se podia 

saber da vila. 

A taverna ficava perto do porto da cidade, os fregueses geralmente eram pretos e 

marinheiros, que desembarcavam ou já viviam na vila, passavam no local para dar e saber 

informações e se reunir com os demais nas reuniões que ali ocorriam. Convém ressaltar a 

importância do porto na cidade que chegava navios de todas as partes do país, com algumas 

mercadorias, marinheiros, estrangeiros movimentando a pequena vila e também trazendo 

informações de outros lugares, como Portugal e Espanha.  

Nesse trecho, aparece a presença das primeiras personagens de cunho aparentemente 

ficcional: a tia Joaquina e o taverneiro Manuel Avintes, “baixo e grosso de quarenta anos”, 

que não falava de política e de religião, mas só dava informação das vidas alheias. O texto dá 

a impressão que isto era visto pela população de modo positivo e também de modo negativo; 

ao mesmo tempo em que alguns iam buscar informações de negócios e do andamento da vila, 

outros iam buscar informações pessoais dos moradores: namoro, casamento e traições. Isso 

faz com que o taverneiro seja às vezes sábio outras vezes fofoqueiro: “Na vila o homem maior 

era o padre, depois o governador, depois... qualquer outro.” (p. 8). Esse qualquer outro pode 

estar referindo-se ao Senhor Manuel, por ser um homem visível e também “dono da verdade”, 

pois tudo sabe tudo vê.  

Como o folhetim conta com poucas páginas, é difícil realizar afirmações fortes, mas o 

que tudo indica que esse indivíduo, o dono da taverna, seja o protagonista da história, pois, 

em sequência nas páginas restantes, enquanto às cinco horas a cidade estava deserta, na 

taverna ocorria uma reunião de pessoas e o senhor Manuel ora escutava e ora dava a sua 

opinião, enquanto limpava o balcão.  

 Talvez os encontros fossem hábito dos rio-grandinos e, nesses encontros, a “conversa 

fiada” e a bebida faziam parte, e supostamente relaciona-se na tentativa do escritor mostrar, 

assim como foi mencionado no prólogo, que Rio Grande não era uma cidade patriarcal. E 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

119977 
 

também podemos relacionar essa visão à balança infiel, na fachada da frente tudo parece 

igual, porém nos fundos há infidelidade das pessoas está exposta, ou seja, havia algo falso na 

cidade. Portanto, podemos dizer que essa suposta falsidade, casas iguais e balança infiel, e 

também o dualismo do senhor Manuel, sábio e fofoqueiro pode está vinculado ao subtítulo “A 

Moeda falsa”, que logo dá a impressão de a cidade falsa. 

As páginas finais recuperadas estão marcadas por um diálogo entre marinheiros, que 

falam a respeito de suas vidas pessoais, de como vieram parar do Brasil como é o caso de um 

dos personagens Mourão. Homem este que entra na Marinha por um acaso e/ou obrigado já 

que menciona; “Fizeram-me marinheiro; foi um dia apareceu gente da tropa lá na aldeia, 

quiseram que eu fosse soldado não sei se para matar a mourama ou se os franceses que andam 

brigando com o general Bonaparte. Não quis ir para o quartel e fui para o navio...”. (p. 9) A 

partir desse trecho, podemos falar a respeito do fato que as pessoas na época não tinham seu 

livre arbítrio, seguiam ordens de superiores e os seus destinos dependiam dos conflitos 

existentes. Assim como andavam de portos em portos sem ter uma morada fixa, Rio Grande 

acolhia pessoas de vários lugares que iam e vinham conforme muitas vezes sem família 

somente seguindo o seu trabalho no exército ou marinha. 

O personagem Mourão é o que mais dialoga, porém ao longo da conversa outros 

personagens aparecem, como um “velho marujo” que interrompe a conversa, indicando que 

era diálogo aberto no qual todos exprimiam seu particular. Logo aparece outro cidadão que 

menciona ser igual a Bocage, o poeta português, e ainda fala que gosta do divertimento e da 

bebida. Para tanto, é de valia destacar a presença de Bocage, no trecho; “Dizem que eu sou 

como Bocage, aquele improvisador que anda bêbado em Lisboa deitando versos as 

cachoupas.” Essa comparação ao poeta português tem como finalidade a exaltação de seus 

atos, a bebida e o divertimento. 

No decorrer podemos falar a respeito da menção da palavra moeda chamchão, que 

segundo o personagem vem de Portugal: “Pois olha, eu, disse outro, se pudesse não 

embarcava. Dizem que lá na terra há moeda chanchão, que se vende barato; se eu soubesse 

quem a vendia, olá se a comprava!” (p. 12). Isso pode está se referindo também a roubo pelo 

fato do barato, pois o que é barato é quase de graça, em seguida no fim da última página, eles 

falam a respeito do dinheiro fácil que traz riqueza, mas, no entanto alguns se esquivam da 

conversa, tornando o dinheiro algo longe de suas vidas, assim como também desnecessário no 

momento. 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

119988 
 

Portanto podemos dizer que Mistérios do Rio Grande é uma obra que descreve a 

pequena vila do Rio Grande no ano de 1801, quando o único ponto de encontro dos 

moradores era uma taverna localizada perto do porto da cidade. O folhetim além de fazer uma 

descrição da parte da arquitetura, no qual as casas eram iguais, destaca também a questão 

social, pois a vila era frequentada por marinheiros, escravos e patrões, que faziam o 

movimento da cidade. Não havia regras religiosas nem políticas, o que mais importavam eram 

as conversas levianas que se faziam a respeito dos outros. 

Assim, da mesma forma que ocorria no centro do país, Rio Grande também se 

influenciava com a leitura importada da Europa, com autores locais produzindo romances ao 

estilo romântico e próximo do folhetinesco. Percebe-se, assim, que, aos poucos, o estilo de 

literatura produzida na Europa foi-se adaptando em nosso país, com autores brasileiros sendo 

publicados e lidos em várias províncias brasileiras. Com a instalação da Corte portuguesa no 

Rio de Janeiro em 1808, a Impressão Régia trouxe novas possibilidades para país até então 

proibido de publicar e imprimir qualquer tipo de texto. Logo, os autores brasileiros 

começaram a produzir romances inspirados no estilo europeu.  

Os folhetins publicados nos periódicos da cidade do Rio Grande, em sua grande 

maioria, eram traduções de leituras francesas que entretinham o publico leitor. Essa amostra 

folhetinesca, Mistérios do Rio Grande, que foi inspirada em Mistérios de Paris, indicou outra 

diversidade da variedade de textos divulgados nos jornais rio-grandinos; que é a aproximação 

de escritos cânones europeus com os de origem local, enfatizando também os escritores 

brasileiros e/ou locais. Assim como a relação entre título e temática, que se desenvolvem no 

texto tentam buscar semelhanças aos que já foram publicados no exterior, na tentativa de 

passar ao leitor a certeza de bons textos contados a partir de fatos da história local.    

 

 

 

 

 

 

 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

119999 
 

Referências  

 

ABREU, Márcia. Os caminhos do livro. Campinas: Mercado de Letras, ALB; São Paulo: 

FAPESP, 2003.  

 

ARAÚJO, Jorge de Souza. Perfil do leitor colonial. Ilhéus: Editus, 1999. 

 

EVEN-ZOHAR, Itamar. El “Sistema Literário”. Disponível em: www.tau. 

ac.il/~itamarez/works/papers/trabajos/EZ-sistema_literario. pdf. Acesso em: 19 jul. 2012. 

 

GARCIA, Sheila Fernandez. O homem maldito de Carlos Eugênio Fontana: o início do 

romance sul-rio-grandense. 2012. Dissertação (Mestrado em Literatura) – Instituto de Letras 

e Artes. Universidade Federal do Rio Grande – FURG, Rio Grande, RS, 2012. 

 

JUNIUS. Mistérios do Rio Grande. O Tempo. Rio Grande, 5, 11, 23 jan. 1872. 

 

MEYER, Marlyse. Folhetim. São Paulo: Schwarcz, 2001. 

 

SCHAPOCHINIK, Nelson. Misteriomania: edição, circulação e apropriação do modelo 

narrativo de Les mystéres de Paris no Brasil. II Segundo seminário brasileiro Livro e 

História. Disponível em www.uff.br/lihed/segundoseminario/index.php/component/content/ 

article/36-pre-seminario/107-de-n-a-q. Acesso em 9 out. 2012.  

 

VAZ, Artur Emilio Alarcon. A importância da divulgação de fontes primárias na internet. In  

_____  et al (org) Literatura em revista (e jornal): periódicos do Rio Grande do Sul e Minas 

Gerais. Belo Horizonte: FALE-UFMG; Rio Grande. FURG, 2005, p. 9-25. 

 

_____. Formação do sistema literário no extremo sul do Brasil: o início da imprensa em Rio 

Grande. In: Cadernos Literários. v. 15, p. 11-17, 2008. Rio Grande: FURG. Disponível em: 

www.fontes.furg.br. Acesso em: 9 out. 2012. 

 

_____ et al. Imprensa, teatro, romance e folhetins: A formação da literatura no extremo sul 

brasileiro (1831-1869). Caderno de textos do XII Encontro Regional dos Estudantes de Letras 

– SE. Campinas: UNICAMP, 2010. Disponível em 

erelsudeste2010.webnode.com/publicações. Acesso em 9 out. 2012. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

220000 
 

 

Pós-colonialismo moçambicano: ficção, história e memória em O último voo do 

flamingo, de Mia Couto  

FRITZEN, Vanessa
*
 

 

Resumo: O presente estudo tem a pretensão de fornecer contribuições aos estudos de literatura africana em 

português, em especial, sobre o romance moçambicano pós-colonial, que se mostra envolto por elementos que 

deixam transparecer a vida de um povo que teve seu território, em partes, modificado, mas que busca resgatar as 

suas origens e tradições. Para tanto, o objeto de análise que atente os objetivos propostos é o livro O último voo 

do flamingo, de Mia Couto, autor moçambicano, que se consolida como um dos maiores escritores de expressão 

portuguesa na contemporaneidade pela temática e originalidade de suas obras. O romance aborda o período pós-

guerra de Independência, quando a ONU ocupa a fictícia Tizingara a fim de evitar os conflitos civis constantes; a 

narração se constrói a partir de um entrecruzamento de vozes. Dessa forma, pretende-se estudar referenciais 

teóricos acerca da Literatura Moçambicana, dos pressupostos da Nova História, e dos conceitos de memória. 

 

Palavras-chave: Mia Couto. Ficção e História moçambicanas. Memória. 

 

 

Mia Couto: sua escrita 

António Emílio Leite Couto, popularmente conhecido como Mia Couto, nasceu em 05 

de julho de 1955, na cidade de Beira, a segunda mais populosa de Moçambique. Mia Couto 

desde cedo apresentou o gosto pela escrita, sendo que, com apenas catorze anos, publicava 

seus primeiros poemas no jornal Notícias da Beira. No ano de 1971, Mia Couto mudou-se 

para Maputo, logo iniciando o curso de Medicina, o qual foi abandonado pelo escritor, três 

anos depois. Na verdade, o então jovem havia abandonado os seus estudos para se tornar um 

dos membros da luta anticolonialista (FRELIMO) em Moçambique. 

Moçambique conquistou a Independência no ano de 1975 e, a partir dessa data, Mia 

Couto passou a trabalhar como jornalista, período este que durou cerca de dez anos. Então, 

após deixar a carreira jornalística, Couto passou a cursar Biologia. Atualmente, além de 

professor universitário, também dedica tempo a pesquisas acerca de impactos ambientais de 

seu país. Cabe aqui ressaltar que, apesar de seus diversificados estudos e trabalhos exercidos, 

o moçambicano, em momento algum, deixou de se dedicar à tarefa de escritor. Aliás, ele tem 

obtido muito sucesso em suas publicações, presentes em mais de vinte países e traduzidas 

para línguas como a inglesa, a francesa, a alemã, a italiana, entre várias outras. Fato é que 

                                                           
*
 Universidade Regional Integrada do Alto Uruguai e das Missões (URI-Frederico Westphalen). E-mail: 

vane.fritzen@gmail.com. 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

220011 
 

[...] [a] sua obra, além de ser traduzida para diversos idiomas é, ela própria, tradutora 

da história e da cultura moçambicana para o mundo. A obra de Mia Couto, em seu 

conjunto, é uma constante viagem pelas paisagens e lugares de Moçambique, 

atravessando também os múltiplos tempos de que eles são feitos. A viagem é uma 

metáfora rica e possível para captar e compor literariamente os nós dos encontros e 

desencontros desses espaços e tempos, bem como as insondáveis identidades 

moçambicanas que nesses nós vivem. Autor de muitas estórias abensonhadas, de 

várias brincriações com a língua portuguesa e outras interinvenções, Mia Couto 

modela a língua portuguesa expandindo-a em toda a sua plasticidade verbal. A 

escrita de Mia Couto forma imagens em tamanha profusão que reproduz a movência 

oral (OLIVEIRA, 2009, p. 01).  

A produção bibliográfica de Mia Couto é composta por romances, contos, poesias e 

crônicas. De acordo com as palavras de Ana Mafalda Leite, a produção bibliográfica do 

moçambicano “tem manifestado uma conflitualidade dialógica na tematização das tradições e 

seu confronto com a modernidade” (LEITE, 2003, p. 45). O autor resgata valores simbólicos 

africanos, faz abordagens históricas, entrelaça as tendências contemporâneas, mistura valores 

europeus com africanos, trazendo temas do cotidiano que transformam o local retratado em 

universal, num discurso que sempre se renova, mesmo tendo muito do passado contido nele.  

A obra também se caracteriza por uma linguagem criativa: invenção de palavras, 

acréscimos ou diminuições de letras em vocábulos já existentes, mescla do português de 

Portugal como o de Moçambique e ainda com as línguas nativas moçambicanas; essas são 

tendências dos escritores colonizados. Refletindo a partir de um ponto de vista ideológico, o 

objetivo desses escritores é o de pensar e problematizar a construção da identidade nacional 

moçambicana, deslegitimando quaisquer vestígios de um projeto nacionalista de cunho 

burguês. 

Tendo como referência João Guimarães Rosa, um reconhecido “inventor” de palavras, 

Mia Couto não deixa de utilizar a língua do colonizador, porém a estiliza de modo a atribuir 

traços que a caracterizem, de certa forma, como tendo peculiaridades que a distinguem como 

moçambicana. Em outras palavras, essa nova escrita não tem o objetivo de modificar a língua 

portuguesa, mas sim de criar novas estruturas linguísticas para melhor expressar a 

moçambicanidade. Manuel Halpern (2010, p. 01) comenta que a linguagem de Mia Couto é 

tão criativa e com um léxico tão próprio, que se faz necessária a inclusão de minidicionários 

nas obras. 

Susan Aparecida de Oliveira vê a obra de Mia Couto como uma espiral, no qual 

estórias vão tecendo um fio, que por sua vez, parece nunca ter fim, isso porque os 

personagens, com seus pensamentos, valores, e crenças distintas, contam uma mesma estória, 

mas sob olhares diferentes, e nem por isso considerados mais ou menos plausíveis. Aliás, esse 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

220022 
 

é um dos objetivos do autor, o qual “não deixa a estória encontrar seu fim” (OLIVEIRA, 

2009, p. 01). De acordo com as ideias levantadas por Oliveira, o romance O último voo do 

flamingo apresenta de forma literária não só aspectos referentes às condições históricas e 

políticas de uma sociedade, como também expressa um viés animista. O realismo animista, de 

acordo com as ideias do angolano Pepetela
 
(1997), seria uma atualização do real maravilhoso 

latino-americano à realidade cultural, nesse caso, da África lusófona. Na narrativa animista, 

os elementos da modernidade coexistem com os elementos da cultura tradicional africana. 

A cada momento, a humanidade tenta estabelecer um diálogo com o mundo, diálogo 

com o passado e com o futuro, num olhar ambivalente [...]. Quanto mais tentamos 

descobrir o que o futuro nos reserva, mais nos deparamos com os enigmas de nossa 

existência e com os limites daquilo que não conhecemos ainda. Tradicionalmente, os 

africanos reverenciam boas estórias bem como o ato de contar estórias. As tradições 

antigas de escrita existem no continente africano, mas a maioria hoje, como no 

passado, são primordialmente pessoas orais e suas formas de arte são muito mais 

orais do que literárias. As formas de arte na África são ricas e variadas, se 

desenvolvem desde os primórdios da cultura africana e permanecem como uma 

tradição viva que continua a evoluir e desabrochar até hoje (TAROUCO, 2010, p. 

02). 

A propósito do realismo animista, Elisângela da Silva Tarouco menciona que as 

narrativas africanas fazem uso dessa concepção animista, que busca resgatar as culturas e 

valores dos antepassados, numa possibilidade de entrelaçar tradição e modernidade. Essa 

visão de Tarouco apoia-se em Harry Garuba, criador do termo e que “acredita que a realidade 

africana possa ser mais compreendida através do viés animista, pois nada mais é do que a 

convivência harmoniosa do mundo dos seres vivos com o mundo dos mortos e dos tempos 

passado, presente e futuro” (TAROUCO, 2010, p. 02). 

Todas as culturas humanas parecem criar narrativas como uma forma de fazer 

diferença no mundo. Os provérbios, as estórias, os contos e narrativas africanas 

evidenciam o conhecimento e a sabedoria coletiva dos povos, expressam suas 

estruturas de significado, sentimento, pensamento e expressão, servem a um 

importante propósito cultural e étnico (TAROUCO, 2010, p. 02). 

A ideia de universalidade perpassa toda a obra coutiana, representando uma literatura 

voltada ao social, valorizando as camadas mais populares, penetrando em mundos misteriosos 

e sobrenaturais. Apesar de um mundo tão peculiar, de uma linguagem própria, mas que ao 

mesmo tempo vem assumindo um caráter universal, Mia Couto ainda pensa que é cedo para 

falar sobre uma possível definição de identidade moçambicana. Para ele,  

[a] chamada ‘identidade moçambicana' só existe na sua própria construção. Ela 

nasce de entrosamento, de trocas e destrocas. No caso da literatura é o cruzamento 

entre a escrita e a oralidade. Mas para ganhar existência na atualidade, no terreno da 

modernidade, Moçambique deve caminhar pela via da escrita. Estamos no mundo 

pela porta da escrita, de uma escrita contaminada (ou melhor, fertilizada) pela 

oralidade. Nós não podemos ir pela porta de trás, pela via do exótico terceiro-

mundista. (…) No fundo, o meu próprio trabalho literário é um bocadinho esse 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

220033 
 

resgate daquilo que se pode perder, não porque seja frágil, mas porque é 

desvalorizado num mundo de trocas culturais que se processam de forma desigual. 

Temos aqui um país que está a viver basicamente na oralidade. Noventa por cento 

existem na oralidade, moram na oralidade, pensam e amam nesse universo. Aí eu 

funciono muito como tradutor. Tradutor não de línguas, mas desses universos 

(MACEDO, 2007, p. 196). 

E é isso o que torna emblemático o conjunto da obra de Mia Couto, o qual descreve o 

cotidiano dos moçambicanos, mostrando-se crítico, delatando a corrupção, os conflitos 

políticos entre os próprios africanos, os quais seguem o modelo de administração que mais 

convém, na maioria das vezes, a uma minoria, como também, trata da tradição moçambicana 

como forma de libertação de seu povo. Mia Couto, ao invés de uma forma panfletária, prefere 

tratar das questões sociais dentro de um lirismo narrativo, através de personagens e enredos 

repletos de ambiguidades, mergulhados em uma linguagem que ora causa riso, ora espanto. 

 

Ficção, história e memória: entrelaçamentos e limites em O último voo do flamingo 

Durante períodos do século XIX, para a compreensão de uma obra literária, uma das 

possibilidades era verificar que circunstâncias sociais, morais, ideológicas, entre outras, 

ocorriam no momento em que ela havia sido escrita. Porém, depois de algum tempo, essa 

visão passou a ser revogada, “procurando-se mostrar que a matéria de uma obra é secundária, 

e que a sua importância deriva das operações formais postas em jogo [...] que a torna de fato 

independente de quaisquer condicionamentos, sobretudo social” (CANDIDO, 2008, p. 13)
.
 

Na atualidade, sabemos que estas concepções não devem estar separadas, uma vez que 

para o entendimento do conjunto da obra, se faz necessária a junção de texto com contexto, na 

qual tanto a antiga visão que se fazia entender pelos fatores externos, como a outra, conhecida 

como tendo a estrutura independente, se harmonizam, pois ambas são imprescindíveis na 

questão do processo interpretativo. 

De acordo com as ideias de Terry Eagleton, a obra literária 

[...] está contida na ideologia, mas consegue também distanciar-se dela a um ponto 

em que nos permite ‘sentir’ e ‘aprender’ a ideologia de que nasceu. Ao fazê-lo, a 

arte não nos permite conhecer a verdade que a ideologia esconde, já que, para 

Althusser, ‘conhecimento’ no sentido restrito significa conhecimento científico [...]. 

A diferença entre a ciência e a arte não consiste em tratarem objetos diferentes, mas 

sim tratarem o mesmo objeto de diferentes maneiras. A ciência dá-nos um 

conhecimento conceptual de uma situação; a arte dá-nos a experiência dessa situação 

[...] (EAGLETON, 1978, p. 31). 

A ciência histórica, que se manifesta através do discurso da história, não apresenta leis 

gerais, tais como as ciências exatas. Em linhas gerais, Lucien Goldmann aponta para o 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

220044 
 

discurso histórico como um “[...] estudo objetivo, explicativo e compreensivo dos indivíduos 

físicos e das individualidades históricas e sociais. Ora, uma individualidade histórica não é 

uma realidade dada mas construída a partir do dado” (GOLDMANN, 1967, p. 34). 

Goldmann ainda afirma que “[c]iência alguma nunca traduz a realidade de maneira exaustiva. 

Constrói seu objeto por uma escolha que guarda o essencial e elimina o acessório” 

GOLDMANN, 1967, p. 34). 

Para o tema das relações entre narrativa e história, O Último voo do flamingo, de Mia 

Couto, constitui-se em um objeto de estudo particularmente interessante. Nesta obra, 

encontram-se, implicitamente, tanto abordagens históricas e denúncias das várias brutalidades 

que ainda acometem o povo moçambicano, quanto um discurso literário, repleto de elementos 

sobrenaturais, fantásticos, entre outros. Esta obra foi redigida pelo autor como uma espécie de 

discurso histórico
22

 e, ao mesmo tempo, como uma obra que ele quis que fosse literária. 

De acordo com as ideias de Goldmann, o discurso da história é o resultado dos 

discursos de vários campos semiológicos, sendo que para a sua construção é necessário fazer 

escolhas. E essas escolhas são realizadas pelo sujeito-historiador, o qual é responsável por 

selecionar e avaliar acontecimentos como mais relevantes e menos relevantes para, assim, 

poder dar estatuto de fatos históricos a determinados acontecimentos. Sobre isso, Michel de 

Certeau (1979, p. 17-48) acredita ser inevitável o aspecto subjetivo na construção do discurso 

histórico. Na realidade,  

[...] o historiador não parte dos fatos, mas dos materiais históricos, das fontes, no 

sentido mais extenso desse termo, com a ajuda dos quais constrói o que chamamos 

fatos históricos. Constrói-os na medida em que seleciona os materiais disponíveis 

em função de um certo critério de valor, como na medida em que os articula, 

conferindo-lhes a forma de acontecimentos históricos. Assim, a despeito das 

aparências e das convicções correntes, os fatos históricos não são um ponto de 

partida, mas um fim, um resultado (SCHAFF, 1995, p. 307). 

Na verdade, o historiador é um homem como outro qualquer, que se dedica a pesquisar 

e reconstruir o passado; essa tarefa também é compartilhada pelos escritores de literatura 

africana, mesmo que de forma um tanto diferente. Enquanto o historiador se ocupa de 

conceitos, o ficcionista traz experiências. Os escritores moçambicanos extraem da sua cultura, 

os temas para suas narrativas. Os aspectos cotidianos, históricos, entre outros tantos, passam a 

fazer parte do discurso literário. Dessa forma, os fatos reais são elementos fundamentais para 

                                                           
22

 Neste caso, o discurso histórico é mencionado no sentido de revelar um período pós-guerra civil, no qual a 

situação calamitosa em que se encontra o povo moçambicano, que mesmo após a demorada conquista pela 

Independência e o fim das guerras civis, ainda está permeada pela violência, miséria, corrupção, e, o mais 

alarmante de tudo, é que a responsabilidade por esta situação está nas mãos dos próprios africanos.  



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

220055 
 

que o escritor venha então a transformá-los em verossímeis. Marisa Lajolo também 

compartilha dessa ideia, uma vez que afirma que “[o] mundo representado na literatura – por 

mais simbólico que seja – nasce da experiência que o escritor tem de sua realidade histórica e 

social” (LAJOLO, 2001, p. 47). 

No caso dos elementos que compõem uma obra literária, estes estão impregnados não 

apenas de valores e ideologias sociais. Em muitos casos, determinados rituais e atividades em 

geral acabam se tornando matéria para a criação de uma obra literária, devido à influência 

destes em um determinado grupo. Enfim, torna-se visível “a importância da experiência 

cotidiana como fonte de inspiração, sobretudo com referência às atividades e objetos 

fortemente impregnados de valor pelo grupo” (CANDIDO, 2008, p. 40). Tanto é que houve 

tempos em que uma criação não era vista como sendo de um artista apenas, mas sim de um 

grupo de pessoas; algo que correspondia às necessidades coletivas.  

As obras literárias podem ser entendidas como um sistema vivo, que agem sobre elas 

mesmas e sobre o leitor, provocando sempre uma reação, por menor que seja.  Antonio 

Candido (2008, p. 55-57) distingue três funções que permitem compreender a obra literária 

em sua totalidade, a saber, função total, função social e função ideológica. Na função total, é 

levada em conta a visão de mundo, expressa por representações individuais e sociais – 

presentes em canções, lendas, entre outros –, que tem como máster a universalidade e a 

atemporalidade. Uma obra também exerce atribuições na sociedade, a chamada função social, 

que consiste em atender as necessidades materiais, espirituais, só para citar algumas, bem 

como a preservação e transmissão da cultura.  

Nestas duas funções, a obra é criada e recebida, e o resultado disso é encontrado na 

função ideológica, que nada mais é do que um conjunto de ideias; o autor, quando cria, tenta 

passar suas crenças para a obra, porém, é o público que aponta ou não a presença dessas 

concepções, sendo que “geralmente a função ideológica [é] mais clara nos casos de objetivo 

político, religioso ou filosófico” (CANDIDO, 2008, p. 56). Candido arrazoa a favor da ideia 

de que para um entendimento equilibrado da obra literária, as três funções supracitadas devem 

ser consideradas. 

Se uma obra literária dispõe de artificios para sua compreensão, o mesmo não ocorre 

com a literatura moçambicana contemporânea, que dificilmente encontra meios concretos de 

se definir por si mesma, uma vez que muito dela está vinculada em suas formas passadas, nos 

valores e culturas ancestrais, os quais, na atualidade, andam lado a lado com as tendências 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

220066 
 

impostas pela modernidade. O mesmo ocorre com a História, que de acordo com Schmidt
 

(1996), busca elucidar o presente já partindo da ideia de que o mesmo não é autossuficiente, o 

qual necessita buscar os resquícios do passado para que se tenha um posterior entendimento. 

Na verdade, as possíveis relações entre Literatura e História já foram objeto de estudos 

desde a época de Aristóteles. Com respeito a isso, o filósofo destaca a ideia de que, 

[...] não é ofício de poeta narrar o que aconteceu; e, sim, o de representar o que 

poderia acontecer, quer dizer: o que é possível segundo a verossimilhança e a 

necessidade. Com efeito, não diferem o historiador e o poeta, por escreverem verso 

ou prosa (pois que bem poderiam ser postas em verso as obras de Heródoto, e nem 

por isso deixariam de ser história, se fossem em verso o que eram em prosa), - 

diferem, sim, em que diz um as coisas que sucederam, e outro as que poderiam 

suceder (ARISTÓTELES, 1966, p. 78). 

Nesse sentido, é possível inferir que apesar de Aristóteles apontar para uma oposição 

entre a Literatura e a História, a primeira como particular e, a segunda, como geral, ele 

contribuiu de forma significativa no entendimento de que a Literatura produz um discurso 

referente ao que poderia ter acontecido, deixando para a História, a narração dos fatos 

verdadeiros. E, um dos objetivos da maioria dos escritores moçambicanos, cujas produções 

aludem para algum fato histórico, é o de colaborar na (re)construção de uma identidade 

nacional. 

Na realidade, a discussão acerca das possíveis relações entre literatura e História 

tomou novas dimensões a partir dos anos de 1970, através da Nova História. Isso porque a 

concepção de documento histórico passou a ser mais abrangente ao incorporar, entre outras 

tantas fontes de pesquisas, a literária
23

. Na Nova História, tanto a individualidade quanto a 

coletividade são consideradas, e a história também passa a ser vista de baixo
24

, isto é, do 

ponto de vista dos vencidos, dos esquecidos, dos silenciados. O que antes era entendido como 

permanente, agora é possível de ser percebido como uma realidade culturalmente construída, 

ou seja, sujeita a variações de tempo e espaço. Um exemplo para isso pode ser verificado nos 

estudos de Stuart Hall
25

, os quais refletem sobre questões culturais e, principalmente, 

identitárias. 

Ainda nessa relação entre literatura e História, Walter Benjamin (1987) expõe a ideia 

de que “[o] narrador retira da experiência o que ele conta: sua própria experiência ou a 

relatada pelos outros” (p. 201). Já o historiador “é obrigado a explicar de uma ou de outra 

                                                           
23

 LE GOFF, Jacques & NORA, Pierre. História: novos objectos. 1985. 
24

 Termo cunhado por Edward Thompson, no ano de 1966, e desenvolvido em A formação da classe operária 

inglesa (1987). 
25

 Consultar Da diáspora: identidades e mediações culturais (2003) e A identidade cultural na pós-modernidade 

(2006). 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

220077 
 

maneira os episódios com que lida e não pode absolutamente contentar-se em representá-los 

como modelos da história do mundo” (p. 209). Enfim, literatura e história caminham 

paralelamente, ora mais próximas, ora menos. “O que sobrevive depois que o fato histórico se 

apaga é a literatura. A própria História é Literatura: ler história não é propriamente ler sobre o 

advento do passado, mas sobre o advento de sentido proveniente do passado” (LUCAS, 1985, 

p. 55). 

Em algumas obras, a literatura representa aspectos que o próprio discurso histórico 

não expôs. Apesar de parecer que uma obra se completa por si só, é através do escritor e do 

público que ela se faz; o diálogo entre criador e público é muito importante. O escritor, aliás, 

mesmo podendo utilizar-se de toda a sua capacidade criativa, acaba também representando 

um papel social, visto a influência – em relação a comportamentos, por exemplo – que a sua 

obra exerce sobre o público. E é isso o que ocorre na produção literária pós-colonial 

moçambicana, na qual os escritores têm dentro de si o compromisso de usar a palavra como 

forma de criticar os problemas ainda existentes e não deixar se perder os valores mais remotos 

de um povo que ainda tem muito para ensinar.  Nessa literatura engajada ou comprometida, “a 

defesa de determinados valores morais, políticos e sociais nasce de uma decisão livre do 

escritor” (AGUIAR E SILVA, 1976, p. 127). 

Portanto, [isso] nos faz pensar quanto a literatura engajada está relacionada a vida 

social, no sentido da força política que a mesma exerce sobre os pensamentos 

nacionais, arriscamos em afirmar, que se a literatura pode funcionar como arma de 

defesa, de denúncia e de construção de uma identidade nacional, ela também pode, 

de alguma forma, não que a sua intenção seja essa, amenizar as desigualdades 

sociais e até quem sabe, intencionar um mundo mais justo, humano e feliz (SILVA, 

2012, p. 01). 

Para Jean-Paul Sartre, o engajamento literário propicia a formação da consciência 

critica do leitor, uma vez que vai ao encontro do desvendamento da realidade. De acordo com 

as ideias de Sartre (1993), o escritor revela “[o] mundo e especialmente o homem para os 

outros homens, a fim de que estes assumam em face do objeto, assim posto a nu, a sua inteira 

responsabilidade” (p. 21). Essa afirmação deixa perpassar a ideia de que a literatura também 

tem como pretensão uma possível transformação da sociedade. Nesta mesma linha de 

pensamento sartreano, Benoit Denis (2002) define literatura engajada como uma “prática 

literária estreitamente associada à política, aos debates gerados por ela e aos combates que ela 

implica” (p. 09). Ou seja, mais uma vez remonta para a ideia de uma literatura vinculada a 

sociedade, ao comprometimento social, e, finalmente, tencionada para uma possível mudança 

social. 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

220088 
 

Dessa forma, foi pensando no crescente empenho moral por parte dos escritores 

contemporâneos, em avivar crenças e valores, que Mia Couto escreveu, entre outras obras, O 

último voo do flamingo. O romance, que é dividido em 21 capítulos, é narrado em primeira 

pessoa por um tradutor, sendo que, surgem novas vozes no decorrer da trama. Em síntese, a 

obra trata de estranhos fatos que ocorrem com soldados da ONU: eles “explodem” e a única 

coisa que resta é o seu órgão genital. Então, para tentar solucionar o mistério, chega à vila de 

Tizangara (local onde ocorrem os fatos), o inspetor Massimo Risi. Massimo, que é italiano, se 

mostra perplexo ao adentrar nessa vila e se deparar com acontecimentos insólitos. No 

desfecho, o mistério é solucionado, mas isso nem tem tanta importância se considerada a 

grandeza dos saberes e da cultura africana que é perpassada através do romance. 

Mas, voltando às vozes que surgem no decorrer da trama, essas são guiadas pela 

memória. Entretanto, cada personagem manifesta as suas lembranças – referentes às mesmas 

estórias – de modo diferente. Maurice Halbwachs (2006) define a lembrança como “uma 

imagem engajada de outras imagens” (p. 77). E é isso o que ocorre na narrativa, na qual as 

personagens reconstroem o passado influenciado pelo presente, pelo que lhes convém. A 

personagem redimensionará o seu olhar a partir do lugar que se encontra no grupo e também 

na situação em que se encontra, pensando em perdas e ganhos. Nessa linha de pensamento, 

Halbwachs define a memória individual como “um ponto de vista sobre a memória coletiva” 

(p. 55).  

Essa questão da memória pode ser mais bem exemplificada com um trecho d’O último 

voo do flamingo. Fato é que no desenvolvimento da narrativa, as vozes se manifestavam, entre 

outras coisas, para fornecer esclarecimentos sobre os órgãos genitais masculinos decepados; 

mas cada um contava uma estória diferente, apontava um culpado diferente. Até que numa 

discussão, o administrador Estêvão, que até então não apontava indícios de ser o culpado, foi 

desmascarado, não tendo mais como negar. 

Contudo, a voz de Ana Deusqueira se sobrepôs: 

- És tu que estás a matar pessoas. És tu, Estêvão Jonas. 

- Cala-te! 

- Tu é que mandas colocar as minas! Tu é que matas os nossos irmãos. 

- Não escute, ela é doida - disse ele para mim. 

- Eu vi-te a semear as minas, eu vi... (COUTO, 2005, p. 194) 

 Analisar a obra O último voo do flamingo, vai além de estudar as suas particularidades 

literárias, de observar como os vários tipos de memória estruturam a narrativa, de verificar até 

que ponto a história se faz presente na estória. Ao adentrar na obra de Mia Couto, um novo 

universo passa a ser conhecido e, através do real e do imaginário ou sobrenatural, emergem a 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

220099 
 

cultura e os saberes de um povo, que já viveu tantos anos em meio a lutas, mas que agora, 

espera que o flamingo
26

 volte a sobrevoar novamente. 

Fato é que na medida em que passou a euforia pela independência conquistada, pelo 

orgulho pátrio, emergiram as dificuldades e problemas estabelecidos pela colonização
27

. 

Dessa forma, a produção literária moçambicana contemporânea prima pela busca e pela 

valorização da identidade cultural que outrora foi reprimida, destruída. Essa literatura também 

denuncia os abusos de poder e reivindica por mudanças. É no confronto do passado com o 

presente que a consciência nacional vai se clarificando e se consolidando nesse país que viveu 

anos de incessantes lutas.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
26

 O flamingo, grande pássaro rosado, é aquele que conhece a luz; ele é o iniciador à luz; surge como um dos 

símbolos da alma migrante das trevas à luz, de acordo com o Dicionário de símbolos (p. 434), de Jean Chevalier. 
27

 A destruição da identidade nacional e, até mesmo, individual. 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

221100 
 

Referências  

 

AGUIAR E SILVA, Vitor Manuel de. Teoria da literatura. São Paulo: Martins Fontes, 1976. 

 

ARISTÓTELES. Poética. Trad. Eudoro de Souza. Porto Alegre: Globo, 1966. 

 

BENJAMIN, Walter. O narrador. In: ____. Magia e técnica, arte e política: ensaios sobre 

literatura e história da cultura. Trad. Sérgio Paulo Rouanet. 3. ed. Rio de janeiro: Brasiliense, 

1987. p. 197-221. (Obras escolhidas, v. 1). 

 

CANDIDO, Antonio. Literatura e sociedade: estudos de teoria e história literária. 10. ed. Rio 

de Janeiro: Ouro sobre Azul, 2008. 

 

CERTEAU, Michel de. A operação histórica. In: LE  GOFF, Jacques & NORA,  Pierre. 

História: novos problemas. Trad. Theo Santiago. Rio de Janeiro: Francisco Alves, 1979.  

CHEVALIER, Jean. Dicionário de símbolos. Trad. Vera da Costa e Silva. 21. ed. Rio de 

Janeiro: José Olympio, 2007. 

 

COUTO, Mia. O último voo do flamingo. São Paulo: Companhia das Letras, 2005. 

 

DENIS, Benoit. Literatura e engajamento: de Pascal a Sartre. São Paulo: EDUSP, 2002. 

 

EAGLETON, Terry. Marxismo e crítica literária. Trad. Antônio Ribeiro. Porto: 

Afrontamento, 1978. 

 

GOLDMANN, Lucien. Ciências humanas e filosofia. Trad. Lupe Cotrin. São Paulo: Difel, 

1967. 

 

HALBWACHS, Maurice. A memória coletiva. Trad. Beatriz Sidou. São Paulo: Centauro, 

2006. 

 

HALPERN, Manuel. O último voo do flamingo, as razões dos espíritos. Visão, Portugal, 16 

set. 2010. Disponível em: <http://aeiou.visao.pt/o-ultimo-voo-do-flamingo-as-razoes-dos-

espiritos=f571754>. Acesso em: 19 abr. 2012. 

 

LAJOLO, Marisa. Literatura: leitores e leitura. São Paulo: Moderna, 2001. 

 

LEITE, Ana Mafalda. Literaturas africanas e formulações pós-coloniais. Lisboa: Colibri, 

2003. 

 

LUCAS, Fabio. Vanguarda, história e ideologia da literatura. São Paulo: 

Ícone, 1985. 

 

MACEDO, Tânia; MAQUÊA, Vera. Literaturas de língua portuguesa: marcos e marcas. 

Moçambique. São Paulo: Artes e Ciência, 2007.  

 

OLIVEIRA, Susan Aparecida de. Mia Couto. Mafuá, Revista de literatura em meio digital, 

Santa Catarina, UFSC, n. 12, p. 01, 2009. 

 

PEPETELA. Lueji: o nascimento de um império. 3. ed. Lisboa: Dom Quixote, 1997. 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

221111 
 

 

SARTRE, Jean-Paul. Que é a literatura? São Paulo: Ática, 1993. 

SCHAFF, Adam. História e verdade. Martins Fontes: São Paulo, 1995. 

 

SCHMIDT, Mario. Nova História crítica moderna e contemporânea. São Paulo: 

Nova Geração,1996. 

 

SILVA, Cibele Verrangia Correa da. Um anel na areia: fantasias de amor. Semana da África 

2005, Exposição de painéis científicos “África: sociedade e cultura”. Disponível em: 

<http://www.forumafrica.com.br/cibeleverranga.html>. Acesso em: 12 ago. 2012. 

 

TAROUCO, Elisângela da Silva. O realismo animista e a literatura africana. In: 

SEMINÁRIO INTERNACIONAL LINGUAGEM, INTERAÇÃO E APRENDIZAGEM E 

VII SEMINÁRIO NACIONAL LINGUAGEM, DISCURSO E ENSINO, 2010, Porto Alegre. 

Anais... Porto Alegre: 2010, UniRitter, Curso de Letras/PPGLetras. Disponível em: 

<http://www.uniritter.edu.br/eventos/sepesq/vi_sepesq/arquivosPDF/27154/1938/com_identif

icacao/Artigo%20Sepesq%20Animismo.pdf>.  Acesso em: 19 abr. 2012. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

221122 
 

 

Holocausto, representação e trauma em Quero viver... memórias de um ex-morto, 

de Joseph Nichthauser: a literatura de testemunho no Brasil 

HAISKI, Vanderléia de Andrade
*
 

 

Resumo: Este trabalho tem por objetivo realizar uma breve reflexão teórica acerca da modernidade e de um dos 

acontecimentos mais violentos e traumáticos deste período: o Holocausto. Além disso, pretende-se verificar 

como tal episódio é representado através da literatura de testemunho e, por fim, trazer um exemplo de um relato 

de testemunho, Quero viver... memórias de um ex-morto (1976), obra de autoria do judeu-brasileiro Joseph 

Nichthauser, que narra suas memórias como vítima do Holocausto. A análise do livro, considerando-se a 

perspectiva do trauma e da representação, evidenciou que a tentativa de reduzir o relato em lógicas lineares, 

falsearia a dimensão do evento. Para o embasamento desta proposta, servirão como suporte teórico as obras de 

autores como Alain Touraine, Zygmunt Bauman e Márcio Seligmann-Silva. Assim, é possível refletir sobre um 

dos mais terríveis fenômenos da modernidade e a sua representação. 

 

Palavras-chave: Modernidade. Holocausto. Trauma. Literatura de testemunho. 

 

 

Depois de tempos de desastres e de grandes infelicidades; 

quando os povos fatigados começam a respirar. Então as 

imaginações, abaladas pelos espetáculos terríveis, pintam 

coisas desconhecidas, para aqueles que não foram 

testemunhas. 

Denis Diderot 

 

 Pensar a modernidade implica refletir, dentre outros aspectos, sobre seu propósito 

primário e os eventos que caracterizaram este período. A modernidade, além de ser um 

período marcado pelo desenvolvimento científico, tecnológico e das formas de produção, foi 

também um período assinalado por grandes catástrofes, em que a evolução da técnica também 

foi empregada em atos bárbaros. Este trabalho tem por objetivo verificar alguns aspectos 

teóricos concernentes à modernidade e a um dos fenômenos mais marcantes e brutais deste 

período: o Holocausto. Além disso, pretende-se avaliar a tentativa de representação desse 

acontecimento através da literatura de testemunho e, por fim, apresentar um breve exemplo de 

relato de testemunho produzido no Brasil, intitulado Quero viver... memórias de um ex-morto 

                                                           
*
 Universidade Regional Integrada do Alto Uruguai e das Missões (URI-Frederico Westphalen). E-mail: 

vanderleiadeandrade@hotmail.com. 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

221133 
 

(1976), obra de autoria do judeu-brasileiro Joseph Nichthauser, que narra suas memórias 

como vítima do Holocausto. 

 Na sua forma mais ambiciosa – e também contestada pelos críticos –, a ideia de 

modernidade foi, segundo Alain Touraine (1999, p. 9) a afirmativa de que “o homem é o que 

ele faz”. Assim, deveria existir uma relação cada vez mais próxima entre a produção, 

melhorada por meio da ciência, tecnologia ou administração, e a organização da sociedade, 

regida pela vida pessoal e a lei, animada tanto pelo interesse quanto pela vontade de se libertar 

de todas as opressões, especialmente as relacionadas à religião, que até então interferiam na 

vida privada. Nesse sentido, a sociedade moderna seria uma sociedade de indivíduos livres, 

que repousa sobre o triunfo da razão. É esta que motiva a ciência e o seu emprego, bem como 

conduz a adequação da vida social, as necessidades individuais e coletivas e substitui a 

arbitrariedade e a brutalidade pelo Estado de direito e pelo comércio. 

 A ideia de modernidade, da sua forma mais ousada à sua forma mais branda, quando 

definida pela aniquilação das ordens antigas e pelo domínio da racionalidade, objetiva ou 

instrumental, perdeu sua força libertadora e de criação. Assim sendo, Touraine propõe uma 

nova definição de modernidade e interpretação da história “moderna” nos seguintes termos: 

[a] modernidade rompeu o mundo sagrado que era ao mesmo tempo natural e 

divino, transparente à razão e criado. Ela não o substituiu pelo mundo da razão e da 

secularização devolvendo os fins últimos para um mundo que o homem não pudesse 

mais atingir; ela impôs a separação de um Sujeito descido do céu à terra, 

humanizado, do mundo dos objetos manipulados pelas técnicas. Ela substituiu a 

unidade de um mundo criado pela vontade divina, a Razão ou a História, pela 

dualidade da racionalização e da subjetivação (TOURAINE, 1999, p. 12). 

 A modernidade possibilitou o rompimento com o sagrado na medida em que o 

colocou como parte da vida privada dos indivíduos, e não como forma de dominação social 

como era concebido até então. A noção de modernidade substitui Deus do centro da sociedade 

pela ciência, reservando as crenças religiosas para a esfera da vida familiar. Dessa forma, a 

modernidade possibilitou a separação da vida pública e da vida privada, além de difundir a 

produção da atividade racional, científica, tecnológica e administrativa. Isto provoca a 

progressiva distinção entre os diversos setores da sociedade tais como a política, a economia, 

a vida familiar, religião, e a arte em particular, “porque a racionalidade instrumental se exerce 

no interior de um tipo de atividade e exclui que qualquer um deles seja organizado no 

exterior” (TOURAINE, 1999, p. 17). 

 Ainda de acordo com o mesmo autor, um componente fundamental da ideologia 

clássica da modernidade é a sociedade como fonte de valores, isto é, o bem é útil enquanto o 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

221144 
 

que é considerado mal prejudica a integração e a eficácia da sociedade. Há a formação de um 

novo pensamento político e social. Nessa perspectiva, o papel exercido por Deus – ou pela 

religião – na sociedade, de princípio de juízo moral, é substituído, e a própria sociedade torna-

se um princípio de avaliação e explicação de condutas. Assim, a ciência social surge na forma 

de ciência política. 

 Considerando a ideologia clássica da modernidade, a ordem social deve basear-se 

apenas na liberdade de decisão do ser humano, fazendo dele o princípio do bem e do mal. Os 

princípios que regem a sociedade deixam de estar a cargo de um representante de Deus ou da 

natureza. O ser humano passa a dirigir a sua própria vida e estabelecer seus princípios, 

conforme julgar adequado. 

 Segundo Rousseau (apud TOURAINE, 1999, p. 25), existe uma ordem natural na qual 

o homem deve estar inserido, que visa a atender as questões mais gerais da sociedade, e, 

quando o homem se distancia dessa ordem com o intuito de atender a seus desejos e 

ambições, ela passa para o campo do mal, que separa e opõe os indivíduos. Desse modo, o 

indivíduo deve pensar na coletividade ou no funcionamento social, visando o que é bom ou 

prejudicial à sociedade como um todo, e não olhar além da sociedade, na direção de Deus ou 

de sua individualidade. Contudo, Rousseau defende um consenso entre a união e a vontade, 

para que se tenha uma liberdade menos revolta contra a ordem social do que a submissão à 

ordem natural. Touraine faz uma importante observação quando trata sobre a modernidade, 

pois, para ele, 

[a] modernidade não repousa sobre um princípio único e menos ainda sobre a 

simples distribuição dos obstáculos ao reinado da razão: ela é feita do diálogo entre 

a Razão e o Sujeito. Sem a razão, o sujeito se fecha na obsessão da sua identidade; 

sem o Sujeito, a razão se torna o instrumento do poder (TOURAINE, 1999, p. 14). 

 Por esse viés, é importante dar ênfase ao diálogo entre o sujeito e a razão, pois, se 

tomada como princípio somente a razão, esta pode tornar-se instrumento de poder e de 

dominação. Nesse sentido, há um forte questionamento dos críticos em relação à 

racionalização ou ao que chamaram de “reino da razão”, sobre o qual argumentam: “não é em 

nome da razão e da sua universalidade que se estendeu a dominação do macho ocidental, 

adulto e educado no mundo inteiro, sobre trabalhadores e colonizados e sobre mulheres e 

crianças?”. Afora isso, questiona-se “[c]omo tais críticas não seriam convincentes no final de 

um século dominado pelo movimento comunista que impôs a um terço do mundo regimes 

totalitários baseados na razão, na ciência e na técnica?” (TOURAINE, 1999, p. 10). Nessa 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

221155 
 

mesma perspectiva, é válido pensar sobre a racionalidade exercida em um dos fenômenos 

mais terríveis ocorridos na modernidade: o Holocausto e as milhares de pessoas vitimadas. 

Faz parte do conhecimento geral que a tentativa de decifrar o Holocausto como uma 

barbárie cometida por criminosos natos, sádicos, loucos, depravados sociais ou qualquer outro 

tipo de insanidade moral não encontra respaldo nos fatos envolvidos. As pessoas que 

participaram dos atos cruéis do Holocausto poderiam ser compreendidas, segundo Zygmunt 

Bauman (1998, p. 39) como pessoas normais da “ação racional moderna”. Em tal perspectiva, 

Bauman afirma que “a maioria dos que executaram genocídio eram pessoas normais, que 

passariam facilmente em qualquer peneira psiquiátrica conhecida por mais densa e 

moralmente perturbadora” (1998, p. 39). Assim, é intrigante pensar e compreender 

teoricamente que as instituições responsáveis pelo Holocausto, mesmo sendo criminosas, não 

eram, no sentido sociologicamente legítimo, patológicas, tampouco anormais. Portanto, é 

importante ter um olhar atento para esses padrões supostamente compreendidos como 

normais. 

Deve-se lembrar, portanto, que a maioria dos participantes do genocídio não 

conduziram diretamente crianças às câmaras de gás ou atiraram nos trabalhadores dos campos 

de concentração. Grande parte dos burocratas elaborou memorandos, redigiu planos, atendeu 

a telefonemas e participou de conferências, tendo, desse modo, a capacidade de destruir todo 

um povo, sentados em seus escritórios, sem sujar suas mãos (BAUMAN, 1998, p. 44). Com 

isso, muitos dos atos que conduziram ou foram responsáveis pelos genocídios não tiveram 

quem os assumissem conscientemente, expondo, assim, a cegueira moral estarrecedora que 

pairava sobre grande parte da sociedade. Além disso, os nazistas se sobressaíram através de 

um método que eles conseguiram aperfeiçoar em um grau sem precedentes: “o método de 

tornar invisível a própria humanidade das vítimas” (BAUMAN, 1998, p. 46). E, nessa 

perspectiva, se não há “humanidade” nas vítimas, não há também o compromisso ou 

obrigação moral e, pode-se acrescentar, ético, de protegê-las. 

 O século XX pode ser pensado como um período marcado por massacres e guerras, 

verdadeiras catástrofes que, na maioria dos casos, continuam vivas na memória coletiva da 

humanidade. Entre os diversos massacres ocorridos, é válido considerar a sociedade do século 

XX como a sociedade da “pós-Primeira Grande Guerra, pós-Segunda Guerra Mundial, pós-

Shoah, pós-guerras de descolonização, pós-massacres no Cambodja [...]. Mas esse prefixo 

‘pós’ não deve levar a crer, de jeito nenhum, em algo próximo do conceito de ‘superação’, ou 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

221166 
 

‘de passado que passou’”, conforme chama a atenção Márcio Seligmann-Silva (2005, p. 63). 

Essas experiências traumáticas conservam-se na memória e no cotidiano de muitas 

sociedades. Esses eventos, capazes de massacrar toda uma sociedade, através dos variados 

meios de comunicação, repercutem no mundo inteiro, afetando direta e indiretamente toda 

humanidade. Dessa forma, a mídia, ao mesmo tempo em que reproduz essas catástrofes, 

muitas vezes apenas com o intuito de informar, também é uma multiplicadora do trauma 

(SELIGMANN-SILVA, 2005, p. 64). 

Nessa perspectiva, Seligmann-Silva destaca que o “elemento traumático do 

movimento histórico penetra nosso presente tanto quanto serve de cimento para nosso 

passado, e essas categorias temporais não existem sem a questão da sua representação”. O 

autor ainda acrescenta que a representação dessas categorias acontece através do jornal, 

cinema, artes, televisão, e até mesmo na fala cotidiana e em gestos, sonhos e silêncios, 

chegando, enfim, na literatura (SELIGMANN-SILVA, 2005, p. 64). Essas situações violentas 

ou catastróficas originaram um novo tipo de literatura. Do desejo ou necessidade de narrar 

essas situações extremas e traumáticas, surge a literatura de testemunho, que ganhou maior 

ênfase depois de Auschwitz. 

Com relação ao relato de testemunho, este está intimamente relacionado com um 

determinado período sócio-histórico, do qual vítimas e testemunhas de catástrofes sentem a 

necessidade de narrar suas experiências. É válido afirmar que a literatura de testemunho é 

“um modo literário de reagir à brutalidade de nossa história” (FRANCO, 2003, p. 306). Pode-

se dizer que Auschwitz foi o marco central da literatura de testemunho e que, desde então, 

questões como o trauma e a memória de eventos como o Holocausto adquiriram uma 

dimensão difícil de narrar, pois tais atrocidades por vezes não encontram nas palavras suporte 

necessário para expressar os sentimentos envolvidos nas experiências vividas. E, quando se 

fala em narrar tais experiências sob a ótica literária, é imprescindível refletir entre a 

linguagem, a ficção e o real. O relato de testemunho promove o cruzamento entre a 

necessidade de narrar e a impossibilidade de essa narrativa expressar de forma satisfatória os 

eventos sofridos pela testemunha. 

De acordo com Seligmann-Silva, por meio da literatura de testemunho, dá-se a 

articulação entre a angustiante necessidade de narrar experiências e a percepção de que a 

linguagem é insuficiente diante de fatos inenarráveis e do aspecto inimaginável desses 

acontecimentos e, consequentemente, sua inverossimilhança (2003, p. 46). O conceito de 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

221177 
 

literatura de testemunho conduz os teóricos a repensar a relação entre a literatura e a realidade 

na medida em que  

[a] literatura de testemunho é mais do que um gênero: é uma face da literatura que 

vem à tona na nossa época de catástrofes e faz com que toda a história da literatura – 

após 200 anos de autorreferência – seja revista a partir do questionamento da sua 

relação e do seu compromisso com o “real” (SELIGMANN-SILVA, 2003, p. 373). 

Nesse sentido, a questão principal não é afirmar o que é realidade ou não. Segundo 

Northrop Frye (1957, p. 78), uma obra literária não pode ser caracterizada como verdadeira ou 

falsa, pois não é essa a sua pretensão. Assim como se verifica a partir da história ou da 

narrativa de um acontecimento, não se pode afirmar que tal versão seja verdadeira ou falsa, 

pois cada pessoa tem uma percepção, leitura e interpretação próprias dos acontecimentos que 

o cercam. O fundamental é a capacidade de percepção e simbolização do real, ou seja, a 

verossimilhança. Quando uma situação traumática é narrada tal qual a realidade, o relato pode 

ser considerado “absurdo” (SELIGMANN-SILVA, 2003, p. 51). Assim, ela perde a 

característica basilar da obra literária: a verossimilhança. Segundo Seligmann-Silva (2003, p. 

50), “o real resiste ao simbólico” e é especialmente quando o real é demasiadamente 

monstruoso e inenarrável que se dá essa resistência. 

A literatura de testemunho difundiu-se pelos diversos países que tiveram eventos 

violentos ou que acolheram as vítimas de catástrofes, como, por exemplo, o Brasil, que 

recebeu imigrantes judeus em busca de refúgio no país. A temática judaica teve seu ingresso 

na literatura brasileira, em meados do século XX e em língua portuguesa, como uma reação 

literária aos problemas típicos decorrentes da imigração. É uma escrita com características 

próprias, que trata de tópicos pertencentes à cultura judaica e, muitas dessas escritas estão 

relacionadas às experiências de judeus em território brasileiro. No Brasil, as escritas 

envolvendo a temática judaica englobam obras ficcionais e relatos de testemunho. Quanto à 

classificação de uma obra literária como inserida nessa temática, segundo Regina Igel (1997, 

p. 7), cabe enfatizar: 

reconhece-se um tema como judaico quando o conflito principal de uma obra estiver 

expressamente ligado ao judaísmo quanto a sua gênese e à vivência física, mental, 

espiritual e psicológica de quem a escreve. Essa condição deve encontrar-se tanto na 

manifestação literária ficcional quanto na poética, dramática e na crônica, como 

também na semificcional e em depoimentos. 

 Além disso, os textos nos quais prevalece a temática judaica e escritos por autores 

judeus não são, em sua maioria, reconhecidos como trabalhos modelares ou exemplos de 

construção refinada. E tampouco muitos dos autores se definem ou aspiram ser escritores 

profissionais, e alguns até fogem do termo escritor, pois não almejam uma profissionalização 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

221188 
 

como tal (IGEL, 1997). Porém, apesar dessa resistência, a escrita judaica é digna de ser 

analisada como integrante do mundo literário e do imaginário brasileiro. 

 Tratando-se da temática judaica na literatura brasileira, cabe destacar a literatura de 

testemunho. Neste tipo de literatura, a transmissão da memória pessoal para a cultural é um 

fator essencial. E para a transmissão das experiências violentas sofridas, como o Holocausto, 

“precisamos de todas as nossas instituições de memória: da escrita histórica tanto quanto do 

testemunho, do testemunho tanto quanto da arte” (HARTMAN, 2000, p. 215). Assim, a 

história se funde com a arte e a imaginação, para que num processo de rememoração tais 

circunstâncias sejam narradas. 

Toma-se aqui como exemplo de literatura de testemunho a obra Quero viver... 

memórias de um ex-morto (1976), de autoria do judeu-americano Joseph Nichthauser, que 

relata suas memórias como vítima do Holocausto. No relato de testemunho de Nichthauser, o 

autor começa o prólogo de sua obra declarando que não é seu anseio “mostrar ao mundo algo 

novo, ou tentar justificar quem quer que fosse, pois já se escreveu muito sobre esse tema” 

(NICHTHAUSER, 1976, p. 11). Tampouco sua ambição é produzir uma obra literária, pois 

em seguida, na mesma página, afirma que “existem livros que descrevem de maneira muito 

literária o heroísmo dos soldados aliados, dos sacrifícios inúteis dos soldados inimigos e das 

atrocidades cometidas nos campos de concentração”. Sua pretensão é, pois, apenas descrever 

os vários aspectos de sua história como sobrevivente do Holocausto. 

Nichthauser, aos 11 anos incompletos, assistiu à invasão da Polônia, sua terra natal, 

pelos exércitos alemães, em 31 de agosto de 1939. A partir daí, passou por vários campos de 

concentração, como os de Auschwitz, Gross-Rosen e Buchenwald, de onde foi liberto pelo 

exército americano. Durante sua trajetória pelos campos de concentração, viu sua família ser 

exterminada, ao passo que, apenas ele, em suas próprias palavras, “milagrosamente”, 

conseguiu sobreviver, ganhando a liberdade aos dezesseis anos e meio. 

A obra de Nichthauser, de acordo com seu prefaciador Hugo Schlesinger, é “o 

primeiro relato escrito em português e aqui no Brasil” (1976, p. 6). Seligmann-Silva concorda 

com essa afirmação e destaca que o trabalho de “Nichthauser é talvez o mais bem escrito da 

literatura de sobreviventes produzida no Brasil” (SELIGMANN-SILVA, 2007, p. 143). 

Nichthauser demonstra a preocupação em proporcionar ao leitor a impressão de realidade em 

cada parte de sua obra, tanto que, no prólogo de seu livro, o autor destaca que “os 

personagens deste livro são todos reais e com nomes certos” (NICHTHAUSER, 1976, p. 11). 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

221199 
 

No decorrer da obra, o autor preocupa-se em fazer uma descrição extremamente detalhada das 

situações por ele vivenciadas, com o intuito de transmitir a sensação de realidade no seu 

relato. Seligmann-Silva (2007, p. 143) destaca ainda que 

[o] autor consegue o desafio de narrar sua história e construir um livro de 

“memórias”, como ele o denomina, com uma forte estrutura narrativa e 

literariamente muito bem resolvido. A narrativa em primeira pessoa, típica do 

registro da escrita dos sobreviventes, é mantida, mas ao mesmo tempo o autor 

reconstrói diálogos e situações cotidianas nos seus mínimos detalhes, gerando um 

forte “efeito de realidade” no leitor. 

Nichthauser não descreve sua vida após a libertação dos campos de concentração. Seu 

relato se concentra no período em que passou como prisioneiro, em diversos locais, 

suportando privações, trabalhos pesados, pouco descanso, o rigoroso regime interno dos 

campos e o eminente risco de morrer. Diante de uma situação tão violenta e traumática, 

Nichthauser perdia toda a esperança e expectativa em relação à liberdade e ao futuro. Só 

exista um presente em que o tempo não tinha mais o mesmo sentido, “o tempo não estava 

sendo medido em horas, minutos ou segundos. O tempo não significava nada para todos. 

Tudo fora reduzido à simples eternidade. Comecei a compreender que um minuto representa a 

mesma coisa que uma hora ou cem horas” (NICHTHAUSER, 1976, p. 164). Nichthauser 

descreve como a apatia tomara conta dele e os homens foram reduzidos à animalidade: 

[a]ndei totalmente apático e indiferente a tudo. Nem o troar dos canhões bem 

próximos me animava. Há dias não havia qualquer distribuição de alimentos, e 

padecíamos de tonteira. O animal saía do homem. Andávamos naquela lama 

pegajosa e fria, num vai-e-vem constante, sem objetivo. Não sabia o que fazer 

comigo. Aproximei-me da cerca, olhava para longe, para os vilarejos espalhados lá 

embaixo, ao pé da colina. Veio-me ao pensamento o livro O último dos Mohicanos, 

que lera antes da guerra. Sentia-me abandonado e infeliz como o principal 

personagem do livro. Sou o último dos Nichthausers. [...] Viver ou não viver 

(NICHTHAUSER
 
, 1976, p. 228). 

 O texto de Nichthauser traz várias reflexões acerca do que sofreram os judeus 

europeus, desde o sentimento de desolação, quando o autor declara que “aquele dia foi 

semelhante aos outros. Nada mais tinha importância. Sabíamos o que estava nos esperando” 

(NICHTHAUSER, 1976, p. 228), até a percepção da indiferença dos que conheciam, mas 

ignoravam, as condições dos judeus. O autor enfatiza essa indiferença ao relatar sua visão de 

uma cidade, a qual observou de uma estação trem: “[u]ma vez fora do vagão, fomos 

imediatamente isolados dos transeuntes que passavam sem nos ver” (NICHTHAUSER, 1976, 

p. 106). De acordo com o ensaio “O narrador”, de Walter Benjamin (1985, p. 198), narrar 

implica a capacidade de trocar experiências e, na obra de Nichthauser, o autor se esmera em 

detalhar justamente o que o conduziu à produção de sua obra: suas experiências não apenas 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

222200 
 

particulares, mas também da percepção que tinha da experiência dos que, juntamente com ele, 

eram prisioneiros: 

[f]iquei entre os cem. Senti uma tristeza enorme invadir-me. [...] agora compreendia 

muito bem todos aqueles que tinha visto morrer na forca, a pauladas, de frio ou a 

balas. Eles nunca suplicaram por piedade ou pela vida. Nunca ouvi gritos a não ser 

de dor. Todos recusavam esta satisfação a eles: pedir piedade (NICHTHAUSER
 
, 

1976, p. 229). 

Nas obras de ficção sobre o Holocausto, de maneira universal, há um consenso no 

reconhecimento deste evento como um período de terror, violência e extremamente 

desumanizador. Quanto à literatura de testemunho, cabe questionar qual posição esta ocupa. 

Segundo Regina Igel (1997, p. 238-9), o tema do Holocausto, desenvolvido literariamente por 

sobreviventes aqui refugiados, como a obra de Nichthauser, “poderia inserir-se na literatura 

brasileira ao lado de categorias já formalizadas, como o romance e o conto”. Contudo, 

existem várias questões, como as de ordem éticas e estéticas, que merecem ser averiguadas 

para entender a questão de localização das diversas narrativas sobre o Holocausto. 

Ainda no âmbito desta questão, a pergunta que se coloca é a seguinte: por que é 

importante para Joseph Nichthauser narrar o seu passado? A resposta pode ser dada com base 

nos argumentos de Claude Lévi-Strauss, Hayden White e Walter Benjamin. Para esse último, 

a narração teria um poder de cura. Segundo o autor (1987, p. 269), “o relato que o paciente 

faz ao médico no início do tratamento pode se tornar o começo de um processo curativo”. 

Benjamin, frente a essa ideia, trabalha com a hipótese de que a narração formaria o clima 

propício e a condição mais favorável de muitas curas. Um horizonte de questionamento afim a 

essa reflexão benjaminiana é dado pelo antropólogo Lévi-Strauss. 

 O autor francês procura entender como, em uma comunidade primitiva, um feiticeiro 

pode curar um doente. O ensaio aborda a tribo indígena Cuna, que habita no Panamá. Uma 

mulher, que está parindo, sofre muitas dores. A cura é possível porque, atribuindo significado 

às dores internas e aceitando a sua presença dentro do sistema de significados conhecido, a 

doente se integra a uma experiência na qual “os conflitos se realizam numa ordem e num 

plano que permitem seu livre desenvolvimento e conduzem ao seu desenvolvimento” (LÉVI-

STRAUSS, 2003, p. 229). Não se trata de explicar conceitualmente à enferma causas das 

dores, mas de propiciar condições para que ela simbolize essas dores e as integre a um sistema 

conhecido. O que é estranho torna-se familiar, provocando o “desbloqueio do processo 

fisiológico, isto é, a reorganização, num sentido favorável, da sequência [de transformações] 

cujo desenvolvimento a doente sofreu” (LÉVI-STRAUSS, 2003, p. 228). 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

222211 
 

 Hayden White (1994) desenvolve argumento similar. Para o autor, o conjunto de 

acontecimentos do passado do paciente, que são causa do seu sofrimento, manifestados na 

síndrome neurótica, deixaram de ser familiares, tornando-se ameaçadores, e assumiram um 

sentido que ele não pode aceitar nem rejeitar. O paciente, justamente por conhecer o evento 

muito bem, convive com ele constantemente de modo que se lhe torna impossível ver 

quaisquer outros fatos, exceto aqueles que carrega na mente. De acordo com a teoria da 

psicanálise, o paciente supertramou esses acontecimentos, “carregou-os de um sentido tão 

intenso que, sejam reais ou apenas imaginários, eles continuam a moldar tanto as suas 

percepções como as suas respostas ao mundo muito tempo depois que deveriam ter-se tornado 

‘história passada’” (p. 103). 

 A solução para determinados traumas, para White, é então levar o paciente a retramar 

toda a sua história de vida de maneira a mudar o sentido (para ele) daqueles episódios e a sua 

significação para a economia de todo o conjunto de acontecimentos que compõem a sua vida. 

Assim, a terapia é um exercício no processo de refamiliarizar os acontecimentos que deixaram 

de ser familiar. Como resultado, “os acontecimentos perdem seu caráter traumático ao serem 

removidos da estrutura do enredo em que ocupam um lugar predominante e [são] inseridos 

em outra na qual tenham uma função subordinada ou simplesmente banal como elementos de 

uma vida partilhada com os demais seres humanos” (p. 104). 

 No livro Quero viver... memórias de um ex-morto, Nichthauser recorre à narração 

como forma de aliviar ou ressignificar a sua dor. Considerando o que há em comum entre os 

apontamentos de Benjamin, Lévi-Strauss e White, pode-se dizer que esse relato consiste em 

história cujo objetivo não é simplesmente narrar o que aconteceu, mas fazer com que 

elementos da experiência do sobrevivente que, a princípio, são estranhos, misteriosos e 

ameaçadores, passem a ser compreendidos de forma sistemática. O que importa, antes de mais 

nada, é a possibilidade de verbalizar (representar) o estranho e o maligno e reconhecê-lo 

dentro de um processo em que conflitos acontecem, mas a ordem pode ser recuperada e 

ressignificada. 

Como quer que seja, o testemunho, ou literatura de testemunho, deve ser considerado 

não apenas um produto da modernidade, mas também, conforme propõe Geoffrey H. Hartman 

(2000), como um “processo humanizador e transitivo, que faz exatamente aquilo que 

Appelfeld deseja que a arte faça: ele atua sobre o passado resgatando o ‘individual, com rosto 

e nome próprios’, do lugar do terror do qual aquele rosto e aquele nome forma levados 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

222222 
 

embora” (p. 215). Além disso, Bauman (1998, p. 31) propõe tratar o Holocausto “como um 

teste raro, mas importante e confiável das possibilidades ocultas da sociedade moderna”. 

Então, se o Holocausto é uma possibilidade ou um fruto da sociedade moderna e racional, a 

rememoração desse evento através da literatura de testemunho é pertinente na medida em que 

possibilita o não-esquecimento de tais catástrofes. A literatura de testemunho expõe uma 

época de eventos violentos – histórica – aliada a elementos literários, a fim de que as 

barbáries presenciadas se tornem verossímeis ao leitor. E, através da rememoração, dá-se 

também a tentativa de evitar que tais catástrofes voltem a ocorrer novamente, pois a literatura 

de testemunho mantém o compromisso ético do não esquecimento, quando a memória sobre 

os fatos históricos ameaça dissipar-se na cultura da modernidade contemporânea. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

222233 
 

Referências 

 

BAUMAN, Zygmunt. Modernidade e holocausto. Tradução de Marcus Penchel. Rio de 

Janeiro: Zahar, 1998. 

 

BENJAMIN, Walter. Experiência e pobreza. In: ____. Magia e técnica, arte e política. 

Tradução de Sérgio Paulo Rouanet. São Paulo: Brasiliense, 1985. Vol. I.  

 

_____. O narrador: considerações sobre a obra de Nikolai Leskov. In: _____. Magia e 

técnica, arte e política. Tradução de Sérgio Paulo Rouanet. São Paulo: Brasiliense, 1985. Vol. 

I. 

 

BENJAMIN, Walter. Conto e cura. In: _-___. Rua de mão única. Tradução de Rubens Torres 

Filho e José Carlos Martins Barbosa. São Paulo: Brasiliense, 1987. Vol. II. 

 

COMPAGNON, Antoine. O demônio da teoria: literatura e senso comum. Tradução de 

Cleonice Paes Barreto Mourão e Consuelo Fortes Santiago. Belo Horizonte: UFMG, 2001. 

 

FRYE, Northrop. Anatomia da crítica. Tradução de Péricles Eugênio da Silva Ramos. São 

Paulo: Cultrix, 1957. 

 

IGEL, Regina. Imigrantes judeus / Escritores brasileiros: o componente judaico na literatura 

brasileira. São Paulo: Perspectiva; Associação Universitária de Cultura Judaica; Banco Safra, 

1997. 

 

LÉVI-STRAUSS, Claude. A eficácia simbólica. In: _____. Antropologia estrutural. Tradução 

de Chaim Samuel Katz e Eginardo Pires. 6. ed. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 2003. 

 

NESTROVSKI, Arthur; SELIGMANN-SILVA, Márcio (Orgs.). Catástrofe e representação. 

São Paulo: Escuta, 2000. 

 

NICHTHAUSER, Joseph. Quero viver... memórias de um ex-morto. São Paulo: Ricla, 1976. 

 

SELIGMANN-SILVA, Márcio. Escrituras da Shoá no Brasil. In: WALDMAN, Berta; 

AMÂNCIO, Moacir (Orgs.). Noaj=Noah: Revista Literária / Asociación Internacional de 

Escritores Judios em Lengua Hispana y Portuguesa. n. 16/ 17 (jun. 2007). – São Paulo: 

Associação Editorial Humanitas, p. 137-156, 2007. 

 

_____. O local da diferença: ensaios sobre memória, arte, literatura e tradução. São Paulo: 

Editora 34, 2005.  

 

_____ (Org.). História, memória, literatura: o testemunho na era das catástrofes. Campinas: 

Unicamp, 2003. 

 

TOURAINE, Alain. Crítica da modernidade. Tradução de Elia Ferreira Edel. 6. ed. 

Petrópolis: Vozes, 1999. 

 

WHITE, Hayden. O texto histórico como artefato literário. In: _____. Trópicos do discurso: 

ensaios sobre a crítica da cultura. Tradução de Alípio Correia de França Neto. São Paulo: 

Edusp, 1994. 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

222244 
 

 

Narrar histórias para (re)encontrar a si mesma: memória e narração em A última 

fábula 

SEITEL, Girvâni
*
 

 

Resumo: Publicado em 2002, o romance A última fábula, de Liliana Laganá, oferece elementos para que se 

analise a obra num viés que aponte que a narração de um acontecimento serve como forma de ressignificação e 

reconstituição de um tempo passado. Na obra, o ato de narrar se apresenta como elemento capaz de tornar viva a 

memória. A perspectiva de análise leva em consideração as ideias de autores que tratam da narração, da memória 

e da literatura de testemunho e de sua representação na literatura. 

 

Palavras-chave: Romance. A última fábula. Narração. Memória.  

 

 

Começando a contar a fábula 

Na contemporaneidade, historiadores, filósofos e literatos voltam-se a uma 

significativa reflexão a respeito das questões pertinentes à memória, isto porque é visível a 

diminuição da densidade temporal entre os acontecimentos e a sua percepção pelo sujeito 

histórico, contribuindo, pois, para que esta temática seja cada vez mais recorrente.  

 O artigo prende-se a uma análise do romance A última fábula (2002), de Liliana 

Laganá, levando em consideração a hipótese de que narrar um acontecimento serve como 

elemento de ressignificação e reconstituição de um tempo passado. 

 

Memória e narração em A Última Fábula 

A lembrança da vida da gente se guarda em trechos diversos, cada um com seu signo 

e sentimento, uns com os outros acho que nem se misturam. Contar seguido, 

alinhavado, só mesmo sendo coisas de rasa importância. [...] Tem horas antigas que 

ficaram muito mais perto da gente do que outras, de recente data. O senhor mesmo 

sabe (ROSA, 1986, p. 82). 

O que é contar uma história? O que é contar um evento do passado e para que recontá-

lo? Por que as pessoas narram para as outras ou para si mesmas algo acontecido em tempo 

distante? O que elas buscam ao narrar algo que testemunharam? Interrogações como estas 

                                                           
*
 Universidade Regional Integrada do Alto Uruguai e das Missões (URI-Frederico Westphalen). E-mail: 

girvani1@yahoo.com.br. 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

222255 
 

intrigam historiadores e filósofos ligados à memória quando estudam os meandros que 

envolvem o ato de narrar e suas implicações na constituição do sujeito. 

A narração é um ato de retomada, pela palavra, de um passado para que este não se 

perca no silêncio e no esquecimento ao qual o ser humano está fadado. Se alguém necessita 

narrar algo que viveu ou testemunhou, narra porque encontra nesta prática algo de cura para 

suas angústias e para auxiliar alguém para que este se livre de algum mal que possa tê-lo 

subjugado.   

Em Lete: arte e crítica do esquecimento (2001), Harald Weinrich escreve que na 

epopeia de Homero, Odisséia, o maior perigo vivido por Ulisses no seu percurso de retorno à 

Ítaca era esquecer. O herói homérico precisou manter “acesso”, na memória, às lembranças do 

seu amor incondicional para com sua amada, Penélope. Com isso, compreende-se a colocação 

de Weinrich quando diz que “o narrar e o deixar-se narrar podem ser concebidos como uma 

estratégia altamente bem-sucedida da memória” (WEINRICH, 2001, p. 190).  

Na esteira do pensamento de autores que estudam a relação entre memória e o narrar 

uma experiência vivida e de sua importância na reconfiguração de um tempo vivido, Paul 

Ricoeur, em Tempo e narrativa (2010), destaca a relação entre história e ficção. O autor dá 

destaque ao texto ficcional, pois este é quase histórico na medida em que os acontecimentos 

irreais que ele relata são fatos passados para a voz narrativa que se dirige ao leitor 

(RICOEUR, 2010, p. 325), denotando uma semelhança – entre história e ficção – que 

converge num relacionamento que tende à circularidade, pois por ser quase história, a ficção 

dá ao passado essa capacidade evocativa.  

O romance A última fábula (2002), de Liliana Laganá, faz parte do rol de obras 

literárias que tratam do tema da memória e da sua importância na reconfiguração do passado. 

Na narrativa, a memória é recuperada por uma menina que narra a sua história, pois ela, ao 

término da Segunda Guerra Mundial, é colocada com seus familiares e outros sobreviventes 

num vagão de trem, para retornar para sua cidade de origem, na Itália.  

 Na obra, a narradora é a própria protagonista que, tomada de desconfiança, dúvida e 

medo, reflete sobre seu futuro durante a viagem de volta à sua aldeia. Isso é possível verificar 

quando, numa passagem, a personagem conversa com sua mãe sobre a possibilidade de irem 

para Roma:  

– Quando mamãe? Mamãe não respondeu, ficou quieta, olhou para o outro lado, de 

novo disse que só Deus é que sabia, e eu de novo desconfiei que a gente era como 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

222266 
 

esses refugiados que passavam tristes no trem e não sabiam onde iam parar 

(LAGANÁ, 2002, p. 14). 

Medo, angústia, dúvida e desconfiança são os sentimentos que acompanham a 

personagem protagonista em toda a travessia do romance. Diminuída por uma dor sem nome, 

ela sente que sua infância acabou, e com ela findaram suas esperanças e desejos. É neste 

conflito que a narradora diz: “comecei a ter medo de nunca mais poder voltar para Fratterosa, 

e ouvir outra vez as fábulas de nonna Gemma” (LAGANÁ, 2002, p. 16), enquanto o trem 

andava por trilhos que ninguém sabia onde iriam parar, muito menos para Fratterosa, aldeia 

de origem da menina. 

 A última fábula é um romance em que o rememorar de experiências e, 

consequentemente, a reconstrução de uma realidade de um tempo passado são trazidos à tona 

pela voz da personagem protagonista. Para espantar o frio, o medo e a angústia, a menina 

lembra das fábulas que sua nonna Gemma contava quando ainda viviam juntas antes de 

iniciar a guerra. Em tom baixo, ela repete a si mesma as histórias que sua avó lhe contava. Na 

sua memória ela vê nonna Gemma entre os dois, seu irmão e ela, na cama, durante as noites 

gélidas do inverno europeu, em que a idosa aquecia os dois diante da temperatura baixa. E 

cada noite ela perguntava para seus netos: “ – Que fábula querem hoje?”, ao que os dois 

pequenos repetiam: “ – De Tredicino” (LAGANÁ, 2002, p. 19). Então, sentada dentro do 

trem que vagarosamente segue seu destino, a menina narra, em voz baixa, uma fábula que sua 

nonna narrava num tempo anterior para ela: 

Era uma vez um pai e uma mãe que tinham doze filhos e nasceu um outro, que 

chamaram Tredicino. Tredicino nasceu bem pequeno e não cresceu, mas era muito 

esperto e o pai sempre o levava com ele quando de manhã cedinho saía para arar os 

campos, o levava dentro do bolso do colete. Tredicino pulava para dentro da orelha 

de um dos bois, dentro da orelha do outro, os guiava para cima e para baixo pelos 

campos. E por onde passava ficavam uns sulcos tão lindos e retos como ninguém 

conseguia fazer (LAGANÁ, 2002, p. 19). 

A história narrada pela menina ocupa algumas páginas do romance
28

. As fábulas 

concentradas no livro têm um fundo moral. No início, temos o fato de que Tredicino é 

pequenino a ponto de caber no bolso do colete de seu pai. Depois, seguindo a leitura da 

fábula, lemos que Tredicino tem um obstáculo a enfrentar: “Mas um dia chegou um forasteiro 

gigante naquela aldeia e começou a espalhar o terror” (LAGANÁ, 2002, p. 19). E Tredicino 

resolve enfrentar o gigante: “Vou dar um jeito nesse forasteiro!” (LAGANÁ, 2002, p. 25), 

vencendo a batalha épica, restituindo a paz e a harmonia para os habitantes da aldeia.  

                                                           
28

 Tendo em vista que as fábulas são extensas demais para serem reproduzidos na íntegra, opta-se em usar 

passagens essenciais para o objetivo deste trabalho.  



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

222277 
 

E assim, sucessivamente, após a nonna Gemma adormecer entre os netos nas noites 

frias, a menina ficava ansiosa, matutando: “Que fábula vou pedir amanhã?” (LAGANÁ, 2002, 

p. 20). Na obra tem-se a relevância do papel da memória. A palavra memória, de origem 

latina, deriva de menor e oris, e significa “o que lembra, ligando-se, assim, ao passado, ao já 

vivido (GIRON, 2000, p. 23).  

Segundo Arthur Nestrovski, “cada memória resgatada, cada relance é como um 

talismã, um instrumento para nos fazer sentir alguma coisa de novo, antes que a repetição e as 

defesas cubram a percepção com o véu da indiferença” (NESTROVSKI, 2000, p. 192). Nesse 

contexto, as considerações de Claude Lévi-Strauss e Walter Benjamin são oportunas, pois os 

autores caracterizam o resgate da memória, através da narração, como elemento matriz para a 

cura.  

Claude Lévi-Strauss tece considerações sobre a importância da narração como forma 

de vencer um obstáculo. Na obra Antropologia estrutural (2003), o antropólogo escreve 

acerca do ritual dos Cuna, tribo sul-americana, em que a narração é empregada num culto em 

que o xamã deve auxiliar a parteira no parto de uma indígena que está com dificuldade em dar 

a luz ao seu bebê (LÉVI-STRAUSS, 2003, p. 216). A técnica da narrativa mitológica 

empregada pelos Cunas tem como objetivo reconstruir uma experiência real, em que a cura de 

um mal, físico ou psíquico, encontra no ato de narrar sua força regeneradora e curativa. Ainda 

que o mito do xamã não corresponda a uma realidade objetiva, isso não importa, explica Lévi-

Strauss, pois o doente acredita nela, pois é membro de uma sociedade que acredita. 

Walter Benjamim também comenta a possibilidade da cura de uma enfermidade 

através da narração. Para explicar isto, em Rua de mão única (2009) o filósofo alemão 

argumenta que a narração fomenta o clima propício e a condição mais favorável para a cura. 

Escreve o filósofo: “A criança está doente. A mãe a leva para cama e se senta ao lado. E então 

começa a lhe contar histórias” (BENJAMIN, 2009, p. 269).  

Em A última fábula, a memória participa ativamente do mundo da experiência. Na 

obra, a memória tem suma importância quando traz à baila um fato ou acontecimento que a 

personagem vivenciou. Aproximando-se do exposto por Lévi-Strauss e Benjamim, ao 

tratarem que a narração tem o poder de “cura” de uma enfermidade, isto se explica quando o 

romance traz a representação de momentos em que a menina recorda da sua vida anterior à 

guerra, passagens em que os atos de rememorar e narrar a “cura”, pois rememorar e narrar 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

222288 
 

revelam-se como elementos curativos de uma enfermidade, ainda que esta não seja física, 

visível, deixou marcas na psique da menina. 

Mas, não só de fábulas é elaborado o romance. Através do engenho da rememoração, a 

menina traz a lume o cotidiano pastoril da aldeia onde ela morava antes de iniciar a guerra. Na 

memória da personagem, um cotidiano permeado por religiosidade, costumes, crenças e 

hábitos ganham relevância. Enrique Serra Padrós vê na memória, na medida em que se 

relaciona com o passado, um elemento que constitui um elo indiscutível entre o presente e 

passado. Trata-se de uma espécie de ponte que conecta, articula, relaciona elementos 

temporais, espaciais identitários e, também, históricos (PADRÓS, 2001, p. 81). 

No capítulo Dei gratia, percebemos esta conexão entre passado e presente quando a 

menina, ao final da tarde, encostada ao fundo do trem, olha o horizonte que lentamente passa 

aos seus olhos. O pôr-do-sol lhe é sagrado. Ela lembra que quando nonna Gemma pedia 

“Toca a ave-maria” (LAGANÁ, 2002, p. 37), era um momento de revelação da fé, era “a hora 

de rezar a prece da tarde, de parar de trabalhar para cumprir as devoções, dizia nonna, fazendo 

um sinal-da-cruz tão rápido que nem parecia sinal-da-cruz” (LAGANÁ, 2002, p. 37-38). 

A religiosidade também é bastante enfocada no romance. No capítulo Eucaristia, a 

menina recorda do ritual religioso da missa dominical. A narradora recorda da aura sacra que 

envolvia a missa. Em sua memória brotam os lugares, como a igreja decorada com flores, e os 

sinos ainda tocavam uns repiques e de repente todos ficavam em silêncio e 

começavam a entrar na igreja. Primeiro as mulheres, que abriam os véus, sacudindo-

os um pouco no ar, e os colocavam rodeando a cabeça com os braços. Depois 

entravam os homens, que tiravam os chapéus e baixavam os olhos
 
 (LAGANÁ, 

2002, p. 61).   

Esta passagem corrobora com o exposto por Janaína Amado, quando a autora fala 

acerca da memória e da experiência, em que “a memória torna as experiências inteligíveis, 

conferindo-lhes significados. Ao trazer o passado até o presente, recria o passado” (AMADO, 

1995, p. 132), dando-lhe valor sentimental.  

No romance, muitas passagens têm na representação da religiosidade um dos seus 

pontos altos. Mircea Eliade se posiciona sobre os rituais religiosos e sua relevância na 

perpetuação dos costumes e cultura das sociedades desde os primórdios da civilização. Os 

rituais religiosos revelam, sobremaneira, uma tomada de consciência frente à existência do 

homem e sua relação consigo mesmo e com o universo.  

Conforme Eliade, o cristianismo se diferencia das outras religiões por dar um valor 

exponencial ao tempo e à história. O antropólogo ressalta que esses rituais são valorizados 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

222299 
 

pela revelação que ele comporta, revelação esta que o precede e o transcende. O cristianismo, 

destaca o autor, se empenha por salvar a história; primeiro porque dá um valor ao tempo 

histórico e, em segundo plano, porque o cristão valoriza sobremaneira o acontecimento 

histórico, pois este transmite uma mensagem que atravessa o tempo cíclico e se mantêm como 

ocorrido na sua gênese (ELIADE, 1996, p. 170).  

Além da religiosidade e dos preparativos entorno da missa dominical, A última fábula 

também revela através da rememoração da personagem principal as crendices de seu povo. 

No mesmo capítulo, após a oração da ave-maria, a nonna Gemma pede: “Toca acqua buona”
 

(LAGANÁ, 2002, p. 38). Porém, lembra a menina que este não era um pedido corriqueiro. 

Acqua buona somente era cantada quando:  

(...) o céu ficava carregado de nuvens e os contadini tinham medo das tempestades 

de granizo, que estragavam as vinhas e os trigais. Quando Teodoro via o céu preto, 

corria para tocar os sinos, tocava bem forte, sem parar, e as tempestades de granizo 

iam embora, caía uma água boa, os contadini ficavam contentes (LAGANÁ, 2002, 

p. 38).  

No romance, percebe-se que a memória se presta à continuidade temporal da própria 

pessoa. Em A memória, a história e o esquecimento, Ricoeur expressa que é através da 

rememoração que o ser humano demarca um elo de continuidade entre presente, passado 

recente, passado distante, permitindo a quem “lembra” remontar os acontecimentos mais 

recuados da idade mais tenra, a infância.  

Com Ricoeur, temos a noção que a memória não assume o significado de imaginação 

que lembra algo fictício, fantasioso, que beira o irreal, mas como capacidade que tem todo 

aquele que recorda pode “se fazer remeter” ao passado, por determinados dados que estão 

“arquivados” na mente humana (RICOEUR, 2007). O autor afirma, ainda, que a linguagem é 

portadora do papel principal da memória, pois é através do ato de narrar que a memória se 

propaga, reconstrói e cria um paralelo entre passado e presente.  

Em se tratando da importância da linguagem nos atos da memória, A última fábula 

reforça essa ideia de um olhar de alguém que usa o recurso da rememoração para jogar luz 

sobre seu passado, trazendo-o à claridade da narrativa. É pela rememoração que a personagem 

reconstrói e presentifica sua história particular e coletiva.  

Na narrativa, tem-se passagens em que a menina recorda de um tempo feliz, 

auspicioso. No capítulo A truginella, lemos a representação de uma época feliz que desdenha 

qualquer fatalidade. A passagem que segue rememora não somente uma felicidade e harmonia 

particular, mas de toda uma coletividade. 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

223300 
 

Uma das nossas brincadeiras era correr dando voltas na muralha. A gente sempre 

partia do arco, e uns corriam por um lado e uns pelo outro, e ganhava quem chegasse 

primeiro de volta ao arco. A gente corria, e de um lado da rua passavam as casas 

com roupas penduradas nas janelas e vasos de gerânios nos degraus das portas, do 

outro lado, fora da muralha, passavam os montes com a Catria, as colinas com os 

campos de trigo e as videiras (LAGANÁ, 2002, p. 85). 

Esta passagem vem ao encontro às palavras de Ricoeur. Segundo o estudioso, ao 

interpretar a relação memória individual e passado histórico através da noção do mundo dos 

predecessores, entre memória individual e o tempo passado há uma fronteira que os separa. 

Nesse contexto, o passado recente é permeável, uma vez que a relação entre ambos se faz 

através dos relatos de alguém que integra a geração passada. Assim, tem-se uma ponte que 

une passado histórico e memória, em que o ato de narrar “opera como um intermediário da 

memória em direção do passado histórico, concebido como tempo dos mortos e tempo 

anterior a meu nascimento” (RICOEUR, 2001, p. 168). 

Outro aspecto a ser considerado na análise de A última fábula revela um tempo de 

barbárie. O romance pode ser lido como obra que opera no viés da literatura de testemunho
29

, 

ainda que não faça menção direta à Shoah, pois oferece entendimento sobre a extrema 

violência a que alguém é submetido e que a partir desta experiência tenta narrar o vivido.  

Acerca disso, Lyslei Nascimento argumenta que todo aquele que sobrevive a um ato 

de violência apresenta dois sentimentos paradoxais em relação às lembranças que podem 

intervir no ato de contar suas experiências. O primeiro sentimento é “o do silêncio. Não contar 

para esquecer. Enclausurar as imagens, os sons e os cheiros do sofrimento para que o tempo 

se encarregue de apagá-los”; o segundo “é narrar para se libertar”
 
(NASCIMENTO, 2007, p. 

932).  

O segundo sentimento expresso por Nascimento é, neste estudo, a força motriz que 

leva a personagem do romance a narrar eventos do seu passado, para com isso libertar-se das 

amarras subjetivas que, de certo modo, tornam ela “enferma” diante da tortura psicológica que 

ela passou num passado não distante, tempo este que deixou cicatrizes em sua psique.     

A personagem protagonista assume a posição de testemunha, pois seus atos – 

rememorar e narrar – envolvem a linguagem e a tentativa do sujeito que vivenciou o trauma 

de dar conta da língua para, a partir dela, comunicar sua experiência. A respeito do 

testemunho e da sua compreensão, Seligmann-Silva argumenta: 

                                                           
29

 O termo literatura de testemunho é uso com freqüência quando são estabelecidas relações intrínsecas entre 

escrita e trauma vivenciado em situações históricas extremas. 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

223311 
 

O testemunho deve ser compreendido tanto no seu sentido jurídico de testemunho 

histórico - ao qual o testimonio tradicionalmente se remete nos estudos literários – 

como também no sentido de “sobreviver”, de ter-se passado por um evento-limite, 

radical, passagem essa que foi também um “atravessar” a “morte”, que problematiza 

a relação entre a linguagem e o “real”. De modo mais sutil - talvez difícil de 

compreender - falamos também de um teor testemunhal da literatura de modo geral: 

que se torna mais explícito nas obras nascidas de ou que tem por tema eventos-limite 

(SELIGMANN-SILVA, 2003, p. 8).   

Certamente, o romance traz a representação de um evento-limite do qual fala 

Seligmann-Silva. Para o autor, a literatura do século XX traz em sua produção obras que 

trazem em seu âmago a representação do testemunho de tempos de guerra, iluminando, assim, 

a história da literatura, destacando esse elemento testemunhal das obras (SELIGMANN-

SILVA, 2003, p. 8).  

No bojo desta questão, Eric Hobsbawm (1994) argumenta que o século XX pode ser 

denominado de a era das catástrofes, haja vista que este tempo foi marcado por períodos 

devastadores da historia da humanidade, como as guerras, o Holocausto, a Guerra Fria, os 

genocídios na Iugoslávia e em Ruanda, além de outros eventos que denigrem a condição de 

“civilizados” que a Humanidade traz consigo. 

Tratando da representação de catástrofes na obra literária, A última fábula traz 

passagens em que o encanto e a magia das fábulas de nonna Gemma e as brincadeiras de 

criança dão lugar a um período de guerra. No capítulo Dies irae, a narradora rememora os 

dias de silêncio e medo que passaram a assolar todos na aldeia. Trancadas dentro de casa com 

as crianças, as mulheres “não davam mais risada e só falavam de guerra, quando esperavam o 

pão ficar pronto, falavam e faziam caras de preocupadas, não davam mais risada” (LAGANÁ, 

2002, p. 147).  

Os primeiros sinais da Segunda Guerra Mundial fazem com que o cotidiano da aldeia 

seja bruscamente alterado. Se antes a personagem protagonista e as outras crianças iam cada 

manhã no jardim da infância levadas por suas mães, ou iam a tarde catar espigas de milho na 

lavoura com nonna Gemma, com a eminência da guerra, cada família ficava trancada dentro 

de sua casa, acuada, temendo o pior. A partir daqueles dias sombrios, a menina ficava 

escondida como todos, apontando o ouvido para o alto em busca do som dos aviões que, a 

cada dia mais, sobrevoavam baixo os telhados, em busca de inimigos. Ficava, também, 

espreitando pelas frestas da parede da casa o vazio da rua que somente era preenchido quando 

“uns forasteiros vestidos de preto e carregando fuzis” (LAGANÁ, 2002, p. 149) batiam 

fortemente nas portas das casas interrogando as pessoas.  



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

223322 
 

Enquanto rememora, a menina, sentada num canto do vagão do trem, silenciosa, 

lembra que seu pai também fora à guerra. No início, logo depois que os aviões passaram a 

sobrevoar a aldeia, Forti, seu pai, desaparece; e todo dia, recorda a menina, “depois daquela 

noite em que vimos aquelas luzes sobre Ancona, mamãe ficou muito nervosa e preocupada, e 

toda hora falava: ‘onde está Forti?’, falava isso e fazia uma cara como de choro” (LAGANÁ, 

2002, p. 147).  

Os homens eram convocados para ir à frente das batalhas. Quando retornavam, 

voltavam “vazios”, taciturnos e silenciosos, sem nada para falar aos outros que lhes dessem 

conta do acontecido. Nesse contexto, a Shoah irrompe como “um evento singular porque, 

mais do que qualquer fato histórico, do ponto de vista das vítimas e das pessoas nele 

envolvidas, ele não se deixa reduzir em termos do discurso” (SELIGMANN-SILVA, 2005, p. 

83).   

O silêncio que marca o retorno dos soldados após a guerra é retomado por Benjamin 

que, em Experiência e Pobreza (1994), questiona: “Quem encontra ainda pessoas que saibam 

contar histórias como elas devem ser contadas?” (BENJAMIN, 1994, p. 114). Para tal, o autor 

lança mão desta questão por notar que, após os combates da Primeira Guerra Mundial, os 

soldados voltavam silenciosos do campo de batalha. Segundo ele, voltavam “mais pobres em 

experiências comunicáveis, e não mais ricos”
 
(BENJAMIN, 1994, p. 114). Na obra de 

Luciana Laganá isto é observado quando o pai da menina retorna do campo de batalha, 

silencioso e emudecido, não mostra afeto, nem sorrisos aos seus familiares. A menina lembra 

que se pai: 

[a]pareceu com a bicicleta e a roupa de soldado, mas não passou a mão na cabeça do 

meu irmão, nem brincou de colocar a mão na minha cara. Falou com mamãe bem 

baixinho, ela pôs a mão na boca, arregalou os olhos, disse: Oh, Deus!. Depois nos 

levou para a casa de nonna, falou baixinho com ela, nonna também arregalou os 

olhos, pôs a mão na boca, e disse: Que o Senhor nos assista! (LAGANÁ, 2002, p. 

150). 

 Exemplarmente, em A última fábula a memória e a narração assomam como 

elementos importantes para que a obra seja compreendida num viés que tem no ato de narrar a 

configuração e permanência da memória. Do silêncio imposto pela guerra, as fábulas contadas 

por nonna Gemma também rarearam com o passar dos dias. Numa passagem da obra, a 

menina recorda que a avó mudara de jeito, calara diante da catástrofe eminente da guerra:  

Quando deitamos na cama dela, nonna não perguntou que fábula queríamos, disse 

que estava muito cansada, que tinha outras coisas na cabeça, nos abraçou bem forte, 

meu irmão de um lado, e eu de outro, nos abraçou e começou baixinho: Pater noster 

(LAGANÁ, 2002, p. 150). 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

223333 
 

No último capítulo, Réquiem, a memória das fábulas cede espaço para a lembrança dos 

conflitos armados, das balas de canhão pondo ao chão casas, convento, a própria história. A 

personagem rememora que: 

(...) aquelas balas de canhão que passavam zunindo na frente da gruta, e iam cair em 

cima de Fratterosa. Uma daquelas balas de canhão pegou o campanário, destruiu 

uma parte dele e por uns tempos os sinos não tocaram vint’ore, nem a ave-maria, 

nem chamaram para as missas de domingo. Outra caiu na praça do Mulino, derrubou 

um pedaço da muralha. (...) Outra caiu na casa grudada à nossa (LAGANÁ, 2002, p. 

163-164). 

    A última fábula encerra com a representação da barbárie. Pais com seus filhos acuados 

dentro de grutas no campo, aviões sobrevoando casas e despejando bombas, soldados 

incendiando casas, soldados impondo o riso trágico do terror. Com a guerra, as fábulas de 

nonna Gemma silenciaram. Trancafiada em seu silêncio dentro da gruta, a menina recorda 

que somente ouvia palavras estranhas murmuradas das bocas dos homens, atônitos: “fascisti, 

milícias, represálias, rastreamento, umas palavras estranhas, e umas que nem palavras eram, 

eram só umas letras, SS” (LAGANÁ, 2002, p. 157-158). 

No final do romance, Fratterosa e as aldeias vizinhas retomam, lenta e 

silenciosamente, seu cotidiano harmonioso e tranquilo. No vagão do trem, a personagem 

recorda que “os soldados paravam os caminhões, desciam e falavam com as pessoas, pegavam 

as crianças no colo, davam chocolate, também ganhei chocolate e entendi que a guerra tinha 

acabado” (LAGANÁ, 2002, p. 165). Afinal, o término da guerra seria a redenção e a 

renovação, em preparação de um novo tempo? Para a personagem protagonista parece que 

sim, pois pouco a pouco “voltaram também as fagulhas e os tic-tac das agulhas da nonna 

Gemma, as noites de inverno e as fábulas na cama dela” (LAGANÁ, 2002, p. 165), é porque a 

memória evoca estas lembranças para servir de cura para as mazelas psíquicas, evocadas pelas 

recordações mais angustiantes e melancólicas.  

A obra reforça a ideia de que a memória é um elemento fundamental para que o 

passado seja representado no discurso ficcional. Para Marcos Fiuza, a “memória como resgate 

de um trauma traz à literatura uma função complexa de atualizar e redimensionar aquilo que 

foi suprimido” (FIUZA, 2007, p. 165). Assim, a narrativa, ao reconstruir um passado, tem a 

função de preencher as lacunas que muitas vezes o tempo, o esquecimento e a história 

deixaram abertas.  

 A última fábula vem ao encontro do que pensa Luiza Santana Chaves sobre a escrita, 

sobre as subjetividades, sobre o “eu” que se faz porta-voz da do grito da coletividade que 

emana do texto literário. 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

223344 
 

O espaço da escrita não se consolida apenas como a narrativa de um “eu”, mas de 

um “eu” que escreve, por meio de uma língua e uma linguagem, traduzindo para 

uma tradição literária, as palavras de “outros”, que por terem sido aniquilados, não 

podem se expressar; fazendo da sua escritura o túmulo dos que não foram 

devidamente enterrados (CHAVES, 2012, p. 9). 

 Na narrativa, as fábulas que a personagem narra e as passagens que ilustram a barbárie 

da guerra servem com que ela seja porta-voz do “outro”, que está ausente, esquecido, e que 

não foi devidamente enterrado, como também servem para que a menina, através da narração 

e do reavivamento da memória, reencontre a si mesma.  

  

Considerações finais 

A leitura e análise d´A última fábula possibilitou ver que a narração é um ato de 

retomada, pela palavra, de um passado para que este não se perca no silêncio e no 

esquecimento ao qual o ser humano está fadado. No cerne da representação, o “fazer” literário 

de Laganá tece uma literatura de testemunho que, ainda que não trate da perspectiva de 

alguém que “testemunhou” no campo de concentração, recupera o valor da rememoração à 

medida que incorpora elementos ficcionais em suas composições, sem com isso lhe tirar a 

essência do estatuto literário, assentado na representação.  

A memória representada no discurso ficcional do romance estabelece uma relação  

com o passado, trazendo-o para o presente de modo que o que ocorreu não seja esquecido. 

Assim, no romance a memória é usada pela narradora contra o esquecimento, tanto de 

momentos de encanto e magia, como as fábulas de nonna Gemma, como de momentos tristes, 

em que as balas de canhão varriam muros e vasos de gerânios à porta das casas. 

Rememorar, como quer Ricoeur, parte do princípio da memória individual. No livro 

de Laganá a memória tem um papel preponderante por trazer à tona momentos legitimados 

pela narração em primeira pessoa, que visa “reparar uma identidade machucada” (SARLO, 

2007, p. 19), neste caso, a identidade da personagem narradora do romance.   

 

 

 

 

 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

223355 
 

Referências 

 

AMADO, Janaína. O Grande Mentiroso: tradição, veracidade e imaginação em história oral. 

História. São Paulo, n.14, 1995. 

 

BENJAMIN, Walter. Rua de Mão Única. Obras Escolhidas, vol. II. Trad. Rubens Rodrigues 

Torres Filho e José Carlos Martins Barbosa. 5. ed. São Paulo: Brasiliense, 2009. 

 

_____. Experiência e Pobreza. In: ______. Magia e técnica, arte e política. Trad. Sérgio Paulo 

Rouanet. 7. ed. São Paulo: Brasiliense, 1994. 

 

CHAVES, Luíza Santana. Entre o (in)dizível e o (in)vivível: imagens da dor e do mal em 

Jorge Semprún. Revista Eletrônica Literatura e Autoritarismo - Dossiê, Janeiro de 2012, p. 9. 

– ISSN 1679-849X. Disponível em: http://w3.ufsm.br/grpesqla/ revista/dossie06/RevLitAut 

_art09.pdf. Acesso em: 02 abr. 2012.  

 

ELIADE, Mircea. Imagens e símbolos. Trad. Sonia Cristina Tamer. São Paulo: Martins 

Fontes, 1996. 

 

FIUZA, Marcos. Literatura e testemunho: a ficção como representação da experiência. 

Revista Gândara, n. 2, Rio de Janeiro, 2007. 

 

GIRON, L.S. “Da memória nasce a história”. In: LENSKIJ, T.; HELPER, N. E. (Org.) A 

memória e o ensino da história. Santa Cruz do Sul: Edunisc, 2000. 

 

HOBSBAWM, Eric. Era dos Extremos – Breve século XX 1914/1991. São Paulo: 

Companhia da Letras, 1994. 

 

LAGANÁ, Liliana. A última fábula. São Paulo: Casa Amarela, 2002. 

 

LÉVI-STRAUSS, Claude. Antropologia Estrutural. Trad. Chaim Samuel Katz e Eginardo 

Pires. 6. ed. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 2003. 

 

NASCIMENTO, Lyslei. Memórias e testemunhos: a Shoah e o dever da memória. IPOTESI - 

revista de estudos literários. Volume 11 – nº 2 – 2007, p. 932. Disponível em: 

http://www.ufjf.br/revistaipotesi/edicoes-anteriores/volume-11-%E2%80%93-n% C2%BA-2-

%E2%80%93-2007/. Acesso em: 14 marc. 2012. 

 

NESTROVSKI, Arthur. “Vozes de crianças”. In: _____; SELIGMANN-SILVA, Márcio 

(org.). Catástrofe e representação. São Paulo: Escuta, 2000. 

 

PADRÓS, Enrique Serra. Usos da memória e do esquecimento na História. Letras – 

Literatura e Autoritarismo. Orgs. Jaime Ginzburg; Rosani U. K. Umbach., n. 22, jan./jun. de 

2001.  

 

RICOEUR, Paul. A memória, a história e o esquecimento. Trad. Alain François et al. 

Campinas: Unicamp, 2007. 

 

_____. Tempo e narrativa. Trad. Claudia Berliner. São Paulo: WMF Martins Fontes, 2010. 

 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

223366 
 

SARLO, Beatriz. Tempo passado: cultura da memória e guinada subjetiva. São Paulo: 

Companhia das Letras, 2007. 

 

SELIGMANN-SILVA, Márcio (Org). História, memória, literatura: o testemunho na Era das 

Catástrofes. Campinas: Ed. da Unicamp, 2003. 

 

_____. O local da diferença: ensaios sobre memória, literatura e tradução. São Paulo: Ed. 34, 

2005. 

 

WEINRICH, Harald. Lete: arte e crítica do esquecimento. Trad. Lya Luft. Rio de Janeiro: 

Civilização Brasileira, 2001. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

223377 
 

 

Literatura comparada: uma leitura intertextual do tema afeto em Amar, verbo 

intransitivo, de Mário de Andrade e Perto do coração selvagem, de Clarice 

Lispector 

BOLZAN, Neides Marsane John
*
 

 

Resumo: Conceituar Literatura Comparada não é uma tarefa fácil, no entanto compreender o que ela abrange é 

fundamental para reconhecer o campo que a compõe. O presente estudo visa tecer uma reflexão a respeito dos 

conceitos de Literatura Comparada, do objetivo e da finalidade dela. Para desenvolver esse raciocínio neste 

trabalho recorreu-se aos embasamentos teóricos de Carvalhal, Pageaux, Coutinho e Jauss. A partir das reflexões 

sobre esse tema também é feita uma análise entre duas obras brasileiras: Amar, verbo intransitivo, de Mário de 

Andrade e Coração Selvagem, de Clarice Lispector, evidenciando a maneira singular pela qual foi abordado o 

tema afeto, cujo aproveitamento como material sociológico se deu em épocas distintas exemplificando, assim, a 

abordagem intertextual, um dos vieses do campo da Literatura Comparada. A análise procura demonstrar a 

percepção diferenciada do despertar do sentimento de enamorar-se que ocorre a um menino e uma menina 

adolescentes, revelando as reações de ambos, frente à situação vivida. 

 

Palavras-chave: Literatura Comparada. Intertextualidade. Afeto. 

 

 

Introdução 

Os estudos literários na atualidade recebem constantemente novos olhares. Em vista 

disso, neste artigo se fará uma explanação da evolução que sofreu a Literatura Comparada, 

desde o seu surgimento até os dias atuais; além de se buscar uma definição para ela, 

evidenciando assim, também o seu objetivo; e, para tanto, buscou-se respaldo teórico em 

Carvalhal, Pageaux, Coutinho e Jauss. Ainda, fez-se uma busca a respeito das vias que 

percorre um comparatista, a fim de conhecer a maneira pela qual pode ser pensada uma 

interpretação a partir de duas criações que se comungam pelos laços da intertextualidade: o 

idílio Amar, verbo intransitivo, de Mário de Andrade, de 1927, e a obra de Clarice Lispector: 

Perto do Coração Selvagem, de 1944. 

 

Conceito de literatura comparada 

A Literatura Comparada é o ramo dos estudos literários responsável por estabelecer 

relações de interpretação entre expressões artísticas de diferentes nações, bem como entre a 

                                                           
*
 Universidade Regional Integrada do Alto Uruguai e das Missões (URI-Frederico Westphalen). E-mail: 

neidesmjbolzan@bol.com.br. 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

223388 
 

linguagem empregada na expressão da obra, e/ou a tradução dela para outra esfera artística, 

podendo se manifestar por meio da música, do teatro, do cinema, da poesia, da prosa, da 

maneira como os temas são abordados e influenciados pelo olhar de quem traduz ou de quem 

lê. Em vista disso, a Literatura Comparada pode ser abordada pensando-se ou não em 

tradução, embora a tradução possa ser considerada um elo entre as literaturas existentes no 

mundo. 

A expressão Literatura Comparada também pode ser entendida sob outras formas. No 

olhar de Tânia Carvalhal, “designa uma forma de investigação literária que confronta duas ou 

mais literaturas” (CARVALHAL, 2006, p.6); ou, sob o ponto de vista de Patrícia Peterle, “a 

Literatura Comparada proporciona o estudo do diálogo entre as literaturas e entre outras 

expressões humanas” (PETTERLE, 2011); ou ainda, segundo Pageaux, Literatura Comparada  

é a arte metódica, por meio da busca de laços de analogia, de parentesco e de 

influência, de aproximar a literatura de outros domínios da expressão ou do 

conhecimento, ou ainda, os fatos e textos literários, entre eles, distantes ou próximos 

no tempo ou no espaço, a condição que pertençam a diversas línguas ou diversas 

culturas, ainda que façam parte da mesma tradição, com o objetivo de melhor 

conhecê-los, compreendê-los ou degustá-los. (PAGEAUX, apud MARINHO 2011) 

Porque esses conceitos convergem para a necessidade de haver diálogo entre 

manifestações culturais é que se percebe que a Literatura Comparada, sendo arte de execução 

de um método de análise, permite encontrar algo comum em locais totalmente diversos, e 

construir significados a partir da observação de outras esferas de expressão humana. Dessa 

forma, os recortes culturais que se apresentam nos traços únicos ou universais das marcas 

humanas sobre as pessoas, sobre as edificações ou sobre a natureza, no sentido de ação, 

reação ou ausência de ação são também percebidos sob diferentes aspectos. 

Embora seja atualmente assim compreendida, a Literatura Comprada não foi sempre 

vista dessa forma abrangente. Ela originou-se na França “para impor uma cultura dominante,” 

(PETTERLE, 2011), mas também, sob a interpretação de Tânia Franco Carvalhal, possuía o 

objetivo de estabelecer apenas comparação entre manifestações semelhantes. Desta maneira 

ela expõe seu pensamento:  

[o] surgimento da literatura comparada está vinculado à corrente de pensamento 

cosmopolita que caracterizou o século XIX, época em que comparar estruturas ou 

fenômenos análogos, com a finalidade de extrair leis gerais, foi dominante nas 

ciências naturais. Entretanto, o adjetivo "comparado", derivado do latim 

comparativus, já era empregado na Idade Média. (CARVALHAL, 2006, p. 9) 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

223399 
 

 Por ter tanto tempo já sido empregado, o termo comparado (grifo meu) tece uma 

evolução, uma história para a Literatura Comparada, dentro da qual ela possui uma função, 

sobre a qual Coutinho e Carvalhal fazem as seguintes considerações: 

Investigar como as nações aprenderam umas com as outras, como elas se elogiam e 

criticam, se aceitam e rejeitam, se imitam ou distorcem, se entendem ou interpretam 

mal, como elas abrem os corações ou se fecham umas às outras, mostrar que as 

individualidades, como períodos inteiros não são mais do que elos de uma cadeia 

longa e multifilamentada que liga passado e presente, nação a nação, homem a 

homem – estas, em termos gerais, são as tarefas da história da Literatura 

Comparada. (COUTINHO e CARVALHAL, 1994, p. 54, apud PETTERLE, 2011) 

Devido à evolução desse campo do saber, surge a figura do comparatista, o qual possui 

a tarefa de construir significado para a realidade por meio de comparações vistas sob o olhar 

de alguém que interpreta o modo pelo qual o Outro fala, pensa, vê, vive e se relaciona; de 

como fala e vive e se vê diante de outras culturas. O comparatista “pode optar pela via da 

tradução literária, pela via da estética da recepção, pela via da intertextualidade, pela via dos 

polissistemas literários, e outras mais.” (ALLEGRO, 2009) 

 

As vias do comparatista 

 A primeira delas, a tradução literária, é uma mediadora entre as relações interculturais 

ou entre literaturas diferentes; ultrapassa o ato de comparar traduções, e adentra no estudo de 

influências e/ou do impacto que ela pode causar devido à maneira pela qual a tradução foi 

abordada ou pelas diferenças entre culturas que ela pode revelar. Segundo Allegro (2004), as 

traduções constituem-se no modo de mais fácil acesso a obras artísticas da humanidade, 

embora muitas vezes a tradução esteja influenciada pela personalidade do tradutor, por 

elementos sociológicos, comerciais, o que justifica a escolha do texto, cuja demanda é o 

público que solicita.  

“Assim, literatura comparada e tradução caminham lado a lado. Comparando obras, 

cotejando textos de diferentes origens e épocas e aprendendo (e apreendendo) cultura, o 

comparatista está constantemente emergindo em alteridade cultural” (ALLEGRO, 2004). Há, 

no entanto, três formas de se efetuar a tradução. A primeira “consiste na interpretação dos 

signos verbais por meio de outros signos da mesma língua; [...] dos signos verbais por meio 

de alguma outra língua; [...] dos signos verbais por meio de sistemas de signos não-verbais” 

(JAKOBSON, 1969, p. 64-65), a chamada intersemiótica. Em qualquer uma delas é preciso 

que se estabeleça uma relação entre significante e o intérprete imediato para ele: o 

significado; ao que Saussure e Pierce, apud Jakobson (1969, p. 100), denominaram de 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

224400 
 

‘qualidades materiais’ de uma perfeita tradução. Essas qualidades seriam semelhança entre 

significante e significado; aproximação entre a representação e o fato representado (a 

semiótica ou a sintomatologia), cuja conexão constitui uma regra convencional para se efetuar 

uma tradução, uma vez que, “e ‘é só e exclusivamente por causa dessa regra’ que o signo será 

efetivamente interpretado.” (JAKOBSON, 1969, p. 101). 

 Pierce, apud Jakobson (1969), classificou a semiótica em três classes fundamentais de 

signos: os ícones, os índices e os símbolos; ao que ele reconheceu que “[n]ão é a presença ou 

a ausência absolutas de similitude  ou de contiguidade entre  o significante e o significado” 

que faz com que um seja melhor que o outro, mas sim a relação de sentido que se estabelece 

entre os dois. Para Pierce, apud Espíndola, (2008) os ícones são signos que carregam algum 

tipo de semelhança com os objetos que os representam e cuja semelhança é assistida por 

regras convencionais, que fazem alusão a algo parecido; os índices são signos que incorporam 

alguma extensão física de seu objeto por ‘ser realmente afetado por esse objeto’, indicando 

um indício de algo; “já o símbolo é um signo que representa seu objeto a partir de uma 

convenção [...], de uma regra”, tendo uma relação de arbitrariedade, como a palavra. 

(ESPÍNDOLA, 2008).  Pierce afirma que ‘[o]s signos inteiramente arbitrários realizam 

melhor que os outros o ideal do procedimento semiológico.’(KAKOBSON, 1969, p. 104)  

 A segunda, a estética da recepção tem a ver com a forma com que o texto é recebido 

pelo intérprete. Assim, o texto pode não ser aceito, porque há críticos que rejeitam obras por 

serem analíticas ou porque simplesmente preferem os próprios textos, o que é classificado 

como “fobia”; ou do texto é feita uma fetichização, ou seja, ocorre um culto exagerado, cuja 

valorização leva à interpretação do texto em seu sentido original, o que é denominado de 

“mania”; ou ainda, uma terceira forma de recepção, a qual considera o leitor um intérprete que 

percebe que nunca compreende o suficiente, sendo esse comportamento classificado como 

“filia”, segundo a interpretação de Pageaux (2011, p. 114). 

 Essas hierarquias, essas diferenças de perceber o Outro revelam uma ideologia, 

seguem uma “lógica de um imaginário” (PAGEAUX, 2011, p. 113), sustenta ainda Pageaux, 

já que o texto literário apresenta uma estrutura “até certo ponto programada” (2011, p. 113). 

Ampliando mais essa reflexão, cabe citar o que Hans Robert Jauss afirma em seu projeto 

estético-recepcional em cuja abordagem é tecida a história da Literatura: 

A teoria estético-recepcional não permite somente apreender sentido e forma da obra 

literária no desdobramento histórico de sua compreensão. Ela demanda também que 

se insira a obra isolada em sua ‘série literária’, a fim de que se conheça sua posição e 

significado histórico no contexto da experiência da literatura. No passo que conduz 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

224411 
 

de uma história da recepção das obras à historia da literatura, como acontecimento, 

esta última revela-se um processo no qual a recepção passiva de leitor e crítico 

transforma-se  na recepção ativa e na nova produção do autor – ou, visto de outra 

perspectiva, um processo no qual a nova obra pode resolver problemas formais e 

morais legados pela anterior, podendo ainda, propor novos problemas. (JAUSS, 

1994, p. 41) 

A terceira, a intertextualidade, está estreitamente ligada aos estudos culturais, 

principalmente no final do século XX e início do XXI, em que “as populações marginalizadas 

e silenciadas começam a contar sua história às culturas hegemônicas que as haviam 

dominado.” (PETTERLE, 2011) A intertextualidade não vem a ser um mero confronto de 

disciplinas, explicando os diferentes olhares sobre o mesmo tema. A ela cabe “criar novos 

objetos de conhecimento”, segundo a compreensão de Barthes, retomada por Marques (1999, 

p. 63), sendo que um desses objetos é o texto, que é tomado como “metáfora da cultura”. Essa 

condição de alteridade exige que o comparatista, faça a análise, desinstalado de seu território, 

disponha-se a atravessar fronteiras, de tal forma que proporcione a ele habilitar-se ao diálogo 

com outros sujeitos e seus referenciais teóricos, explica ainda Marques. 

  A última, os polissistemas literários, os quais englobam todas as obras: a literatura de 

massa e a erudita, vêm a ser um sistema plural, no qual há forças centrífugas e extrífugas, as 

quais fazem determinadas literaturas estarem ao centro ou à margem do sistema dominante, 

cujas forças conferem com a norma cultural do momento. Em vista de ser essa a forma de 

estruturação dos polissistemas, fazer parte do cânone não significa qualidade de obra, mas 

adequação a normas, ao repertório, que é o conjunto de leis que governa a produção de textos, 

inserido num contexto de luta local e temporal. Sendo, então, o texto “o resultado de um 

conjunto de escolhas possíveis para dizer o Outro” (PAGEAUX, 2011, p. 1113), em cuja 

construção está a revelação do funcionamento de uma ideologia, que segue e define a lógica 

do imaginário. Pageaux ressalta que “as escolhas dependem amplamente do contexto 

histórico, social, cultural e político [...] é a partir desses dados que o texto é escrito, e não por 

causa deles.” (PAGEAUX, 2011, p. 113) 

 

O entrelaçamento 

 A tradução literária, como se vê, pode direcionar a uma tradução por diferentes vieses. 

No entanto, a tradução que ora se enfatiza é a intertextual, uma vez que se analisa, no presente 

momento, duas obras literárias, cujos títulos são: Amar, verbo intransitivo, de Mário de 

Andrade e Perto do Coração Selvagem, de Clarice Lispector, analisando-se como e por que o 

tema afetos foi evidenciado para motivar a mente interpretadora a uma possível conexão ou 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

224422 
 

correlação entre ambas as obras em que se passou do despertar do sentimento sexual 

masculino para o feminino numa linguagem artística. 

 O foco de estudo visa demonstrar também que a relação entre as obras não se dá 

direcionada à fidelidade ao texto fonte, como uma repetição de uma obra anterior, mas que 

ocorre porque na segunda é feita uma referência ao texto fonte, por meio da escolha do 

mesmo tema, o que vem a ser outra construção interpretativa, uma vez que “o texto literário é 

um signo com múltiplas interpretações possíveis [...] e pode motivar inúmeros interpretantes” 

(ESPÍNDOLA, 2008). Em vista disso, a atualização do signo literário em outra obra pode ser 

visto como nova materialização de leitura, o que proporciona a percepção da potência sígnica 

como ato interpretativo, que pode acrescentar elementos ao texto de referência, que não exige 

que o leitor conheça o original, tornando-se uma obra de arte independente, segundo 

Espíndola (2008). 

 Embora tenham sido lançadas em épocas diferentes, Amar, verbo intransitivo (1927), 

de Mário de Andrade e Perto do Coração Selvagem (1944), de Clarice Lispector ambas as 

obras possuem aspectos comuns: inovam no que se refere à estrutura da narrativa, na primeira 

o narrador retoma o idílio, enquanto na segunda, emprega o fluxo de consciência, numa 

incessante alusão ao passado e/ou ao presente. Além disso, a abordagem do tema: o despertar 

do desejo sexual é comum, no entanto, no primeiro é relacionado ao sentimento do menino, e 

no segundo, ao de uma menina. 

Em Amar, verbo intransitivo, o adolescente Carlos, de dezesseis anos, apaixona-se por 

Elza, de 35anos, governanta que tinha como missão iniciá-lo sexualmente, mas sem 

envolvimento afetivo. Todavia, os dois acabam se apaixonando, ocorrendo o que Imbasciati 

explica: “um indivíduo, mesmo adulto, é animado por afetos, seja em interação com o 

exterior, seja em contato consigo mesmo.” (1998, p. 46) Essa situação torna constrangedor o 

sentimento manifestado e que necessita ser abafado, devido ao modo pelo qual os sentimentos 

na sociedade paulistana da década de 20 eram considerados: pecaminosos. Elza estava na 

posição de orientadora sexual, enquanto Carlos, de aprendiz, mas que evoluía: 

Na volta do Rio recomeçaram os encontros noturnos, que bom! Carlos evoluía 

rápido. Fräulein tinha já seus despeitos e pequenas desilusões. Por exemplo: ele 

demonstrava já de quando em quando preferências brasileiras e outras individuais 

que contrastavam com honestidade clássica do amor tese. Tese de Fräulein. 

(ANDRADE, 1998, p. 124)  

 Mário de Andrade abordando esse relacionamento deixa transparecer as forças do 

inconsciente, uma vez que para o inconsciente não há limite entre ideação e afeto, já que 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

224433 
 

ambos não são precisáveis. Reafirmando, assim, Freud, exemplifica o modo como os afetos se 

apresentam como o motor, obscuro, da existência humana, sendo algo natural que se 

manifesta quando desperto. No entanto, percebe-se a diferença entre a manifestação do afeto 

pelo brasileiro (Carlos) e pela alemã (Elza): o alemão é condenado porque amordaça o 

sublime, enquanto o brasileiro não possui conhecimento do seu modo de ser. Em vista de 

possuírem formas diferentes de reagirem frente aos apelos afetivos é que Mário de Andrade 

deve ter aproveitado esses dois seres que se opõem ao revelarem a sua cultura, cuja 

configuração se encontra no inconsciente de cada um.  

 Já em Perto do Coração Selvagem, a adolescente Joana deixa transparecer seus 

sentimentos em forma de interrogações sem respostas: 

[...] depois que se é feliz o que acontece? [...] como ligar-se a um homem senão 

permitindo que ele a aprisione? Como impedir que ele desenvolva sobre seu corpo e 

sua alma suas quatro paredes? E havia um meio de ter as coisas sem que as coisas a 

possuíssem? (LISPECTOR, 1998, p. 29-31) 

Ao se apaixonar, sem ser correspondida, pelo professor do internato, percebe o que se 

passa no íntimo dela, dessa forma impõe os processos cognitivos para controlar os afetivos 

nas ações. Joana percebe a força da paixão, por isso se decepciona ao perceber que não é 

correspondida; sente-se feia, rejeitada, talvez. Sendo uma pessoa muito sensível, diferencia o 

amor carnal, do amor sublime. Busca, assim, alguém que entenda sua sensibilidade feminina, 

encontra uma pessoa, apenas por pouco tempo. Clarice Lispector, ao tratar desse tema, expõe 

a configuração da personalidade feminina, que está em busca do autoconhecimento, do 

encontro consigo mesma. Enquanto Carlos não compreende o que sente e também nem faz 

questão de reprimir ou canalizar a emoção aflorada, Joana está comandando sua vida, 

direcionando-a para encontrar explicações para o que sente, avaliando os sentimentos que 

valem a pena serem sentidos. 

 

Considerações finais 

Os dois escritores fazem uma paródia do tema, porque falam de uma intertextualidade 

das diferenças, ou seja, do modo singular como o amor é compreendido pelos personagens, 

num modo contestador, em vista do contexto no qual os adolescentes Carlos e Joana estão 

inseridos. As duas obras buscam expressar a diferença de percepção do sentimento, 

manifestando-o em um gesto de autoria e de individualidade, revelando a ruptura com uma 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

224444 
 

concepção consagrada, de sentimento controlado, racionalizado, tornando-se, por meio das 

ações dos personagens, obras que proporcionam um novo olhar sobre o tema afeto. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

224455 
 

Referências 

 

ANDRADE, Mário de. Amar, verbo intransitivo. Rio de Janeiro: Agir, 2008. 

 

ALLEGRO, Alzira L. V.. Das relações entre literatura comparada e tradução literária: 

algumas considerações. Acesso em 18 set. 2011. Disponível em: 

<http://www.unibero.edu.br/dounload/revistaeletronica/Mar04_Artigos/AlziraAllegro.pdf>.  

 

CARVALHAL, Tânia Franco. 1943-Literatura comparada / Tânia Franco Carvalhal. - 4. ed. 

rev. e ampliada. - São Paulo: Ática, 2006. Acesso em 20 set. 2011. Disponível em: 

<http://www.ebah.com.br/content/ABAAABciYAC/tania-franco-carvalhal-literatura-

comparada-doc-rev>.  

 

ESPÍNDOLA, Bernardo Rodrigues. A representação dos Evangelhos no filme A paixão de 

Cristo. Belo Horizonte, 2008. Acesso em 20 set. 2011. Disponível em: 

<http://www.digital.ufmg.br/dspace/bitstream/1843/ECAP-

7CQG82/1/disseta_o_concluida.pdf>.  

 

IMBASCIATI, Antonio. Afeto e representação: para uma análise dos processos cognitivos. 

Trad. Neide Luzia de Resende. São Paulo: Ed.34, 1998. 

 

JAUSS, Hans Robert. A história da Literatura como provocação à Teoria Literária. Trad. 

Sérgio Tellaroli. São Paulo: Ática, 1994. 

 

JAKOBSON, Roman. Linguística e comunicação. São Paulo: Cultrix, 1969. 

 

LISPECTOR, Clarice. Perto do Coração Selvagem. Rio de Janeiro: Rocco, 1998. 

 

MARINHO, Marcelo. Literatura Comparada e Tradução. 2011. 15f. Notas de aula. 

 

MARQUES, Reinaldo. Literatura Comparada e estudos culturais: diálogos interdisciplinares. 

In: CARVALHAL, Tânia Franco (Coord.). Culturas, contextos e discursos: limiares críticos 

do comparatismo. Porto Alegre: Ed. Universidade/UFRGS, 1999. 

 

PAGEAUX, Daniel-Henri. Elementos para uma Teoria Literária: imagologia, imaginário, 

polissistemas. In: MARINHO, Marcelo; SILVA, Denise Almeida; UMBACH, Rosani Ketzer 

(Orgs.). Musas na Encruzilhada: ensaios de Literatura Comparada. São Paulo: Hucitec, 

2011. 

 

PETERLE, Patrícia. Questões de Literatura Comparada e Tradução. 2011. 10f. Notas de 

aula. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

224466 
 

 

Identidade, territorialidade e memória em Luanda Beira Bahia 

                                                                                                           PIAIA, Anne Luersen

 

SILVA, Denise Almeida** 

 

Resumo: Analisam-se, nesta comunicação, as relações entre identidade, territorialidade e memória em Luanda 

Beira Bahia de Adonias Filho. A análise dos vínculos sociais da memória salienta as ligações entre a memória 

individual e a social. Enfatiza-se, acerca da memória, a construção, no presente, a partir de 

vivências/experiências ocorridas no passado, e como essa rememoração influencia a vida da personagem. Por 

fim, estuda-se o papel desempenhado pelo território no romance, entendido não apenas no meio físico, mas como 

resultado das relações travadas entre os personagens. 

 

Palavras-chave Identidade. Territorialidade. Memória. Luanda Beira Bahia. Adonias Filho. 

 

 

Analisam-se, nesta comunicação, as relações entre identidade, territorialidade e 

memória em Luanda Beira Bahia.  Em um primeiro momento, apresenta-se revisão teórica 

sobre esses conceitos. Inicia-se apresentando os vínculos sociais da memória, salientando-se 

as ligações entre a memória individual e a social. A seguir, analisa-se a memória, enfatizando 

sua construção, a partir do feita no presente, a partir de vivências/experiências ocorridas no 

passado. Por fim, estuda-se o território, uma vertente da sociedade, expressa não apenas no 

meio físico, mas como resultado das relações travadas entre os seres humanos. 

 

Identidade 

Estudar o conceito de identidade implica a compreensão do que a constitui e de como 

esta se modifica. Manuel Castells “elucida a ideia de identidade, entendendo-a como um 

conjunto de atributos culturais inter-relacionados” (2002, p. 156). 

Para Castells, um indivíduo ou um conjunto de indivíduos pode se perceber envolto 

por identidades consideradas múltiplas, sendo esta multiplicidade fonte de tensão nas ações 

coletivas. No romance em análise, percebe-se que o personagem central, Caúla, filho de 

Morena e Sardento, assume múltiplas identidades. É filho, aluno, amante, profissional: 

sapateiro, e depois marinheiro. Durante a obra é influenciado pelas lembranças de seu pai, 

                                                           

 Universidade Regional Integrada do Alto Uruguai e das Missões (URI-Frederico Westphalen). 

** Universidade Regional Integrada do Alto Uruguai e das Missões (URI-Frederico Westphalen). 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

224477 
 

contadas pela mãe ou por outros personagens importantes na leitura, como exemplo, Pé-de-

vento o amigo, Maria da Hora a professora, Mestre Vitorino o dono da barcaça, Mãe 

Filomena a dona do bar, os marinheiros amigo de seu pai. Também sofre influência de fatos 

que vão moldando sua vida e sua experiência, como o sumiço do pai, o primeiro emprego, 

como sapateiro, a morte da mãe, a primeira viagem a Salvador, a decepção amorosa com 

Conceição, e as demais viagens. Ao longo desses acontecimentos, o leitor vê o menino se 

transformar em homem. 

A identidade está profundamente relacionada ao contexto histórico, social e 

econômico no qual o indivíduo vive. Como Correa (1999, p. 40) explica, está relacionada à 

espacialidade e é constituída por três elementos: a consciência da identidade, a exclusividade 

e a compartimentação da interação humana no espaço. Essas três categorias apresentam fácil 

relação, visto que a identidade espacial tem dentre os seus fatores de formação o senso de 

exclusividade e a interação humana no espaço. A identidade pode ser definida na 

territorialidade de um grupo social bem como na de um 

sujeito. Baseando-se nessa premissa, chega-se à conclusão que Caúla formou sua identidade a 

partir de tudo que viveu e viu, desde a casa, a jindiba, a mãe, o Pontal, as mulheres que 

encontrou, os marinheiros que conheceu e, o mar. 

A identidade de Caúla é não essencialista, não se caracterizando exclusivamente pela 

posicionalidade de homem, brasileiro, baiano, sem outras posições identitárias que as 

assumidas no decorrer da vida. A partir da posição de filho, sofre influências contraditórias: a 

mãe tenta passar para ele o medo do mar, pois teme que, assim como o 

pai, viaje e nunca retorne; por outro lado, Sardento, seu pai, mesmo a distancia, transmite para 

o filho a adoração pelo mar. 

Também há a identidade formada na relação aluno x professora, pois Maria da Hora, 

devido ao conhecimento que possui e à convivência com os meninos do Pontal e suas 

histórias sabe que o destino de Caúla é ir para o mar, assim como seu pai, mas tenta fazer com 

que fique em terra, para apoiar a mãe. Os marinheiros também muito influenciam a formação 

da identidade de Caúla, pois muitos são amigos de seu pai e, quando sabem a origem do 

menino, contam muitas histórias sobre o passado de Sardento. 

E, ponto mais que forte na formação da identidade de Caúla, são as mulheres que ele 

encontrou ao longo de suas viagens. Primeiro foi Conceição do Carmo, menina baiana, 

mestiça, filho de loira com mulato, que se transformou no primeiro amor do menino, o 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

224488 
 

transformou em homem e lhe ensinou de maneira muito cruel a dor de uma traição. Em 

seguida, já em Beira, na África, conhece Maria do Mar, outra mestiça de olhos verdes que 

teve seus pais mortos por tubarões e a transformou em uma mulher forte. Ela, insistentemente 

pede a Caúla que fique em Beira, mas ele, ainda dolorido pelo que lhe aconteceu com 

Conceição, parte sem se despedir. Por fim, em Luanda, também no continente africano, 

conhece Iuta, seu grande amor, que ao fim da história, descobre ser sua irmã. 

 

Territorialidade 

Ao se falar sobre territorialidade, é necessário distinguir entre dois conceitos 

intimamente relacionados, espaço e território. O espaço é, conforme Santos (2006, p. 51) 

“conjunto indissociável, solidário e também contraditório de sistemas de objetos e sistemas de 

ações, não considerados isoladamente, mas a como quadro único no qual a historia se dá”. 

Assim, espaço vem a existir pela ação do homem sobre o lugar. Já o território, “é um espaço 

definido e delimitado por e a partir de relações de poder, incluindo-se tanto o poder mais 

material das relações econômico-políticas, como a mais simbólica das relações de ordem 

cultural” (HAESBAERT, 2009, p. 68). O espaço primeiro se faz necessário para demarcar a 

existência do território; este último, por sua vez, é a condição para que o espaço se humanize. 

Com referencia à territorialidade, o romance faz menção ao Brasil, com Pontal, Ilhéus 

e Salvador, e à África, com Angola, Luanda e Beira. O que divide e junta essas terras é o mar, 

lugar relevante na obra, divisor de continentes, de histórias e de vidas, que se configura tanto 

como espaço quanto território. Enquanto espaço, o mar acentua a interação homem-ambiente: 

tira os homens de suas mulheres e filhos, dá sustento para as famílias de pescadores, separa as 

duas famílias de seu pai– João Sardento no Brasil, e Vicar na África. O mesmo homem que 

tem uma família e um nome em cada lado do oceano move a história com os acontecimentos 

que lhe ocorrem, seja no Brasil como foragido, acusada de trafico de diamantes, ou como um 

simples marinheiro na África. Mas, também é o mar que faz com que Caúla, filho de 

Sardento, viaje para Luanda e conheça Iuta, filha de Vicar, seu amor, mãe de seu filho e sua 

irmã.  

O mar, lugar tão grande, não é capaz de separar a história desse casal de irmãos. 

Enquanto território, o mar assinala relações de poder com dominador x dominado: traficantes 

x marinheiros, polícia x marinheiro, Mestre Vitorino x marinheiros; Tal como o mar, o espaço 

terrestre divide-se entre Brasil e África. No solo brasileiro, há as cidades de Ilhéus, a vila do 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

224499 
 

Pontal, e Salvador, onde acontecem as histórias de Caúla e sua família. A descrição de Pontal 

é detalhada, com minúcias acerca da casa – pequena, construída por Sardento e Morena, perto 

da jindiba, de frente para o mar-, dos moradores, dos marinheiros, das mulheres – todos 

descritos como negros, pobres, seguidores de religiões africanas: mães-de-santo e xantôs. 

Por outro lado, o continente africano se faz presente com Luanda e Beira, onde 

residem Iuta e os seus. Na descrição destas duas cidades há uma riqueza de detalhes no que se 

refere à paisagem física da África: descreve-se a cor das rochas, a aparência das árvores e o 

relevo. Também a geografia humana merece atenção especial. Exemplo disso é o texto 

abaixo, descrição em Caúla, em sua primeira viagem ao continente africano, avista Luanda 

pela primeira vez: 

Por mais que estejam separados pelo mar, Luana e o Brasil apresentam semelhanças 

em sua descrição: a existência de portos– detalhe fundamental em uma descrição feita da 

perspectiva de um marinheiro–, a distribuição das casas, o colorido das mesmas, com o 

predomínio de vermelho e amarelo, o sol, os negros, além de, é claro, os personagens que 

transitam entre esses lugares: Caúla, Iuta, Vicar/Sardento. 

A jindiba é outro ponto-chave na obra, e aparece logo na primeira parte do livro, na 

descrição do Pontal, em Ilhéus, onde João Sardento constrói a casa para ele e sua esposa 

Morena. A frondosa jindiba, árvore centenária que frequenta o imaginário de vários 

personagens literalmente vê, ouve, pensa. Essa prosopopeia transforma a jindiba em 

testemunha do desenvolvimento do menino em homem: vê Caúla nascer, crescer, ouve os 

gritos da mãe quando ao anoitecer o menino não regressa; enxerga Sardento correr para o mar 

e nunca voltar, também vê Caúla sair para o primeiro emprego na sapataria do Senhor 

Benevides, e Morena morrer aos poucos, de uma doença do coração, mas que as mulheres da 

vila diziam ser de sofrimento por causa do marido desaparecido, e por fim, é transformada em 

caixão com forma de barco, para enterrar os corpos do casal e irmãos Iuta, Caúla e 

Sardento/Vicar. 

Nota-se no romance uma relação entre o homem e o lugar no que se refere ao espaço. 

Porém, enquanto o homem é mais associado ao mar, pelo qual é atraído, e de onde tira o 

sustento, a mulher permanece em terra, refletindo estabilidade, e a resignada espera das 

mulheres. 

A relação espaço/poder, característica da territorialidade, também se faz presente com 

respeito à terra, caracterizando uma dicotomia de base socioeconômica: o homem pobre acaba 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

225500 
 

sendo marinheiro e a mulher pobre permanece em terra, urdindo seu sustento a partir do tear 

em que fabrica a rede. Já os homens e mesmo as mulheres com melhores condições 

financeiras ficam em terra e tornam-se mercadores, sapateiros, quitandeiros, professora: não 

precisam do mar para tirar o seu sustento. 

 

Memória 

A memória tem caráter primordial para elevação de uma nação ou de um grupo étnico, 

pois aporta elementos para sua manutenção e transformação. Os elementos constitutivos da 

memória, individual ou coletiva são, em primeiro lugar, os acontecimentos vividos 

pessoalmente. Em segundo lugar, acontecimentos vividos pelo grupo ou pela coletividade à 

qual a pessoa se sente pertencer: há pessoas que, sem pertenceram necessariamente ao espaço-

tempo de alguém, fazem parte de sua história pessoal. É o caso, por exemplo, de antepassados 

com os quais jamais alguém haja convivido, mas que passam a integrar sua memória d a partir 

de relatos e/ou registros (como o fotográfico, por exemplo) de familiares que com eles 

conviveram. A memória é, pois, em parte, herdada. 

A técnica de narração utilizada no romance Luanda Beira Bahia faz várias menções à 

memória e como ela influencia a vida dos personagens. A memória é, então, um dos 

elementos mais importantes neste livro e um dos personagens que mais aparece nas 

lembranças dos demais é João Sardento e suas histórias. Todos têm narrativas para contar a 

respeito desse homem, com características tão peculiares diante dos demais. 

A história de João Sardento é recuperada através da memória de Morena, sua esposa, 

com quem tem um filho, chamado Caúla. Ela, antiga moradora da roça, vai para perto do mar 

por causa do marido, lembra com saudades e tristeza a época que morava com seu 

companheiro e, principalmente do tempo em que ele disse que faria uma viagem, de no 

máximo um ano, e logo voltaria, mas, passado muito tempo, nunca apareceu. Essas 

lembranças fazem com que a mulher não queira que seu filho vá para o mar e siga os passos 

do pai. 

Há também a imagem que Caúla construiu de seu pai baseando-se no que ouviu de sua 

mãe, de Pé-de-vento, poucas eram as suas lembranças, pois quando Sardento saiu de casa 

ainda era muito pequeno e o que restou do pai foi um retrato amarelado que ficava fixado na 

parede da casa. Também há as recordações contadas por outros marinheiros a respeito de 

Sardento. Caúla ouve muitas histórias sobre seu pai contadas pelas lembranças dos amigos de 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

225511 
 

Sardento, como por exemplo, Mestre Vitorino, que trabalhava em pequenas viagens entre 

Ilhéus e Salvador e muito conhecia aquele homem, foi o primeiro a empregar Caúla na vida 

do mar, e muito contou a respeito de seu pai. Mãe Filomena, que ajudou João quando este foi 

acusado de trafico de diamantes, colocando-o em um navio que viajava para a África. Ao 

reconhecer os traços do marinheiro em seu filho, conta-lhe a história dessa parte da vida de 

seu pai. 

Há também as mulheres do Pontal, moradoras de Ilhéus, que perderam seus maridos 

para o mar e, por isso, rezam, fazem promessas, tentam fazer com que seus filhos se tornem 

homens da terra, mas, quase todos, quando adultos, seguem o caminho de seus pais: para o 

mar se dirigem e raramente voltam. O relato narrado a partir da memória acumulada dessas 

mulheres influencia na escolha da vida de seus filhos, pois, o medo que possuem é somente 

delas, não se estendendo a eles. 

Tal como as memórias de Morena influem na formação da identidade de Caúla, 

Mulele, mãe de Iuta, a influencia através das memorias narradas: como veio da selva para 

trabalhar perto do mar em Luanda, e como, no restaurante dos caçadores, onde trabalhava 

quando jovem, conhece um caçador de tubarões, que veio a ser seu pai. Iuta também cria a 

imagem do pai baseando-se em historias que ouve de outras pessoas, pois quando Vicar 

desapareceu no mar ela ainda era um bebe e, o reconhece devido a uma foto que fica ao lado 

da cama de sua mãe. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

225522 
 

Referências 

 

CASTELLS, Manuel. O poder da identidade. São Paulo: Paz e Terra, 2002. 

 

CORRÊA, Roberto L.; ROSENDHAL, Zeny (Orgs.). Introdução à geografia cultural. Rio de 

Janeiro: Berthand Brasil, 2003. 

 

EVARISTO, Conceição. Ponciá Vicêncio. 2. ed. Belo Horizonte: Mazza Edições, 2005. 132p. 

 

HALBWACHS, M. A memória coletiva. São Paulo: Vertice, 1990. 

 

HAESBAERT, Rogério. Des-territorialização e identidade: a rede “gaúcha” no nordeste. 

Niterói: EDUFF, 1997. 

 

____. Território, cultura e des-territorialização. In: OSENDAHL, Zeny; CORRÊA, Roberto 

Lobato (Orgs.). Religião, identidade e território. Rio de Janeiro: EdUERJ, 1999. 

 

SANTOS, Milton. A natureza do espaço: Técnica e Tempo, Razão e emoção. 4. ed. 2. reimpr. 

- São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo, 2006. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

225533 
 

 

Entre estratégias de branqueamento e afirmação da identidade cultural negra: 

Cauterização, de Cristiane Sobral e As máscaras de Dandara, de Serafina 

Machado 

PASCOAL, João Paulo
*
 

 

Resumo: A busca de legitimação, pelo negro, trouxe uma nova forma de ver a história do afrodescendente, que 

deixa de ser lembrada apenas com referência à escravidão. A coletânea Cadernos Negros é publicação que, ao 

apresentar uma literatura afro-brasileira, contribui para modificar a visão errônea e preconceituosa sobre o negro 

na literatura brasileira, pois nessa publicação o negro fala de si próprio, de sua subjetividade e experiências. Este 

ensaio analisa dois contos publicados em Cadernos Negros que salientam a valorização da estética negra, 

apresentando também os efeitos negativos causados por uma autodepreciação baseada em ideal identitário 

calcado sobre a estética branca dominante; para tanto, analisa as estratégias de branqueamento e de afirmação da 

identidade cultural negra em Cauterização e As máscaras de Dandara. 

 

Palavras-chave: Literatura afro-brasileira. Quilombhoje. Cadernos negros. Identidade.  

 

 

A história do negro é cheia de lutas, as quais marcam profundamente a sociedade 

brasileira. No período escravocrata, foi tratado como um animal: era uma simples mercadoria 

de compra e venda alguém que servia unicamente para o trabalho. A luta era travada não só 

no confronto direto entre escravo e senhor, mas também estava na preservação de sua cultura, 

na possibilidade de que os integrantes de um mesmo grupo pudessem manter o sentimento de 

identidade étnica e cultural. A associação dos orixás com santos católicos, a comida, as lutas 

(principalmente a capoeira) e as atividades musicais eram formas de preservar alguns dos 

vínculos e costumes de origem africana. Com o passar do tempo, vários itens da cultura negra 

se consolidaram na formação dos costumes do povo brasileiro, mantendo assim viva sua 

tradição de descendentes da África. 

Pode-se perceber que essa gama de elementos culturais, que estão relacionados à 

diáspora africana, tornou-se parte de nossa visão de mundo e de nossas ações cotidianas, no 

modo de preparar os alimentos, por exemplo. O negro difundiu na cozinha brasileira o azeite 

de dendê, a excelência da pimenta malagueta, o feijão preto, o quiabo e o gosto por 

determinados ingredientes. Fez valer os seus temperos em uma rica culinária que inclui pratos 

                                                           
*
 Universidade Regional Integrada do Alto Uruguai e das Missões (URI-Frederico Westphalen). 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

225544 
 

como mocotós, carurus, vatapás, mingaus, pamonhas, canjicas, isto é, papas de milho, acaçás, 

acarajés, abarás, angus e pão-de-ló. 

Ao reproduzir o seu modo de cozinhar, o negro modificou pratos que eram 

portugueses com o gosto de sua terra natal; ensinou o uso de panelas de barro e colheres de 

pau, coloriu os ensopados com o vermelho do dendê, inventando variedades de moquecas: 

usando o inhame, a banana cozida ou frita no azeite. Além da influência culinária, danças e 

músicas também são exemplos de incorporações da cultura afrodescendente na formação 

cultural brasileira, visíveis seja na intensidade do batuque ou no ritmo sincopado do samba. 

Assim, vai ocorrendo aos poucos uma troca de saberes e sabores entre a etnia negra e as 

outras etnias que compõe a sociedade brasileira.  

Na literatura não é diferente: o negro também lutou por seu espaço, luta que ainda hoje 

permanece em meio a uma literatura brasileira abusivamente branca o afrodescendente aos 

poucos tenta conquistar seu espaço através de uma produção textual que se inicia após a 

abolição da escravidão. São filhos de escravos alforriados que começam a denunciar sua 

condição, mostrando sua própria voz. A tentativa de exclusão do negro e de seus 

descendentes, que pode ser vista tanto na época da escravidão quanto no processo de 

construção da identidade brasileira, também está presente, como vai demonstrar Fonseca 

(2010, p. 91), na produção literária relativa a diferentes períodos da cultura brasileira. 

Com o fim do período escravocrata, a literatura afro-brasileira vai surgir com obras 

pioneiras de alguns escritores, como o irônico Luís Gama, que era filho de uma africana livre 

com fidalgo baiano. Para Uruguay Cortazzo (2011, p. 119), Gama é o primeiro escritor negro 

brasileiro, pois instaura um eu poético que assume sua condição de negro, e, como 

consequência, revela indiretamente o sistema branco que está por trás do discurso literário. A 

abolição abriu possibilidades para outros escritores, alguns deles filhos de escravos 

alforriados, começarem sua produção textual. Entre estes figuram José do Patrocínio, Cruz e 

Souza, e Maria Firmina, mulher e mulata que enfrentou todas as barreiras do preconceito 

publicando o romance Úrsula, considerado o primeiro romance abolicionista e um dos 

primeiros escritos por mulher brasileira. Estes são exemplos de escritores que, segundo 

Florentina Souza (2010, p. 214), não tinham intenção articulada de serem fundadores de uma 

tradição literária. Contudo, a posteriori, podem ser lidos como precursores de uma linhagem 

de produção literária que insurgem contra o racismo e discriminação racial. 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

225555 
 

Até o século XIX não havia uma literatura do negro, mas unicamente sobre o negro, 

que, na grande parte da produção literária é colocado em segundo plano, como um 

contraponto social. Nessa produção, o negro é, geralmente, posto como um objeto, através de 

estereótipos, dos quais muitos permanecem até hoje, tais como os do negro pervertido, vítima, 

infantilizado, erotizado, objeto sexual, ou ainda o do escravo demônio, que é tornado fera por 

força da própria escravidão.  

Contudo, em contrapartida a esses estereótipos, surgem políticas de afirmação e 

mecanismos de reafirmação que transformam os clichês em contrapontos de resistência 

presentes. (FONSECA, 2010, p. 93). Exemplos disso são as músicas dos rappers, que muitas 

vezes chegam a ser violentas, o hip hop, o street dance, cujo principal objetivo é enfrentar as 

dificuldades propostas pela discriminação e a exclusão, levando a um processo de 

conscientização. Começam a ganhar força os discursos negros que são originados por vozes 

desejosas de falar de si e por si, com sua própria subjetividade, contrastando, assim, com a 

literatura brasileira, escrita, predominantemente, a partir da perspectiva de uma sociedade que 

muitas vezes, por não aceitar a miscigenação, recorre a representações estereotípicas do negro 

e do mestiço (EVARISTO, 2011, p. 135). 

A partir do final do século XIX, começam a surgir discursos negros orientados por 

uma fala denunciadora de sua condição. São vozes desejosas de falar de si e por si, com sua 

própria subjetividade que está impregnada de experiências vividas pelo autor, porque é a 

partir de si mesmo que escreve. Isso pode ser provado pelo simples fato de que, quando 

escreve, cria ou inventa, o autor não se desvencilha de seu corpo de homem ou mulher, de 

afrodescendente ou não. Embora seja possível a uma pessoa branca imaginar experiências e 

pensamentos vividos pelo negro, pois por mais que se aproxime dessa visão, ela será falsa 

porque falta-lhe a subjetividade de um corpo e a vivência experimental.  

Os autores afro-brasileiros trazem uma nova visão para uma sociedade; lutam na busca 

de seus direitos. Para se fazer impor, movimentos negros, preocupados com essa mentalidade 

preconceituosa que não admite o diferente, começam a surgir; no entanto, com a ditadura 

militar dos anos 70, como também já ocorrera no Estado Novo, toda a manifestação de cunho 

racial é inviabilizada. Após a ditadura, os movimentos negros se reorganizam e buscam fazer 

ouvir a sua voz. Há, também, uma renovação da imprensa negra, que inicia nos primeiros 

anos do século XX. Intelectuais, funcionários, operários afrodescendentes reúnem-se em torno 

de jornais e associações e buscam reivindicar seus direitos de cidadãos e um lugar ativo na 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

225566 
 

sociedade imaginada Brasil, na tentativa de romper as barreiras da política da época. “Desde a 

década de 50, os escritores afro-brasileiros continuaram insistindo em fundar grupos, jornais e 

revistas para, através deles expor seus pensamentos e propostas de atuação” (SOUZA, 2010, 

p. 217). A autora demonstra isso ao citar exemplos, como os Cadernos de cultura da 

Associação Cultural do Negro, os Congressos do Negro, a revista Afro-Latina, o jornal 

Abertura em São Paulo, o Jornal do Movimento Negro Unificado, o grupo GENS.  

Em meio a esse contexto da década de 70, em que escritores e intelectuais negros 

repensam a produção literária, surge a coletânea Cadernos Negros, iniciada em 1978 por Cuti, 

que também é fundador do grupo Quilombhoje. Esse grupo é responsável pela publicação dos 

Cadernos Negros, sempre alternando entre conto e poesia, semestralmente, com o objetivo de 

afirmar o caráter empenhado da literatura afro-brasileira, através do compromisso de luta 

contra o racismo e a discriminação. Demonstra claramente um trabalho coletivo de 

resistência, de crítica social, produzindo textos marcados por uma posição diferenciada na 

sociedade brasileira. Assumem assim, a negrura bela e forte e definem o caráter empenhado 

da literatura ali apresentada (SOUZA, 2010, p. 219), eles trazem o compromisso da luta, que 

sempre foi constante contra o racismo e a discriminação. A coletânea tem publicações anuais 

que se alternam entre contos e poemas escritos por autores que se autodenominam afro-

brasileiros discutindo em seus textos, desde o primeiro número lançado, conceitos e 

significados da literatura negra. Nesta coletânea, vários temas são abordados, desde o 

problema da cor, da identidade até o cotidiano do negro na sociedade na qual busca seu 

espaço e seus diretos. 

Os Cadernos Negros surgiram numa época em que o processo de redemocratização 

do país mostrava-se com mais força, a publicação procurou, nos primeiros números, 

apresentar ao público poemas e contos cujos autores eram, em sua maioria, pouco 

conhecidos fora dos movimentos negros (FONSECA, 2010, p. 95). 

Nos volumes dos Cadernos Negros é proposta a valorização de uma estética negra da 

qual os escritores procuram apagar do corpo as marcas deixadas pela sociedade escravocrata. 

Os poemas e contos publicados na coletânea procura reverter imagens que lhes foram criadas, 

colocado como desqualificado, sujo, feio. Escritores afro-brasileiros procuram mostrar a face 

real do negro brasileiro, em relatos de experiências de vida. 

Com a entrada da contemporaneidade, pode-se perceber que as discussões em torno da 

literatura negra ou afro-brasileira e a relação existente entre a vida e a obra do autor ainda não 

se esgotaram. Escritores como Conceição Evaristo e Jussara Santos, são exemplos de autores 

contemporâneos que vem traçando percursos que os situam entre o fio da navalha, pois suas 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

225577 
 

obras, destaca Pereira (2007, p. 218), são tecidas com elementos que oscilam entre o vínculo 

da vida com a obra e entre o desejo de ressaltar a autonomia da criação em relação ao seu 

autor. 

Conceição Evaristo, por exemplo, transita entre a função de crítica e escritora e vai 

além do conflito entre a análise crítica e a criação literária, alimentando o diálogo entre 

ambas, de modo a ter maior consciência das dificuldades e das possibilidades que aos poucos 

se apresentam para a sua escrita. (PEREIRA, 2007, p. 220). Assim como Evaristo, Jussara 

Santos desenvolve a sua produção literária e analisa a dos outros a partir de pontos de vista 

diversos, isto é, como poeta, ficcionista, crítica literária. Em suas obras, faz crítica à exclusão 

dos afrodescendentes, e também busca demonstrar a participação do negro nos processos de 

formação e transformação das diferentes sociedades contemporâneas. 

Muitas temáticas são abordadas pelos autores como: preconceito, discriminação, a 

exclusão, o cotidiano do negro, a preservação de sua herança cultural. E em meio a essas 

diversas temáticas abordadas, a questão da cor é uma das mais presentes na produção textual 

do afrodescendente. No volume 32 da coletânea Cadernos Negros há dois contos com uma 

abordagem clara sobre esta temática: Cauterização, de Cristiane Sobral, e As máscaras de 

Dandara, de Serafina Machado. No primeiro, a personagem, em um primeiro momento, 

despreza-se e vê sua pele como um grande obstáculo. No entanto, mais tarde, descobre a si 

mesma e passa a exaltar sua etnicidade, havendo uma mudança de atitude e a descoberta de 

felicidade. Também o conto As máscaras de Dandara aborda a não aceitação da cor e suas 

consequências, registrando estratégias de branqueamento, e o medo que a protagonista sente 

da própria autoimagem. 

Em Cauterização, a personagem sofre um grande conflito interno, que se manifesta na 

tentativa de fuga de sua própria identidade racial, o que é demonstrado pelas efetivas 

mudanças de suas características corporais. Pretende deixar de ser uma “mancha negra” 

perante a sociedade e tornar-se elegante e transparente, além de invisível, é ‘claro’ (SOBRAL, 

2009, p. 22), o que, em seu ponto de vista, demandaria tornar-se branca. Tenta se convencer 

da não essencialidade da cor de sua etnia, afirmando que o negro de sua pele é um efeito 

causado pelo aquecimento global. Deseja atingir a brancura de Deus, que a seu ver é um ser 

tão branco que chega a ser invisível, transparente, como ela mesma sonha ser. Fica claro que a 

transparência equivale a seu ideal de inexistência absoluta de traços negros. Essa concepção 

traz presente a negação da identidade, e implica um menosprezo da etnia negra, sugerido pela 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

225588 
 

atribuição da cor branca à divindade, o que sutilmente sugere que negros não são filhos de 

Deus. 

Dessa forma, a personagem busca se transformar naquilo que supostamente a 

sociedade considerava como ideal e, como uma forma de atingir sua meta, passa a adotar 

estética brancos. Isso é demonstrado quando busca modificar seu cabelo, fazendo uma 

cauterização; utiliza-se da maquiagem para clarear a pele, tenta esconder as características de 

seu corpo, escolhendo vestidos para “driblar seu biótipo negroide”. A autora vai relacionar 

esses acontecimentos, principalmente o da cauterização, a uma “tentativa de transformação da 

própria identidade”, uma mudança de pensamento (SOBRAL, 2009, p.23): ao ver sua pele 

como um obstáculo para seu “crescimento” social, adota a estética branca como se nela 

estivesse o seu melhor, a sua felicidade.  

É, no entanto, quando alguém a chama de negona no trânsito que percebe a inutilidade 

de tentar esconder suas características étnicas. Face a essa impossibilidade, é, de certa forma, 

jogada ao encontro de si mesma. Mesmo tentando fingir, não havia como negar a si mesma, 

estava ali e todos a percebiam. “Negona? A expressão a provocou de tal maneira que 

conseguiu furar o bloqueio de seus neurônio globalizados, ocupados com a parafernália dos 

modelos televisivos padronizados” (SOBRAL, 2009, p.24). 

Esse acontecimento a faz chegar ao desespero interior, e é decisivo para sua tomada de 

decisão definitiva. Aos poucos se assume, encontra sua identidade, deixa aflorar o seu 

verdadeiro eu. Com a destruição daquilo não lhe é próprio, a estética branca (destruição dos 

cabelos cauterizados e da maquiagem), ela experimenta um sentimento profundo e sereno do 

nascimento de uma nova mulher. Passa, então, a aceitar a si mesma, descobre-se como uma 

linda mulher, em todas as suas características femininas. Torna-se sujeito de si mesma, 

encontra a calma e a felicidade em seu interior. “quanto mais cortava, mais bonita ficava, 

mais serena e incrivelmente consciente. Pela primeira vez parecia uma mulher de verdade” 

(SOBRAL, 2009, p.25). 

As máscaras de Dandara desenvolve-se a partir da valorização da metáfora da 

máscara. Percebe-se clara inspiração em Frantz Fanon e seu clássico estudo  Pele negra, 

máscaras brancas, publicado em 1952. Nessa obra, o psiquiatra martinicano tenta entender o 

porquê os negros adotarem valores brancos e analisa a alienação e ansiedade advindas pela 

assunção dessa atitude, que compara à superposição de máscaras brancas sobre pele negra. 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

225599 
 

Desde criança Dandara decide se esconder atrás de “máscaras”, ou seja, assume 

comportamentos de auto-defesa como uma forma de se proteger dos olhares das pessoas que, 

segundo ela, parecia que iriam petrificá-la. Tais “máscaras” são forma de se proteger do 

preconceito, que lhe feria tanto: “Não sabia o porquê, mas sentia que o mundo a perseguia, 

como se quisesse destruí-la” (MACHADO, 2009, p. 107). 

A protagonista quer esconder sua aparência, como se sua cor fosse um crime. O 

constante preconceito que Dandara sofre, faz com que crie a máscara madeira: “Passou a usá-

la, mas isso não afastou os olhares, que atingiam como facas, ou os risos que, tais como 

pregos, atravessavam a madeira que deveria protegê-la” (MACHADO, 2009, p. 108). Como 

não suporta a exclusão, e as piadas que lhe vêm aos ouvidos como uma dolorosa melodia, 

assume um sorriso vago, como quem quer dizer que não se importa: essa é sua máscara de 

papel, e dada a fragilidade do elemento de que é construída, não dura muito tempo. E assim 

ela vai tentando de alguma forma ser aceita, assumindo sucessivas outras máscaras: plástico, 

coitada, simpatia, autoconfiança, amabilidade, chumbada de sorrisos, complexidade, 

indiferença: tudo para fazer parte daquele mundo da qual era excluída. Contudo, a remoção de 

sucessivas máscaras, e sua substituição por outras, não atinge seu objetivo maior, que é 

proteger da discriminação do outro, e fazer com que possa aceitar a si mesma, sentindo-se 

íntegra: “Arrancou a máscara. Continuou um patinho feio que precisava se refugiar de sua 

aparência” (MACHADO 2009, p. 110). 

Dandara sempre sai dilacerada. Com o tempo, passa a não se conhecer mais, já não 

sabe quem é, sente-se como um fantasma. Seu refugio está nas suas criações, nas máscaras: 

torna-se assim múltipla e vazia. Múltipla, porque, sendo tantas, não pode ser quem realmente 

é, cria aparências que não são suas, conforme a ocasião; as máscaras, contudo, passam a fazer 

parte de sua existência. Além de dilacerada, sente-se vazia, porque essas criações não lhe 

ajudam na construção de uma auto-imagem positiva, antes a empurram para uma não 

existência: perde o sentido de ser ela mesma. 

No entanto, as mudanças começam em seu interior quando esbarra com um professor 

substituto. “Quando seus olhos se cruzaram, algo aconteceu em seu corpo em com uma 

intensidade tão grande que a máscara (indiferença) que usava arrebentou-se. Ela sentiu medo, 

mas, desta vez, não se protegeu” (MACHADO, 2009, p. 113). O desejo que ela sente por ele a 

fez perceber que está na hora de mostrar quem é, sem máscara; é hora de fazer uma 

reavaliação de si mesma. Mais tarde, no motel com seu amado, Dandara se tranca no banheiro 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

226600 
 

e percebe que “não precisava e não poderia ser uma personagem” (MACHADO, 2009, p. 

114). Cansa das humilhações, das rejeições, da desvalorização dos outros sobre ela, da mulher 

vazia.  

É necessária uma reinvenção de si mesma: em meio àquelas tantas máscaras, tantos 

eus criados, precisa descobrir-se, achar o eu verdadeiro, a máscara que ela não conseguiria 

tirar. “Que máscara ela usava naquele dia? Era a única que ainda permanecia: sua alma diante 

do espelho. Uma alma que saia do armário e identificava-se: era ‘Dandara’; e sorriu ao ver a 

única máscara que não poderia jamais tirar: sua própria pele. Pele negra” (MACHADO, 2009, 

p. 114). Ao aceitar sua condição, se enche de coragem, sente-se como uma guerreira “armada 

de negritude e negreza” (idem). Vence os efeitos do preconceito, da discriminação, da 

exclusão. Então, voltou para o quarto “sem medo, sem disfarces, e entregou-se a si mesma” 

(MACHADO, 2009, p. 115). 

Tem-se, assim, ao observar estes contos uma literatura marcada pela experiência de 

vida dos afro-brasileiros, demonstrando claramente um trabalho coletivo de resistência, de 

critica social que vem a lume através da produção de textos marcados por uma posição 

diferenciada na sociedade brasileira. Assim, essa escrita brota pouco a pouco, trazendo um 

novo mundo, um novo modo de ver as coisas e os seres, de ver-se a si mesmos e aos outros, 

trazendo mudanças a uma sociedade que insiste em ser desumana, que grita igualdade, mas 

apenas em um discurso de falsa democratização racial. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

226611 
 

Referências 

 

CORTAZZO, Uruguay. Branquitude e crítica literária. In: EVARISTO, Conceição; SILVA, 

Denise Almeida. (Org.). Literatura, história, etnicidade e educação: estudos nos contextos 

afro-brasileiros, africanos e da diáspora africana. Frederico Westphalen, URI, 2011. p. 119-

30. 

 

DUARTE, Eduardo de Assis. Literatura e Afro-descendência. In: PEREIRA, Edimilson de 

Almeida. (org.). Um tigre na floresta de signos: estudos sobre poesia e demandas sociais no 

Brasil. Belo Horizonte: Mazza, 2010. p. 73-85. 

 

EVARISTO, Conceição. Literatura negra: uma poética de nossa afro-brasilidade. In: ____. 

SILVA, Denise Almeida. (Org.). Literatura, história, etnicidade e educação : estudos nos 

contextos afro-brasileiros, africano e da diáspora africana. Frederico Westphalen ; URI, 2011. 

p. 131-46. 

 

FANON, Frantz. Pele negra, máscaras brancas. Salvador: EDUFBA, 2008. 

 

FONSECA, Maria Nazareth Soares. Cultura/literatura negra, cultura/literatura afro-brasileira: 

impactos, paradoxos e contradições. In: PEREIRA, Edimilson Almeida (org.). Um tigre na 

floresta de signos: estudos sobre poesia e demandas sociais no Brasil. Belo Horizonte: Mazza, 

2010. p. 86-106. 

 

MACHADO, Serafina. As máscaras de Dandara. In: RIBEIRO, Esmeralda; BARBOSA, 

Marcio (Org.).  Cadernos Negros: contos afro-brasileiros.  v. 32. São Paulo: Quilombhoje, 

2009, p. 107-15. 

 

SOBRAL, Cristiane. Cauterização. In: RIBEIRO, Esmeralda; BARBOSA, Marcio (Org.). 

Cadernos Negros: contos afro-brasileiros. v. 32. São Paulo: Quilombhoje, 2009, p.21-26. 

 

SOUZA, Florentina. Cadernos Negros: literatura afro-brasileira? In: PEREIRA, Edimilson de 

Almeida. (org.). Um tigre na floresta de signos: estudos sobre poesia e demandas sociais no 

Brasil. Belo Horizonte: Mazza, 2010. p. 212-27. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

226622 
 

 

A representação social em Eugênia Grandet e O Vermelho e o Negro 

SEIDEL, Jaci Luft
*
 

 

Resumo: Este artigo traz uma análise da representação da sociedade aristocrática de Paris, do Século XIX sob o 

olhar de Auerbach, em Mimesis. Nesta perspectiva, o estudo tem como foco os romances Eugênia Grandet, de 

Balzac, e O Vermelho e o Negro, de Stendhal. Retratam personagens provindas de camadas baixa e média que 

usam formas ilícitas para ascender socialmente e acumular fortuna. Stendhal cria o herói Julien Sorel, com dupla 

personalidade, e mostra a fixação pelo poder,riqueza e status social. Balzac retrata o materialismo e o 

individualismo. Enfatiza a obsessão pela riqueza através do anti-herói o Sr Grandet. Podem ser lidos, levando em 

conta aspectos que mostram o degredo dos personagens. Assim, a literatura do século XIX assume uma postura 

política de compromisso: retrata a vida humana de forma real. Representa a sociedade que sofreu profundas 

transformações desde a Revolução Industrial e da Revolução Francesa, do período da Restauração da França. 

 

Palavras-chave: Literatura. Representação. Eugênia Grandet. O Vermelho e o Negro. 

 

 

Introdução 

O estudo prende-se a uma análise dos romances O vermelho e o negro e Eugênia 

Grandet que evidenciam a representação da sociedade parisiense no período da Restauração 

da França. 

Através da literatura buscamos uma compreensão maior da sociedade de uma 

determinada época, dos costumes e formas de vida. Auerbach, Na Mansão de La Mole fala 

sobre a representação da sociedade, protagonizada pelos personagens das obras de: Stendhal e 

Balzac: Le Rouge Et Le Noir e Eugênia Grandet respectivamente. 

Stendhal cria o herói Julien Sorel com dupla personalidade, que tem fixação pelo 

poder. Enquanto Balzac retrata o materialismo e o indivudualismo, a obsessão pelo poder 

através do personagem, o Sr Grandet, pai de Eugênia, que por sua vez empresta o nome ao 

livro. 

Assim a literatura do século XIX assume uma postura política de compromisso: retrata 

a vida humana de forma real, mesmo que para isso necessita transpor obstáculos para 

representar a sociedade que sofreu profundas transformações desde a Revolução Industrial e 

da Revolução Francesa, do período da Restauração da França. 

                                                           
*
 Universidade Regional Integrada do Alto Uruguai e das Missões (URI-Frederico Westphalen). E-mail: 

jluftseidel@yahoo.com.br. 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

226633 
 

 Stendhal e Balzac no momento histórico da França 

A presença do protagonista Julien e de Abbé Pirard, antigo diretor do seminário na 

casa do marquês de La Mole, só é compreensível a partir do quadro político social do 

momento atual. Julien sempre foi um apaixonado pelas grandes ideias da Revolução e de 

Rousseau, se inspira nas ideias de Napoleão. Desde muito jovem, Julien repugna a hipocrisia, 

a corrupção e as mentiras dos poderosos, da classe dominante desde a queda de Napoleão.   

A partir da sugestão de que alguém como Julien, “de origem pequeno-burguês só pode 

atingir uma posição de domínio através da igreja ou do clero, torna-se de plena consciência 

um hipócrita; e o seu grande talento assegurar-lhe-ia uma brilhante carreira eclesiástica...” 

(AUERBACH, 1987, p. 397). Ou seja, para o clero é uma honra poder sentar junto à mesa de 

um senhor de posses, porém Julien não aceita esta ideia. Abbé Pirard espera que Julien aceite 

ascender socialmente através do clero. Stendhal chama a isso  o mal deste mundo, pois Pirard 

e o Marquês de La Mole passam a trocar favores entre si. Julien, com a estratégia de mostrar-

se entediado nos jantares com a elite, conquista a confiança de Matilde que passa a admirá-lo. 

Com o tempo, Matilde aceita ser amante de Julien e fica grávida, fato este que não terminou 

em casamento pela interferência da ex-amante Sra de Rênal, culminando numa tragédia. 

Auerbach em sua análise afirma que todos os personagens encontram-se estreitamente 

ligados ao momento histórico, através das atitudes, dos caracteres e relacionamentos. 

Mostram o realismo histórica daquele momento da França: 

Os caracteres, as atitudes e as relações das personagens atuantes estão, portanto, 

estreitamente ligados às circunstâncias da história da época. As suas condições 

políticas e sociais da história contemporânea estão enredadas na ação de uma forma 

tão exata e real, como nunca antes fora o caso em nenhum romance, aliás, em 

nenhuma obra literária em geral,...O fato de embutir de forma tão fundamental e 

consequente a existência tragicamente concebida de um ser humano de tão baixa 

extração social, como aqui a de Julien Sorel, na mais concreta história da época, e de 

desenvolvê-la a partir dela, constitui um fenômeno totalmente novo e extremamente 

importante. (AUERBACH, 1987, p. 398) 

Ou seja, os personagens fazem uma clara alusão ao momento histórico, aos costumes e 

comportamentos do parisiense de forma explícita e real. Todos os acontecimentos e as figuras 

humanas, na obra, apresentam-se sobre uma base política socialmente movimentada. A 

história está ancorada em fatos verídicos, com plumagem dos costumes da sociedade, 

envolvendo as paisagens que permitem ao herói do romance se deliciar com seus sonhos: “Por 

insensível que fosse a alma daquele jovem ambicioso a esse gênero de beleza, ele não podia 

deixar de parar de quando em quando para contemplar um espetáculo tão vasto e imponente”. 

(STENDHAL, 1958. p. 91). Julien se deixa absorver pelo encanto e magia que a bela 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

226644 
 

paisagem lhe proporciona. Não tem pressa de reencontrar seu velho amigo Fouquè que 

morava no vale solitário. Julien queria viver aquele momento mágico, sozinho, para fortalecer 

seus sonhos ambiciosos: “Escondido como uma ave de rapina em meio às rochas nuas que 

coroam a montanha, ele pode divisar de muito longe qualquer homem que se aproximasse”. 

(STENDHAL, 1958. p.91). Stendhal compara os voos e agilidade da ave de rapina às metas 

que Julien traçou para sua vida. Apropria-se da linguagem figurada, quando diz que as rochas 

nuas coroam as montanhas, bem como o sonho de um dia ser coroado como Napoleão.  

Stendhal imprime sua própria personalidade nos fatos, tornando os personagens 

criaturas superiores. O Vermelho e o Negro representa um estilo clássico, através do qual 

podemos perceber as ideias que surgem como arte e não somente como frase em si, ou seja, 

todo o romance é como se fosse uma obra de arte.  

As circunstâncias deste contexto histórico servem de inspiração como pano de fundo 

para Stendhal criar seus personagens na obra O Vermelho e o Negro. Isto posto, permite uma 

leitura como se fosse da vanguarda do realismo moderno, trágico e histórico. Conforme 

Hauerbach, é o primeiro dos grandes movimentos dos tempos modernos, do qual 

participavam conscientemente as grandes massas humanas: “a Revolução Francesa, com todas 

as agitações que se espalharam pela Europa e que foram suas consequências”. (AUERBACH, 

1987, p. 399) 

Balzac representa a sociedade num quadro convincente da França do Século XIX. 

Aborda o materialismo que se torna uma constante, girando em torno de interesses financeiros 

através da família Grandet, cujo pai age de forma avarenta e sem escrúpulos, visando apenas o 

material. Para isso, priva sua família de necessidades básicas em detrimento do aumento do 

seu capital. A ganância do Senhor Grandet extrapola todos os limites, controla todos os gastos 

da casa, desde a alimentação até o vestuário e demais necessidades básicas da casa. 

Eugênia, que empresta seu nome ao livro, é assediada pelos pretendentes, somente 

pela fortuna que possui, sem levar em conta os sentimentos ou afinidades românticas. Na 

corrida dos pretendentes rumo à fortuna de Eugênia, aparece um terceiro: o primo Carlos 

Grandet, aristocrático da cidade, com traços refinados, porém falido . Ele conquista Eugênia, 

que por sua vez, sente-se atraída pelo primo e passa a agradá-lo. O pai de Eugênia não aprova 

este namoro, pois pretende casar Eugênia com alguém com maior fortuna. Como Eugênia 

experimenta desilusões amorosas, viúva, passa a cuidar somente da fortuna que o pai lhe 

deixou, ou seja, segue o exemplo do pai. Balzac, nesta obra, deixa transparecer a obstinação 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

226655 
 

pelo dinheiro, o materialismo que está sempre em primeiro plano, deixando os sentimentos de 

lado, primando pela avareza. Remete o homem numa teia de enganos. 

 

A representação da sociedade francesa 

Luiz Costa Lima em Mímesis e Modernidade diz que o sistema de representação 

funciona como uma linguagem que serve de meio de comunicação. Ou seja, os sistemas de 

representação usam a comunicação para estabelecer a diferenciação, identificando assim as 

mais diversas camadas da sociedade: 

Se os sistemas de representação não se confundem com um modo de tematizar a 

linguagem lexicalizada é menos por esta ser verbal e aquela dominantemente 

semiológica e sim porque, enquanto a linguagem verbal se destina em princípio à 

comunicação, os sistemas de representação estabelecem sobre esta uma segunda 

rede: a da diferenciação sociall. (LIMA, 2003. p. 91) 

          Auerbach salienta a ousadia de Stendhal por abordar um tema que representa os 

sentimentos dos franceses, um romance com duas heroínas. A trama tem um final trágico: da 

condenação à guilhotina de Julien, baseado na realidade. Stendhal presenciou um escândalo 

idêntico na Itália, fato que o motivou a escrever o romance: 

O trecho do livro lhe é fornecido por um caso recente  de um seminarista homicida 

que é morto no patíbulo. Com o elemento da história transfigurado à luz de uma 

forte e minuciosa introspecção, Stendhal cria a extraordinária figura de Julien Sorel, 

que, sob a veste clerical, alimenta em segredo um sonho  de grandeza napoleônica e 

que por um obscuro instinto é conduzido de aventura em aventura à tentativa  de 

assassinato da antiga amante e à morte libertadora. ( STENDHAL, 1958, p. 07) 

As duas heroínas da trama movem-se em torno de Julien: Mathilde de La Mole e a 

inesquecível senhora de Rênal, a mais estraordinária de todas as criações stendhalianas, toda 

envolvida com seu apaixonado amor por Julien, ao mesmo tempo dedica sua ternura maternal 

aos filhos. A senhora de Rênal sente-se uma dama de alta linhagem, sua postura diante dos 

demais a diferenciam, sendo que aos poucos vêm cada vez menos pessoas em sua casa, fato 

que a deixava feliz. Sente prazer quando pode vagar sozinha em seus belos jardins. Mesmo 

sentindo-se entediada em relação ao marido, gosta muito quando ele fala dos projetos que tem 

para os filhos. “Ela aprecia especialmente o Senhor de Rênal quando ele diz dos seus projetos  

em relação aos filhos, que ele destina: – um, às armas, o segundo à magistratura e o terceiro à 

igreja”.( STENDHAL, 1958, p.40). O pai, sem mesmo saber do dom que o filho possui, traça 

os possíveis caminhos para garantir o poder aos filhos. Serve de pano de fundo ao drama a 

França da Restauração, retratada com um misto de agudo realismo e de fantasia transfigurada. 

Torna evidente a representação da aristocracia, as questões passionais que acontecem entre as 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

226666 
 

famílias da alta sociedade de Paris, a queda da moral e dos bons costumes da época. Auerbach 

diz que “a literatura realista de Stendhal brotou do seu mal-estar no mundo pós-napoleônico, 

assim como da consciência de não pertencer ao mesmo e de não ter nele um lugar certo”. 

(AUERBACH, 1987, p. 401.) 

Stendhal encontra dificuldades para descrever a sua posição interna perante os 

fenômenos sociais. Porém, a intenção é captar cada detalhe, o modo como as pessoas agem na 

sociedade. Constrói com a maior exatidão a estrutura individual de cada ambiente, não possui 

qualquer sistema racionalista preconcebido acerca dos fatores gerais que determinam a vida 

social, nem uma imagem modelar de como deve ser a sociedade ideal, procura ser racionalista 

e descreve com precisão cada cena do romance. 

No tocante à simbologia das cores, há vários significados que são importantes para que 

se compreenda o tema do romance. A opção pelo vermelho e o negro faz parte do enredo da 

obra. O vermelho pode ser relacionado ao sangue derramado pelo herói, como também pode 

referir-se a paixão dos amantes. O negro identifica-se com a batina, bem como com a morte. 

Suzana Zanon, em seu artigo sobre Um Estranho Afeto N’o Vermelho e Negro, traz 

uma abordagem sobre a simbologia das cores, sugere a seguinte interpretação: “Vermelho, em 

virtude da roupa usada por Julien, o que lhe fazia sentir orgulho em fazer parte de uma 

realidade em ascendência e, por outro lado, o negro, o que pressupõe a negra e assustadora 

personalidade, dupla e perversa”. (ZANON, 2011. p.346) 

Podemos concluir que as cores, O Vermelho e o Negro, são parte integrante da trama 

que envolve o herói Julien Sorel. O Vermelho pode ser relacionado ao amor proibido; o 

Negro, que não há espaço na sociadeda parisience para um amor clandestino, culminando com 

o fim trágico do protagonista.  

As cenas reais do cotidiano das classes média e baixa da sociedade parisiense 

representam uma ruptura da regra de estilo apresentada pelos escritores Stendhal e Balzac, 

sendo um contra-ponto à história oficial da época. Ambos os escritores retratam o cotidiano 

dos personagens, fatos da camada social menos privilegiada que procuram a qualquer custo 

inserir-se nas altas rodas da aristocracia.  

O realismo moderno assume o classicismo da representação que passa a ter uma 

estreita relação com a mistura de estilos do movimento romântico. Este momento histórico da 

França permite o poder crescente ba burguesia, do socialismo e o surgimento dos movimentos 

operários. 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

226677 
 

Em Mimesis, Auerbach afirma que Balzac tem uma tendência natural para avaliar o 

momento presente, bem como deixa a fase romântica em busca de algo novo: “tinha superado 

as tendências românticas no sentido de fuga da realidade, pois não correspondiam aos seus 

poderosos temperamentos, é digno de admiração o grau de instinto diagnosticador do seu 

tempo que Balzac possuía.” (AUERBACH.1987. p. 440.) Assim a literatura do século XIX 

assume uma postura política de compromisso: retrata a vida humana de forma real, mesmo 

que para isso necessita transpor obstáculos para representar a sociedade que sofreu profundas 

transformações desde a Revolução Industrial e da Revolução Francesa.  

A representação nos personagens de Stendhal têm um forte cunho psicológico. O 

protagonista Julien Sorel assume uma dupla personalidade: desde menino, sonha com belas 

mulheres, status social e poder. Para atingir suas metas, abre mão da honestidade e usa 

caminhos não lícitos para possuir belas mulheres e poder. O herói do romance, sempre que se 

encontra sozinho em ambientes agradáveis, sua imaginação flui, sempre focado na atrajetória 

de Napoleão. Este, por sua vez, também fora pobre, porém detentor de uma espada e passou a 

comandar o mundo: 

Tivera, desde tenra infância, momentos de exaltação. Pensava, então, deliciado, que 

um dia seria apresentado às lindas mulheres de Paris; por algum ato ruidoso, havia 

de saber atrair a atenção delas. Por que não seria amado por alguma, como 

Bonaparte, pobre ainda, fora amado pela brilhante Sra de Beauharmais? Muitos anos 

depois, Julien não passava talvez uma hora da sua vida sem dizer que Bonaparte, 

tenente obscuro e sem fortuna, se tornara o senhor do mundo com a espada. Essa 

ideia consolava-o das suas infelicidades, que ele julgava grandes, e dobrava-lhe a 

alegria, quando a tinha. (STENDHAL, 1958. p.50.) 

  O pensamento de Julien visa somente a escalada social. Quando observa a construção 

da igreja, pensa em ascender socialmente via clero. apaixona-se obstinadamente, naquele 

momento de devaneio, pela ideia de tornar-se padre, conforme a transcrição de um de seus 

pensamentos: 

Quando Bonaparte deu que falar de si, a França tinha medo de ser invadida; o mérito 

militar era necessário e estava na moda. Hoje, a gente vê padres de quarenta anos 

com cem mil francos de vencimentos, três vezes mais do que percebiam os famosos 

generais de divisão de Napoleão. E ainda têm quem se dobre ante eles. Vejam esse 

juiz de paz, tão sensato, tão honesto até agora, tão velho, desonrando-se por temor 

de desagradar a um jovem vigário de trinta anos! Preciso ser padre. 

(STENDHAL,1958. p.50.) 

O protagonista estabelece como meta: juntar uma grande fortuna através da igreja. A 

estratégia de um futuro promissor muda constantemente, porém a fixação pelo poder é uma 

constante em seus pensamentos. Julien busca o seu eu na figura de Napoleão, nem ele mesmo 

se dá conta do terror de sua própria perversão. Freud chama este fenômeno do Duplo, que 

aparece em todos os graus e formas de desenvolvimento. Segundo Freud: 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

226688 
 

...temos personagens que devem ser considerados idênticos porque parecem 

semelhantes, iguais. Essa relação é acentuada por processos mentais que saltam de 

um para outro desses personagens – pelo que chamaríamos telepatia -, de modo que 

um possui conhecimento, sentimento e experiência em comum com o outro. Ou é 

marcada pelo fato de que o sujeito identifica-se com outra pessoa, de tal forma que 

fica em dúvida sobre quem é e o seu eu (self), ou substitui o seu próprio eu (self) por 

um estranho. (FREUD, 1986. p.16.)  

         Julien, avesso à pobreza, da qual provém, tem como única paixão a ambição pela 

riqueza e poder, o que o submete a uma dupla personalidade. Num estudo da médica 

psiquiatra Marília Moraes de Minas Gerais, encontramos uma explicação sobre o Duplo. Ela 

fala que a representação do inconsciente produz imagens que geram visibilidade:  

Freud fala que a imagem se encontra na raiz do verbal (7). A representação 

consciente (o pensamento) é integrado pela “representação das coisas” 

(Sachvorstellung), sistema Inconsciente, diferenciada em um processo originário, da 

“representação das palavras” (Wortvorstellung), sistema Pré-consciente-

Consciente. As representações inconscientes encadeiam-se de acordo com as leis da 

linguagem e têm um caráter de imagens, quando investidas pelo desejo que, ao 

percorrê-las como uma descarga elétrica, as acende e produz uma corrente de 

visibilidade.( MORAIS,2004. p. 03.) 

 Assim o romance stendhaliano se cristaliza, mais precisamente pelo herói da trama 

que pela riqueza de caracteres. Torna-se uma psicologia em ação, apresenta de forma real a 

ciência da alma, não só do protagonista, mas também dos demais personagens da obra. 

 

Considerações finais  

Assim as obras Eugênia Grandet de Balzac e O Vermelho e o Negro de Stendhal 

evidenciam um retrato fiel da sociedade parisiense do Século XIX. Cada autor tem 

características próprias. Stendhal retrata a queda dos valores morais da alta aristocracia 

francesa, com características psicológicas. Mostra a hipocrisia e os crimes passionais que se 

identificam com o período histórico da Restauração da França. O núcleo da obra é uma crítica 

direta à sociedade francesa do período da Restauração, especialmente aos parisienses, os quais 

julga viverem um amor afetado e orgulhoso.  

Stendhal deixa transparecer que mesmo pessoas honestas tornam-se hipócritas em 

troca da fama, do status social e do poder. Isto passa a ser protagonizado por Julien, mesmo 

talentoso e dedicado de forma árdua ao trabalho, torna-se hipócrita para pertencer a alta 

aristocracia de Paris. Mas, na sociedade francesa, naquele momento histórico, não há lugar 

para um homem nascido sem nobreza. Ambicioso, consciente e sem arrependimentos, Julien 

faz de sua vida uma batalha. Sua paixão maior é a ambição, a qual procura alcançar 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

226699 
 

principalmente através das duas amantes: a senhora de Rênal e Mathilde. O amor afetado pela 

ambição se transforma em guerra, levando-o, assim, ao fim trágico: a guilhotina. 

Balzac, com seu estilo próprio, a maneira como retrata seus personagens, pinta um 

quadro convincente da sociedade francesa do século XIX. O romance traz a história da família 

do Sr Grandet, sendo o seu progenitor muito avarento, um homem sem escrúpulos, valoriza 

somente o brilho do ouro, como forma de ascensão social e financeira.  

Assim, Balzac retrata um quadro audacioso de uma sociedade materialista, sem ética, 

que troca os sentimentos do coração pela obsessão à fortuna. Esta obra literária pode ser lida 

como sendo da vanguarda do realismo moderno do século XIX. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

227700 
 

Referências 

 

AUERBACH, E. Na Mansão de la Mole. In: ______ . Mímesis. São Paulo. Perspectiva, 1987.  

 

BALZAC, H. Eugênia Grandet. Tradução de Moacyr Werneck de Castro. São Paulo. Abril 

Cultural.1981.  

 

BENEDICT, A. Nação e Consciência Nacional. São Paulo: Ática, 1989. 

 

FREUD,S. O Estranho. In. Freud. Obras completas. Edição Standard Brasileira V. XVII. Rio 

de Janeiro: Imago, 1986, p. 237-269. 

 

HOBSBAWN , E. A Era das Revoluções: Europa 1789-1848. São Paulo: Paz e terra, 2005. 

 

LIMA, L. C. Mímesis e Modernidade: forma das sombras. Paz e Terra. São Paulo. 2ª. Ed. 

2003. 295 p. 

 

MORAIS, M. B. L. Poesia, Psicanálise e Ato Criativo: Uma Travessia Poética. 

http://www.cbp.org.br/rev2945.htm. 2004. Pesquisa realizada dia 20/03/2012. 

 

SOUSA, R. G. A Revolução de 1830 da França. Disponível em: 

http://www.mundoeducacao.com.br/historiageral/a-revolucao-1830.htm. Acesso em: 020 de 

março. de 2012. 

 

STENDHAL (Pseudônimo de BEYLE, M H. Tradução de: Souza Júnior e Casemiro 

Fernandes. O Vermelho e o Negro  (Le Rouge Et Le Noir).Editora Globo.Porto Alegre-RS. 

1958.  

 

ZANON, S. R. B. Um Estranho Afeto N’o Vermelho e o Negro, de Stendhal. RevLet- Revista 

Virtual de Letras, v.03, Número 01, Janeiro/Julho, 2011. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

227711 
 

 

A representação carnavalesca em Pantagruel, de Rabelais 

RIGO, Larissa Bortoluzzi
*
 

 

Resumo: O presente trabalho pretende oferecer uma análise acerca da obra do autor François Rabelais, 

“Pantagruel: Rei dos Dípsodos, restituído ano natural com seus factos e proezas espantosas”. Como aporte 

teórico são utilizadas obras de Mikhail Bakhtin, de acordo com a Teoria da Carnavalização. A representação da 

realidade do século XVI, ao qual Rabelais é contemporâneo permeia toda obra, por isso retrata-se também um 

estudo de Erich Auerbach.  

 

Palavras-chave: Literatura Carnavalizada. François Rabelais. Representação. Teoria bakhtiniana.  

 

 

O caráter lúdico-festivo tem sido contemplado por vários pesquisadores em diversas 

obras da Literatura mundial pela representatividade junto ao estudo da Carnavalização. Por 

esse viés, o presente trabalho tem por objetivo propiciar uma reflexão a cerca da Literatura 

Carnavalizada, à luz da teoria bakhtiniana, no romance de François Rabelais, “Pantagruel: 

Rei dos Dípsodos, restituído ano natural com seus factos e proezas espantosas”.    

O romancista representa a realidade de acordo com crendices populares e do riso, este 

que é presença constante entre suas páginas. Além disso, um dos traços evocados para o 

estabelecimento da Carnavalização é o grotesco, elemento que está presente em toda obra, ao 

transparecer para o leitor os fatos que permeiam as atitudes do personagem principal, 

totalmente isentas de cotidianidade.  

Rabelais é contemporâneo do século XVI, um período histórico de transição entre o 

modelo feudal e capitalista; esta também é uma época em que ocorreram as Grandes 

Navegações – Renascimento. O estilo do autor pode ser melhor compreendido a medida que 

esse contexto é entendido, já que sua obra foi escrita em consonância às novas descobertas.  

Assim como na história deste século, o autor se utiliza do mundo que estava sendo descoberto 

para representar a realidade da época nos capítulos de sua obra. Nessa esteira, o personagem 

principal, Pantagruel, surge em meio à descobrimentos e às características da carnavalização: 

personagens bufões, linguagem de praça pública, grotesco, riso e elementos de exagero que 

estarão presentes nas ‘proezas’ desse personagem.   

                                                           
*
 Universidade Regional Integrada do Alto Uruguai e das Missões (URI-Frederico Westphalen). E-mail: 

lary_rigo@yahoo.com.br. 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

227722 
 

A importância deste estudo deve-se à relevância que a obra de Rabelais tem na 

apreensão da realidade atual, já que outra particularidade que permeia o romance é a crítica 

social. Aportes teóricos para esse artigo são buscados em Mikhail Bakhtin nas obras: 

“Problemas da poética de Dostoiévski” e “A Cultura Popular na Idade Média e no 

Renascimento: o contexto de François Rabelais”.  

O trabalho está dividido em três partes: a primeira aborda o riso, elemento que está 

presente em toda obra do autor francês, seguido de apontamentos sobre o gênero da Literatura 

Carnavalizada e suas principais características, posteriormente a análise da obra, e por fim, as 

considerações finais.        

 

 O riso: elemento fundamental em François Rabelais 

O âmbito em que a obra de François Rabelais está inserida auxilia no entendimento de 

seus livros, contudo, o estilo do autor também é necessário para uma melhor compreensão de 

seus romances. Bakhtin traduz o autor francês simplificando suas ideias: “O romance de 

Rabelais é a expressão mais típica, não há vestígio de medo, a alegria percorre-o 

integralmente. Mais do que qualquer outro no mundo, o romance de Rabelais excluí o temor”.  

(BAKHTIN, 2008, p. 34) Por esse viés, a alegria expressada constantemente e a falta de temor 

relacionam a obra do autor a um elemento que é presença constante em suas páginas: o riso. 

Contudo, essas peculiaridades, não o tornam um autor fácil de ser compreendido, pelo 

contrário.  

Ler Rabelais é difícil. Em compensação, a sua obra, se convenientemente decifrada, 

permite iluminar a cultura cômica popular de vários milênios, da qual Rabelais deve 

ser a chave dos esplêndidos santuários da obra cômica popular, que permanecem 

quase incompreendidos e pouco explorados.  (BAKHTIN, 2008, p. 03) 

O autor francês é o porta-voz do riso carnavalesco na literatura mundial. Seus 

romances são a expressão complexa e profunda deste elemento. (BAKHTIN, 2008) Em 

sentido análogo, entender o riso, é penetrar ainda mais em suas obras. Este elemento passou 

por mudanças históricas ao longo dos séculos. É na época de Rabelais, Cervantes e 

Shakespeare que ocorre uma mudança capital na história do gênero. Somente no 

Renascimento o riso passa a ser concebido com o mesmo valor do gênero sério: 

A atitude do Renascimento em relação ao riso pode ser caracterizada, da maneira 

geral e preliminar, da seguinte maneira: o riso tem um profundo valor de concepção 

de mundo, é uma das formas capitais pelas quais se exprime a verdade sobre o 

mundo na sua totalidade, sobre a história, sobre o homem; é um ponto de vista 

particular e universal sobre o mundo, que percebe de forma diferente, embora não 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

227733 
 

menos importante (talvez mais) do que o sério; por isso a grande literatura (que 

coloca por outro lado problemas universais) deve admiti-lo da mesma forma que ao 

sério: somente o riso, com efeito, pode ter acesso a certos aspectos extremamente 

importantes do mundo. A atitude do século XVII e seguintes em relação ao riso 

pode ser caracterizada da seguinte maneira: o riso não pode ser uma forma universal 

de concepção do mundo; ele pode referir-se apenas a certos fenômenos parciais e 

parcialmente típicos da vida social, a fenômenos de caráter negativo; o que é 

essencial e importante não pode ser cômico; a história e os homens que a encarnam 

(reis, chefes de exército, heróis) não podem ser cômicos; o domínio do cômico é 

restrito e específico (vícios dos indivíduos e da sociedade); não se pode exprimir na 

linguagem do riso a verdade primordial sobre o mundo e o homem, apenas o tom 

sério é adequado; é por isso que na literatura se atribui ao riso um lugar entre os 

gêneros menores, que descrevem a sociedade; o riso é um divertimento ligeiro, ou 

uma espécie de castigo útil que a sociedade usa para os seres inferiores e 

corrompidos. De uma maneira um pouco esquemática, naturalmente, essa é a 

definição da atitude dos séculos XVII e XVIII em relação ao riso.” (BAKHTIN, 

2008, p. 57-58) 

Segundo o percuciente parecer de Bakhtin, acompanha-se a evolução do riso: na época 

do Renascimento, como já dito, esse elemento se equipara ao gênero sério. Todavia, nos 

séculos seguintes, apresenta atribuições inferiores, já que as pessoas influentes tramitavam 

pelo gênero sério. Assim, como poderia o riso ter espaço, se o tom sério era uma espécie de 

linguagem oficial?  

 O riso enquadra-se em um dos estilos de Rabelais, porém outros elementos também 

auxiliam na composição de sua obra: o princípio da vida material e corporal, imagens de 

corpo, comida, bebida, satisfação de necessidades, todas excessivas e hipertrofiadas. Para o 

autor russo, essas peculiaridades desvendam o estilo do escritor de Pantagruel, que por anos, 

vários outros romancistas tentaram compreender.  

O estilo de Rabelais sofreu muitas modificações ao longo dos séculos. No século XVI 

ele era interpretado por uma única concepção, “a integridade lógica do universo artístico e 

ideológico rabelaisiano, a unidade de estilo e consonância de todos os seus elementos, 

percorridos por uma concepção unitária do mundo.” (BAKHTIN, 2008, p. 53) Já nos séculos 

XVII e XVIII seu modo de escrever era visto como uma “idiossincrasia individual e bizarra 

do autor, ou como uma espécie de código, de criptograma que encerrasse um sistema de 

alusões a determinados acontecimentos ou personagens da época.” (BAKHTIN, 2008, p. 53) 

 Rabelais era apreciado tanto nas classes mais altas quanto nas massas populares. É 

perfeitamente aceitável a ideia de que o sucesso dele não ocorria somente com os leitores, era 

também imitado por seus contemporâneos. Quase todos os prosadores do século em questão 

que o sucederam inspiravam-se no autor, como por exemplo, “Bonaventure des Péries, Noel 

Du Fail, Guillaume Bouchet, Jacques Tahureau, Nicolas de Cholières, etc,” (BAKHTIN, 

2008, p. 52) 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

227744 
 

A Literatura Carnavalizada 

Um dos objetivos da Literatura Carnavalizada é provocar o riso e fazer críticas 

relacionadas à sociedade. Contudo, para melhor entendimento acerca deste gênero, é 

importante iniciar por sua cronologia.   

A Literatura Carnavalizada desenvolveu-se ainda na Antiguidade Clássica e 

posteriormente na época do Helenismo, como gênero do sério-cômico: “Constituindo um 

campo especial na literatura que os próprios antigos denominaram muito expressivamente: 

(caracteres especiais), ou seja, campo do sério-cômico”. (BAKHTIN, 2002, p. 106)  

No estudo de Bakhtin acerca do sério-cômico, o autor reforça uma possível origem 

para esse gênero; os antigos o incluíram dentro da Literatura Carnavalizada como os mimos 

de Sófron, o diálogo de Sócrates, a vasta literatura dos simpósios, a primeira Memoralística, 

os panfletos, toda poesia bucólica, a sátira menipéia, dentre outros. Desde o início esse campo 

do sério-cômico era considerado original e poderia ser contrastado com outros gêneros como 

a epopeia e a tragédia. “A despeito de toda a sua policromia exterior, esses gêneros estão 

conjugados por uma profunda relação com o folclore carnavalesco”. (BAKHTIN, 2002, p. 

107) Esta característica carnavalesca determina algumas particularidades ao gênero, tais como 

colocar a imagem e a palavra defronte à realidade. Além disso, no cômico-sério, há a presença 

de elementos retóricos, que contribuem para mudar o clima de alegria, debilitando a sua 

seriedade retórica e a sua racionalidade. (BAKHTIN, 2002, p. 107) 

Ainda para Bakhtin, a Literatura Carnavalizada sofre influência de diferentes 

modalidades do folclore carnavalesco; sendo assim, todo campo sério-cômico constitui o 

primeiro exemplo deste tipo de Literatura. Como o gênero sério-cômico é resultado da 

influência transformadora da cosmovisão carnavalesca, o autor russo apresenta três 

peculiaridades deste primeiro. Elas estão dispostas abaixo, divididas em formato de síntese, 

conforme o estudo do autor, e separadas em três partes:  

a) A primeira peculiaridade dos gêneros sério-cômicos é o tratamento inédito à realidade. 

“A atualidade viva, inclusive o dia a dia, é objeto ou, o que é ainda mais importante, 

ponto de partida da interpretação, apreciação e formalização da realidade.” 

(BAKHTIN, 2002, p. 107-108) Exemplificando com a obra de Rabelais, o 

personagem Pantagruel narra durante a obra fatos corriqueiros. Bakhtin aponta que 

esse gênero tem pela primeira vez na literatura antiga, seu objeto de representação, a 

atualidade dos fatos;  



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

227755 
 

b) O referido gênero não se baseia em nenhum tipo de lenda, pelo contrário, está calcado 

na experiência e fantasias livres. Todavia, se estiver fundamentado em lendas, será 

pelo lado crítico ou através do termo do autor russo: “cínico-desmascarador”;  

c) Pluralidade de estilos e variedade de vozes em todos esses gêneros, caracterizados pela 

politonalidade da narração, “pela fusão do sublime e do vulgar, do sério e do cômico, 

empregam amplamente os gêneros intercalados: cartas, manuscritos encontrados, 

diálogos relatados, paródias dos gêneros elevados, citações recriadas em paródias, 

etc”. (BAKHTIN, 2002, p. 107-108) 

Além das três peculiaridades do Carnavalesco: tratamento inédito a realidade, 

experiência livre e fantasias e, pluralidade de estilos e vozes, o autor russo complementa que 

em termos simplificados, esse gênero constitui juntamente com a épica e a retórica, uma raiz 

básica do romanesco. Tal aspecto comprova a ideia de que o Romance está inserido dentro da 

ótica carnavalesca. Assim, outros conceitos passam a fazer parte da Carnavalização, já que no 

campo do sério-cômico, com o desenvolvimento do romance, são determinantes dois gêneros: 

o Diálogo Socrático e a Sátira Menipéia. A partir desses dados, é importante mencionar as 

particularidades também destes dois elementos, baseando-se nos fundamentos propostos pelo 

autor russo.  

O diálogo socrático está conexo à carnavalização. Nas palavras do autor: “O diálogo 

socrático não é um gênero retórico. Ele medra em base carnavalesco-popular e é 

profundamente impregnado da cosmovisão carnavalesca, sobretudo no estágio socrático oral 

de seu desenvolvimento”. (BAKHTIN, 2002, p. 109) Com relação à manifestação do gênero, 

é dialógica, não encontra-se interligada a uma única pessoa. “A verdade não nasce nem se 

encontra na cabeça de um único homem: ela nasce entre os homens, que juntos a procuram no 

processo de sua comunicação dialógica.” (BAKHTIN, 2002, p. 110) Assim, como uma forma 

de obter essa comunicação dialógica, o filósofo ateniense Sócrates reunia algumas pessoas 

para que dessa discussão surgisse a verdade. Ele era um grande mestre da anácrise, isto é:  

Tinha a habilidade de fazer as pessoas falarem, expressarem em palavras suas 

opiniões obscuras, mas obstinadamente preconcebidas, aclarando-se através da 

palavra e, assim, desmascarando-lhes a falsidade ou a insuficiência; tinha a 

habilidade de trazer à luz as verdades correntes. (BAKHTIN, 2002, p. 110) 

Além da anácrise há também a presença da síncrese que, juntas traduzem o 

pensamento em palavras, “transformam-no em réplica e o incorporam à comunicação 

dialogada entre os homens. Esses dois procedimentos decorrem da concepção da natureza 

dialógica da verdade, concepção essa que serve de base ao ‘diálogo socrático’”. (BAKHTIN, 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

227766 
 

2002, p. 111) Entretanto, com relação ao gênero carnavalizado, as duas acabam por perder “o 

caráter retórico-abstrato” como uma de suas características.   

A importância do Diálogo Sócratico ser lembrado neste estudo, é por se tratar de um 

dos principais gêneros na linha de evolução da prosa literária europeia e do romance; assim 

como a “Sátira Menipéia” tornou-se um dos principais veículos portadores da carnavalização 

da literatura até nos dias de hoje. (BAKHTIN, 2002, p. 111) Ademais, o gênero livre de 

invenções e fantasias também compõem as particularidades da Carnavalização. O ser cômico 

relaciona-se com a verdade, deixando os personagens imbuídos da função puramente 

ideológica de provocar e reconhecer a veracidades dos fatos. (BAKHTIN, 2002, p. 111) A 

Literatura Carnavalizada permite, como na obra de Pantagruel, personagens que criem 

situações extraordinárias, assim como o conteúdo da Menipéia, que também possui 

características que apresentam afinidades com o personagem em questão. “[Esse gênero] é 

constituído pelas aventuras da ideia ou da verdade no mundo, seja na Terra, no inferno ou no 

Olimpo” (BAKHTIN, 2002, p. 115); assim como são expostas as aventuras e as verdades de 

mundo durante o romance de Rabelais.    

 

A literatura carnavalizada em Pantagruel 

De acordo com os conceitos dos gêneros expostos anteriormente neste estudo, a 

análise tem por objetivo demonstrar onde tais considerações são aplicadas nos capítulos da 

obra de Pantagruel. Contudo, antes de iniciar a análise, é necessário apenas mencionar o 

contexto geral do romance. O personagem em questão, Pantagruel é filho de Gargantua, dois 

gigantes. Quando Pantagruel nasce sua mãe morre, devido ao seu tamanho ser 

desproporcional ao dela. Logo, é possível compreender uma das principais características que 

permeará toda obra, o exagero. 

Nossa análise de Pantagruel mostrou que um dos principais motivos do livro é a 

morte que dá a vida: a primeira morte que aumentou a fertilidade da terra, o 

nascimento de Pantagruel que sufocou a mãe, etc. Esse tema varia sem cessar nas 

mais diversas imagens corporais e topográficas, e atinge, sem perder, contudo sua 

expressão corporal, o tema da morte e da renovação históricas: história dos 

cavaleiros carbonizados, transformação da morte e da guerra em banquete, 

destronamento do rei, Anarche, etc. para falar com exatidão, e por mais paradoxal 

que isso possa parecer, temos diante dos olhos uma imensa prenhez: o mundo é 

mostrado sob o aspecto da morte prenha que dá a luz.  (BAKHTIN, 2008, p. 308) 

 Acompanhando as ideias propostas pelo autor russo, outras peculiaridades são citadas, 

além do exagero: a morte que renova, o banquete, destronamento do rei e o grotesco. Além 

disso, o nome do personagem principal também é importante para a obra. Pantagruel não foi 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

227777 
 

inventado por Rabelais. “Esse nome pertencia antes dele na literatura a um dos demônios das 

diabruras e, na linguagem corrente, designava a afonia que se segue a um excesso de bebida 

(era, portanto, a doença dos bêbados).” (BAKHTIN, 2008, p. 248)  Assim, o nome da doença 

está ligado a boca, “à garganta, à bebida, à doença, isto é, a um conjunto grotesco dos mais 

característicos. Quanto a Pantagruel das diabruras, está ligado a um conjunto mais complexo 

ainda.” (BAKHTIN, 2008, p. 248) 

 Outro elemento que aparece logo nas primeiras páginas da obra, nos famosos Prólogos 

de Rabelais, são as praças públicas. O autor inicia falando sobre as Crônicas de Gargantua, já 

que este é o livro que antecede Pantagruel: 

Mui ilustres e cavalheiros campeadores, fidalgos e outros que tais, de bom grado 

rendidos a toda a gentileza e honestidade, ainda há bem pouco vistes, lestes e 

soubestes das Grandes e Inestimáveis Crónicas do Enorme Gigante Gargantua e, 

verdadeiros fiéis que sois, nelas acreditastes como honoráveis damas e donzelas, a 

quem fizestes longos e saborosos relatos quando não tínheis mais que dizer, por tal 

merecendo do melhor louvor e definitivos obrigados  (RABELAIS, s/d, p. 19) 

Para Bakhtin esse é um típico exemplo de tom e estilo das charlatanices dos camelôs, 

das praças públicas. “Esses elogios são redigidos no mais puro estilo dos charlatães de feira e 

vendedores de livros de quatro centavos que não esquecem jamais de cantar os louvores dos 

remédios miraculosos e livres.” (BAKHTIN, 2008, p. 138) 

 Nos parágrafos seguintes, o autor cita uma receita para dores de dente. “Essas receitas 

paródicas são um dos gêneros mais difundidos do realismo grotesco.” (BAKHTIN, 2008, p. 

138) Com essas misturas da Arte e da Medicina, o autor proclama a virtude curativa da 

Literatura, que distraí e faz rir; proclama-o no tom do charlatão e do vendedor ambulante de 

feira. (BAKHTIN, 2008, p. 138) 

 Bakhtin ainda retoma o aspecto do Prólogo ser totalmente voltado ao estilo da Praça 

Pública, os discursos nesses casos são, “alegres, ousados, licenciosos e francos, ressoam com 

toda a liberdade na praça em festa, para além das restrições, convenções e interdições 

verbais.” (BAKHTIN, 2008, p. 144) 

 Para melhor identificar essas características expostas no Prólogo, estão explícitos 

exemplos do exagero e das demais características pelos capítulos da obra. No Capítulo 1 para 

dizer a origem de Pantagruel o autor cita o início do mundo “há mais de quarenta quarentena 

de noites.” (RABELAIS, s/d, p. 23) Após ele apresenta uma lista genealógica com mais de 3 

páginas até chegar em Gargantua que gerou Pantagruel. “As intermináveis séries de nomes e 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

227788 
 

de títulos ou acumulações de verbos, adjetivos, que ocupavam por vezes várias páginas, eram 

moeda corrente na literatura dos séculos XV e XVI” (BAKHTIN, 2008, p. 153) 

Assim como no restante do livro, onde serão expostos os banquetes, as figuras 

principais de todo Prólogo ficam por conta das comidas. Tudo pode ser associado às figuras 

da mesa. “O autor celebra o vinho, superior sob todos os aspectos ao azeite (símbolo da 

sabedoria devota, enquanto o vinho é da verdade livre e alegre). A maioria dos epítetos que 

Rabelais aplica às coisas espirituais pertence, a linguagem da mesa.” (BAKHTIN, 2008, p. 

147) Neste excerto pode-se observar os substantivos “vinho”, “azeite” e “mesa”, as três estão 

relacionadas as comidas, assim como as páginas escritas pelo autor, em que estes elementos 

têm destaque singular.   

 No Capítulo dois o exagero está ao lado da imaginação livre do autor, sendo exposta 

na expressão de que com quatrocentos e oitenta e quarenta anos, Gargantua gerou 

Pantagruel. A causa de o nome ser Pantagruel também está associada ao exagero, como dito 

anteriormente. “No ano que ele nasceu, decorreram sem chuva trinta e seis meses, três 

semanas, quatro dias, treze horas e alguma coisa a mais.” (RABELAIS, s/d, p. 31) Rabelais 

explica ainda no romance, a dissecação do nome do personagem: Panta em grego quer dizer, 

todo e Gruel na língua mourisca denotando que ele seria dominador entre os sedentos. Ainda 

neste capítulo, outra característica da obra é o grotesco: 

No instante em que Bicaberta paria e as parterias recebiam o nascido, saíram de seu 

ventre sessenta e oito almocreves, cada qual puxando a rédea da sua mula carregada 

de sal, depois nove dromedários vergados com o peso de presuntos e línguas de vaca 

fumadas, sete camelos carregados de enguias, e mais vinte e cinco carroçadas de 

alhos-porros e dos outros, cebolas e cebolinhas, o que muito apavorou as parteiras. 

(BAKHTIN, 2008, p. 134) 

Sobre o banquete e o exagero, no capítulo IV, o autor descreve que a cada refeição, 

Pantagruel bebia leite de quatro mil e seiscentas vacas. Alguns parágrafos após, o autor narra 

o que ele fez com a vaca onde bebia leite, posteriormente aprontar essa “proeza”, ele fica 

preso no berço por quatro correntes. Em um dia em que seu pai estava em um banquete, 

aparece Pantagruel após arrebentar todos esses empecilhos.   

No terceiro capítulo está desenvolvida a questão da morte-nascimento-renascimento, 

Gargantua não sabe se chora pela morte da esposa, ou pelo nascimento do filho. Esse 

paradoxo faz com que o autor opte pela alegria com o filho.  

Todas as façanhas de Pantagruel no quarto capítulo estão associadas com a figura da 

mesa. As imagens de banquete no livro de Rabelais não são as formas cotidianas, mas sim “do 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

227799 
 

banquete que se desenrola na festa popular, no limite da boa mesa.” (BAKHTIN, 2008, p. 

243) A abundância e a universalidade são “o fermento adicionado todas as imagens de 

alimentação; excesso. Em Rabelais, as imagens do comer são idênticas às salsichas e pães 

gigantes, habitualmente levados em grande pompa nas procissões de carnaval.” (BAKHTIN, 

2008, p. 243) 

 Voltando aos capítulos, o V é destinado a falar sobre a formação do jovem Pantagruel, 

sempre interessado pelos estudos. A propósito, a formação do personagem chama atenção em 

várias partes do livro, denotando assim ser uma crítica de Rabelais a época, já que não era fato 

corriqueiro, as pessoas serem cultas e ter o hábito de estudar.  

No Capítulo VII, novas intermináveis listas de nomes de livros que Pantagruel 

encontrou em Paris, totalizando dessa vez seis páginas da obra a estes livros.  

 O capítulo VIII fica a cargo de o autor explicar que devido ao seu tamanho gigante ele 

entendia o dobro e, na memória, “tinha uma capacidade à medida de uma dúzia de odres e um 

barril de azeite.” (RABELAIS, s/d, p. 63) Novamente, sendo ressaltada a metáfora com 

comidas e o exagero.  

Ainda neste capítulo, Gargantua escreve uma carta ao filho, sendo demonstrada outra 

peculiaridade da obra: a pluralidade de estilos e variedade de vozes. As receitas vistas no 

Prólogo são exemplo, assim como esta carta, que mescla ainda conceitos religiosos, 

demonstrando como o pecado e a ideia de evolução estão presentes na sociedade da época. A 

evolução neste caso pode ser apreciada na carta, quando Gargantua diz, “nem sequer eu tinha 

a fartura de preceptores que agora tens” (BAKHTIN, 2008, p. 65). Ou seja, o processo 

evolutivo de que o filho deve ser o desenvolvimento do pai. A imaginação livre do autor, 

inventando outras línguas, pode ser vista no capítulo IX.  

Já o Capítulo X volta-se novamente para o gênero do Prólogo, as Praças Públicas. 

Após Pantagruel receber a carta do pai com recomendações, coloca em prática seu saber, nas 

praças: “Deste modo é que não houve praça na cidade em que não emitisse conclusões, 

versando os pontos mais candentes de toda a ciência, em número de nove mil setecentas e 

sessenta e quatro.” (BAKHTIN, 2008, p. 81)  Assim, a partir deste exemplo, a praça significa 

um lugar de aproximação entre as pessoas, tal como a definição do gênero “diálogo 

socrático”, em que a verdade é discutida nestes locais. Como o exemplo mostra, as verdades 

ditas por Gargantua a Pantagruel foram discutidas neste formato. Após demonstrar seu saber 

em praça pública com pessoas de diferentes níveis sociais, Pantagruel ficou conhecido, 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

228800 
 

demonstrando, que o conhecimento qualifica o homem, além de reconhecimento, torna as 

pessoas mais sábias para entender os processos da vida. Por isso, ele é chamado para resolver 

um caso jurídico, descrito por Rabelais, como muito difícil da época.  

O Capítulo XI traz a continuidade da resolução de Pantagruel no caso de dois 

personagens com nomes grotescos: Beijacu e Chuparranho. Duas palavras compostas, beija-

cu e chupa-ranho. Quem ao ler o livro esqueceria o nome “estranho” desses dois personagens? 

Outro fato que chama atenção, é por serem palavras compostas de extremidades do corpo 

humano, o ânus remetendo ao “cu” (expressão é incansavelmente repetida durante toda obra, 

mais de dez vezes) e ranho do nariz. Além desses nomes grotescos, outro aspecto começa a 

aparecer na obra e que também irá se repetir, a urina.  

Distinta característica que novamente está relacionada é o caráter religioso, como em 

expressões: “Quaresma”, “Santo Antônio” e “papa”. O Capítulo XII também contém esses 

substantivos e outros utilizados cotidianamente, pois além das palavras difíceis, também estão 

presentes na obra essas: “Valha-me Deus”. Neste capítulo, o autor dá início a uma série de 

expressões que também se repetirão, como por exemplo, “peidos”. Se nos anos dois mil é 

estranho ler “peido”, imagina em pleno século XV o que não significou?  

De tal modo como no capítulo XI, no XIII outro nome grotesco, Miravassoura, uma 

palavra no estilo das anteriores, composta e “diferente”. 

Já o tema Batalhas está presente em vários capítulos: no XIV com Panurge
30

 contando 

sobre sua fuga dos turcos, no XVIII que mostra como um grande sábio inglês quis contraditar 

Pantagruel e foi vencido por Panurge, o capítulo XIX que é continuidade do anterior, no 

XXV que expõe como Panurge, Eustênio e Epistemão, companheiros de Pantagruel, lutaram 

contra seiscentos e setenta cavaleiros. No capítulo XXIX em que Pantagruel derrotou os 

trezentos gigantes, armados, com pedras de cantaria. 

As cenas de pancadaria são praticamente iguais em Rabelais. Todos os monges 

hipócritas, “tristes delatores, sinistros agelastos que Rabelais aniquila, despedaça, golpeia, 

afugenta, maldiz, injuria e ridiculariza são os representantes do velho mundo e do mundo 

inteiriço, do mundo bicorporal que dá a vida ao morrer.” (BAKHTIN, 2008, p. 179) O 

capítulo XXV também traz este tema juntamente com as comidas.   

                                                           
30

 Companheiro e amigo de Pantagruel  



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

228811 
 

 Sobretudo, no capítulo XVI, são exaltadas mais características da Carnavalização: 

mistura de gêneros, com uma receita de uma torta bourbonesa, exageros, expressões de 

piolhos e pulgas ligadas a situações bizarras, acontecimentos engraçados, como este: “- O 

quê! Estai-vos peidando, Panurge? - Qual peidando, senhora minha. O que faço é contraponto 

à música que tocais pelo nariz” (RABELAIS, s/d, p. 123) 

No Capítulo XVIII outro nome estranho está presente, Thaumasto, uma expressão 

grotesca. Sendo este elemento também presente nos capítulos XIX, XXI, XXII, XXIII, XXIV 

e XXVI como, peido, merda e mijo, tripas, víceras, episódio grotesco com excrementos de 

uma cadela e outro ainda em que Panurge apronta com uma dama que não lhe deu atenção.  

Além de todas as características expostas nos capítulos, o riso esteve presente na maior 

parte da obra. Entretanto, em nem todos os casos o gênero era visto da mesma maneira. 

Bakhtin cita Schneegans para diferenciar este gênero em três casos: no cômico bufão, de 

acordo com o autor, o riso é direto, ingênuo e sem malícia. No burlesco, há a malícia e o 

rebaixamento das coisas elevadas, o riso não é direto; e no grotesco ocorre a ridicularização 

de certos fenômenos sociais, levando vícios ao extremo. O riso não é direto, já que o leitor 

deve conhecer os fenômenos sociais variados. Assim, pode-se concluir que o riso mais 

presente na obra era o grotesco.  

  Dessa forma, sendo permeado por todas essas características, a obra de Pantagruel é 

uma representação da realidade da época, com peculiaridades da Literatura Carnavalizada. O 

complexo rabelaisiano comporta então: “palavras alegres, grosserias obscenas, banquete. É de 

fato a expressão mais simples do ‘baixo’ material e corporal ambivalente: riso, comida, 

virilidade, elogios-injúrias.” (BAKHTIN, 2008, p. 147) 

 

Considerações Finais 

A Literatura Carnavalizada tem como uma das suas principais características a 

contestação de leis oficias e a representação da realidade.  

A palavra poética, plurivalente e plurideterminada, segue uma lógica distante 

daquela do discurso codificado. Só se realiza plenamente à margem da cultura 

oficial. É por isso que Bakhtin vai buscar as raízes dessa lógica no discurso 

carnavalesco, pois este, ao quebrar as leis da linguagem censurada pela gramática e 

pela semântica, realiza como que uma contestação social e política. Trata-se de uma 

identidade entre a contestação do código linguístico e oficial e a contestação à lei 

oficial. (NITRINI, 2010, p. 159) 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

228822 
 

Além da contestação da realidade vigente, três peculiaridades do gênero integram toda 

obra de François Rabelais: o grotesco, exagero e o riso. O exagero, por exemplo, pode ser 

verificado com o tamanho do personagem Pantagruel e seu pai Gargantua, dois gigantes. Esse 

elemento está presente ainda em quantidades de alimentos, livros, graus parentescos, sendo 

destinadas várias páginas para essa característica. Já o grotesco pode ser exemplificado por 

nomes utilizados pelo autor e isentos de cotidianidade, como Chuparranho e Beijacu. Além 

disso, a palavra “cu” e peidos estão presentes em vários capítulos. Juntamente com essas 

características do grotesco está o riso, elemento fundamental na obra de Rabelais, é através 

deste que o autor expõe suas ideologias de maneira velada. Assim, pode-se inferir que toda 

obra de Pantagruel está permeada com traços da Teoria Carnavalizada.     

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

228833 
 

Referências 

  

AUERBACH, Erich.  O mundo na boca de Pantagruel. In: _____.  Mimesis: a representação 

da realidade na literatura ocidental. (Trad. SPERBER, George B.).  São Paulo: Edusp / 

Perspectiva, 1981, p.229-248. 

 

BAKHTIN, Mikhail. Problemas da poética de Dostoiévski. Rio de Janeiro: Forense 

Universitária, 2002. 

 

_____.  A Cultura Popular na Idade Média e no Renascimento: o contexto de François 

Rabelais. Tradução de Yara Frateschi Vieira. São Paulo/Brasília: Hucitec/Editora 

Universidade de Brasília, 2008. 

 

NITRINI, Sandra. Literatura Comparada: História, Teoria e Crítica. 3 edição – São Paulo: 

Universidade de São Paulo, 2010. p. 159.   

 

RABELAIS, François. Pantagruel Rei dos Díspodos, Restituído ao natural com seus factos e 

proezas espantosos. (Trad. Fernandes, Aníbal). Publicações Culturais Engrenagem, Ltda. Rua 

da Mãe d’Água, 122º, Dtº - Lisboa-2 p. 226. 

 

SOUZA, Mirele Miranda. A representação mimética da realidade na obra de François 

Rabelais. Disponível em: <http://www.cielli.com.br/downloads/714.pdf>. Acesso em out. 

2011. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

228844 
 

 

O poder transformador da narrativa: um estudo da obra Vozes do deserto, de 

Nélida Piñon  

DÖRR, Amada
*
 

GAI, Eunice Terezinha Piazza
**

 

 

Resumo: O artigo reflete sobre o poder transformador da narrativa sobre os seres humanos. Para realizar este 

estudo, foi escolhida a obra Vozes do deserto, de Nélida Piñon (2006). A narrativa estudada reconta a história de 

uma das mais famosas narradoras, Scherezade, de As mil e uma noites. O Califa é um ser amargurado desde a 

traição que sofreu por parte de sua esposa com um escravo; após o ocorrido matou-os e decidiu que a cada noite 

passaria com uma de suas esposas e quando o dia chegasse mataria cada uma delas. Até que surge a princesa 

narradora que é capaz de transformá-lo em um homem mais humanizado através das narrativas, comprovando a 

intenção da pesquisa. Para melhor compreender a obra, foi realizado um estudo a respeito do conto-moldura de 

As mil e uma noites, bem como uma pesquisa teórica sobre o ato de narrar e interpretar. Assim, percebemos que 

a narrativa amplia a experiência humana, propiciando novas vivências no âmbito da vida pessoal e das relações 

sociais.   

 

Palavras-chave: Narrativa. Transformação. Conhecimento. Nélida Piñon. 

 

 

Introdução 

O presente estudo é decorrente de nossos estudos realizados como bolsista de iniciação 

cientifica de um grupo de pesquisas literárias dedicado às narrativas contemporâneas. As 

pesquisas do grupo buscam estabelecer as principais tendências da narrativa brasileira 

contemporânea (romances), no que diz respeito à perspectiva estética mais ampla, 

considerando os principais temas e as problemáticas abordadas. 

Consideramos que os seres humanos vivem em um mundo cheio de inquietações e 

incertezas e estão sempre na busca de encontrar a si mesmos ao procurar respostas para seus 

conflitos pessoais, culturais, entre outros. 

Vemos a leitura de narrativas como um auxílio na busca de um conhecimento interior, 

uma vez que a leitura, como uma ação interpretativa, permite também uma auto interpretação. 

Acreditamos que a ação de interpretar possibilita a ampliação dos conhecimentos sobre o ser 

humano e, também, sobre a forma de ver o mundo e a si mesmo. 

                                                           
*
 Universidade de Santa Cruz do Sul (UNISC). E-mail: amandadorr1@gmail.com. 

**
 Universidade de Santa Cruz do Sul (UNISC). E-mail: piazza@unisc.br. 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

228855 
 

Procuramos trazer, com este trabalho, reflexões acerca da leitura a partir do 

conhecimento adquirido. O trabalho se enquadra na linha de pesquisa Texto, subjetividade e 

memória, do Departamento e do Mestrado em Letras da Unisc, cujo objetivo é a articulação 

da leitura a processos cognitivos e suas relações com a subjetividade e a memória. 

Isso ocorrerá, à medida que investigaremos o conhecimento existente em uma 

narrativa literária – o livro Vozes do deserto, de Nélida Piñon, que venceu, com essa obra, os 

prêmios Jabuti de Literatura e Príncipe de Astúrias de Letras, ambos em 2005. 

A organização do trabalho é feita da seguinte maneira: um resumo da obra Vozes do 

deserto, a apresentação do conto-moldura de As Mil e uma noites, estudo acerca da narração, 

por fim, apresentamos um estudo conclusivo sobre as questões abordadas no trabalho e, 

também, acerca da ideia central do mesmo, ou seja, o papel transformador da narrativa e da 

leitura. Assim, pretendemos mostrar que a literatura tem um papel transformador na vida do 

indivíduo, por ser capaz de humanizá-lo. 

 

Vozes do deserto 

O romance Vozes do deserto, de Nélida Piñon, reconta a história de uma famosa 

narradora, Scherezade, personagem do livro As Mil e uma noites. No romance, ela vive no 

palácio do Sultão, como esposa do mesmo. Este, por ter sido traído pela esposa com um 

escravo negro, tem como objetivo matar cada uma de suas esposas ao amanhecer. Até que 

Scherezade e sua irmã têm uma ideia que pode transformar suas vidas e a de todas as outras 

mulheres do reino. 

Assim que Scherezade e sua irmã têm a ideia, o Vizir, seu pai, acha uma loucura. 

Então começa a protestar, ameaça matar-se a fim de proteger a filha. Mas nada impede que a 

moça coloque seu plano em prática. Seu pai trabalhava para o reino e sabia do que o rei era 

capaz. 

O Sultão guardara muita mágoa e rancor desde a traição de sua esposa. Desde então, 

seu comportamento passou por transformações: 

Havendo seu comportamento se transformado a partir da traição da Sultana, que lhe 

infligira severa dor, tudo se podia esperar dele, inclusive a aplicação indiscriminada 

da pena de morte contra jovens inocentes. E desde o sacrifício da primeira vítima, 

aliás, deixara de aparar as pontas irregulares da barba, como sinal de luto. (PIÑON, 

2006, p. 62) 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

228866 
 

Enfim, casa-se com Scherezade, princesa que, junto de sua irmã Dinazarda, tem o 

plano de cada noite, contar uma história que prendesse o marido. Assim, no dia seguinte, ele 

teria interesse em ouvi-la novamente e não a mataria. 

Scherezade perdeu a mãe assim que nasceu. Ela e Dinazarda foram criadas pelo pai, 

por isso a ligação muito forte com ele. Fátima também auxiliou na criação das meninas e é ela 

quem incentiva Scherezade a não perder o dom de contar histórias.  

Dinazarda puxou ao pai, gostava de mandar e ser obedecida. Graças a ela os planos de 

Scherezade se concretizam. Durante a noite, enquanto Scherezade contava as histórias para o 

Califa, ela estava sempre ouvindo com atenção. Tinha o intuito de aprender com a irmã. 

Grande contadora de histórias, Scherezade sempre soube muito bem amarrar as pontas 

de suas histórias, sempre reconhecendo o papel da criação da narrativa sobre os humanos. 

Mesmo que saiba o que quer, muitas vezes, parece exaurida pela função. Então, afasta-

se do palácio, para descansar e ter novas vivências. Assim, consegue criar novas histórias. 

Podemos perceber isso ao longo da trama quando o narrador comenta sobre os momentos de 

recolhimento da personagem. E também quando frequenta o mercado público, fonte 

importante para sua imaginação. Ali onde há muitas armações, proibições, diversidade de 

origens, culturas e costumes. Mas ela não retrata tudo da forma como vê, e sim dá corpo e 

alma para personagens e histórias. Tem necessidade de organizar muito bem suas narrativas, 

conhecer as personagens e deixar a história perfeita.  

O Sultão, homem de pouca imaginação, se encanta com as histórias que Scherezade 

lhe conta, está sempre disposto a ouvi-la. Muitas vezes deixa de cumprir suas funções no 

reino, deixando nas mãos do Vizir, pois confia muito nele: 

O Califa distrai-se, parece ausentar-se do palácio. È difícil seguir-lhe a rota. Tem 

asas, que Scherezade lhe fornece. Custa a desprender-se dos lugares a que vai de 

visita sob o estímulo da imaginação da jovem, que lhe dá lições diárias. (PIÑON, 

2006, p. 229) 

Também, ele conhece seu povo através das histórias que Scherezade lhe conta, por 

isso, muitas vezes ele não precisa  participar do que acontece em seu reino.  No decorrer da 

narrativa é possível perceber que as histórias da narradora tem um poder de acalmar a dor do 

Sultão. Ao escutá-la, esquece de todos os momentos ruins, passa a imaginar e sonhar. 

Consegue se desprender daquele objetivo de vingança.   

Desde a infância, Scherezade habituara-se a repetir em voz alta trechos de qualquer 

história. Com o propósito, talvez, de suavizar os ruídos guturais do idioma, em 

permanente choque entre si, e isto enquanto ia coletando palavras que fora juntado a 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

228877 
 

esmo. Desta forma, sonhando transformar o que nascera imperfeito, fazia crescer as 

imagens que o uso poético e a emoção, advindas deste ato, consagravam. (PIÑON, 

2006, p. 231) 

Mas em certo momento, Scherezade está cansada da rotina. Contar as histórias para o 

Califa ocupa muito de seu tempo, assim ela deixa de cuidar de sua saúde.  Chega um dia em 

que ela fica muito doente, mas é salva pelos preparos de Jasmine, escrava que sabe do plano 

de Scherezade e Dinazarda e sempre auxilia as duas, é uma verdadeira cúmplice e amiga. A 

escrava acompanha as narrações de Scherezade e acaba por descobrir que também tem o 

poder e o dom da narração.  

No momento final, Scherezade escolhe Jasmine e Dinazarda como suas sucessoras, as 

quais nunca deixaram morrer a substância da alma árabe e planeja a fuga do palácio. Quando 

isso acontece, ela vai ao encontro de Fátima, que mora no deserto, com a certeza de que 

cumpriu a sua missão. 

 

O conto - moldura de As mil e uma noites 

Como a obra que estamos estudando tem intertextualidade com o conto-moldura de As 

mil e uma noites, no que diz respeito a enredo, personagens e narrador, é necessário um 

estudo do conto. Este já fora traduzido diversas vezes, por isso, podemos perceber que a 

escrita do nome das personagens nem sempre é igual.  

O que se conhece do conto-moldura é: 

Chahzaman, rei da Tartária, viaja para visitar seu irmão, Chahriar, rei das Índias, da 

Pérsia e Turquestão. Chahzaman para se despedir novamente de sua esposa volta para casa e 

encontra-a traindo-o com um de seus escravos. Acaba por matar os dois. 

Ao ver seu irmão, decide não contar o motivo de estar tão triste e abalado. Seu irmão 

sai para caçar e ele não o acompanha. De repente da janela de seu quarto vê sua cunhada junto 

de escravos e escravas e percebe que a cunhada também trai o irmão com seus empregados. 

Chahzaman decide contar para o irmão porque está tão triste e o que viu da janela. Os 

irmãos então decidem mentir que iram viajar, mas na verdade ficaram no reino para pegar a 

esposa traidora. Ficaram espionando a sultana e viram-na com os escravos de Chahriar. 

Eles resolvem fazer uma viagem verdadeira, pois precisavam ver se em outros reinos 

existem homens traídos como eles, pois se sentem muito envergonhados diante das atitudes de 

suas esposas. 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

228888 
 

Depois de uma longa viagem, os dois sobem em uma árvore e observam um gênio sair 

do mar com um cofre, onde sai uma mulher muito bonita. A moça vê os dois homens em cima 

da arvore e ordena que desçam e tenham relações com ela, senão acordaria o gênio que era 

enorme. Com medo, os dois reis praticam o ato e em seguida pega os anéis dos dois e os 

guarda em um lugar onde já tem muitos outros. Com isso, eles comprovam que ela traía o 

gênio com muitos homens. Pensam que as mulheres não têm valor, são traidoras e decidem 

voltar para o reino. 

Assim que chegam, Chahriar manda matar sua esposa e os escravos. E como forma de 

proteger-se da traição feminina, decide casar-se cada noite com uma mulher e assim que o dia 

clareasse a mataria.  

Com o tempo as mulheres virgens ficam escassas e todos se apavoram com as atitudes 

do Califa. Então Scherezade, filha de seu fiel funcionário decide casar-se com ele. Ela pede 

que Dinazarda, sua irmã a acompanhe, para que possam ficar juntas em sua última noite. 

Após Scherezade ter relações com o Califa, sua irmã pede que ele permita que 

Scherezade lhe conte uma história, ele aceita. Ela inicia o conto e assim que surge o dia, 

interrompe a história e pede permissão para permanecer viva e poder contar o restante do 

conto. Ele aceita o pedido, pois está muito envolvido com suas histórias. Isso acontece por mil 

e uma noites, até que o ele decide desfazer o que prometera e faz com que Scherezade torne-

se rainha de seu reino.     

 

O poder transformador da narrativa 

O tema escolhido para este trabalho visa a mostrar que a narrativa tem como um dos 

papeis transformar o ser humano em um ser mais humanizado. Para estudar o tema, foi 

escolhida a obra Vozes do deserto, de Nélida Piñon, a qual enfatiza esse poder da narrativa. 

Podemos entender a narrativa como algo fundamental para compreensão de nós 

mesmos e dos outros. De uma maneira filosófica, vemos que certas ideias que eram mantidas 

como verdades absolutas passam pela consciência humana através da leitura e escuta de 

narrativas e se transformam. Assim, vamos formando nossa identidade a partir das histórias 

que lemos e das que nos são contadas; elas vão se modificando, ganhando nosso toque, 

auxiliando-nos a construir um sentido para a vida, para o mundo, a partir do nosso 

conhecimento já existente, o conhecimento prévio.  



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

228899 
 

Larrosa (2003), mostra que, através das narrações, vamos nos construindo, pois o fato 

de narrarmos faz-nos pensar, criar, imaginar e o mesmo acontece quando ouvimos as 

narrações. Desse modo, ocorre a nossa formação enquanto leitores e também como seres 

humanos: 

Por eso, a la pregunta de quién somos solo podemos responder contando alguna 

historia. Es al narrarmos a nosotros mismos em lo que nos pasa, al constrir el 

carácter (el personaje) que somos, que nos construímos como individuos 

particulares, como un quién. Por otra parte, sólo comprendemos quién es outra 

persona al comprender las naraciónes de sí  que Ella misma u otro nos hacen, o a 

narrar nos otros mismos alguna parte significativa de su historia. (p.616)
31

 

 Em uma história, encontramos a linguagem já estruturada, com formas linguísticas e 

discursivas, mas mesmo assim podemos expressar nossa subjetividade. Ao ler, envolvemo-

nos na história e com a linguagem utilizada pela pessoa que escreveu. E quando entramos 

com nossa subjetividade, ao interpretarmos o texto, vamos transformando nossa identidade 

com o conhecimento que vamos adquirindo durante a leitura.  Assim, vemos que a história de 

nossa vida depende do conjunto de histórias que vamos ouvindo, lendo. Não devemos ver a 

narrativa como uma explosão de subjetividade e sim como algo que nos permita inferir e 

interferir, que nos possibilite posicionamento. 

A construção de sentido para nossas vidas é um processo de ouvir e ler histórias, de 

contrapor histórias, viver como seres que interpretam e se interpretam. Desse modo, seguindo 

o pensamento de Larrosa (2003), podemos considerar que somos formados pela 

intertextualidade, nossa autointerpretação narrativa é um diálogo do eu sobre outras 

narrativas, e também um diálogo entre textos.  Assim, da mesma forma, o autor de algum 

livro pode construir textos a partir de outros textos. 

É o caso de Nélida Piñon, na obra Vozes do deserto, que utiliza a história milenar, As 

Mil e uma noites como história exemplar, como o grande intertexto para o seu romance. A 

autora vale-se do conto-moldura que constitui a narrativa tradicional para compor o seu 

romance intertextual. A partir do conto e de muitos elementos da cultura árabe, a autora deu 

vida à personagem Scherezade que, com suas narrativas, foi capaz de mudar não só a atitude e 

a visão de mundo do Sultão, mas também o destino das mulheres e do reino. Essa narrativa 

                                                           
31

 Por isso, à pergunta de quem somos só podemos responder contando alguma história. É ao narrarmos nós 

mesmos com o que passamos, ao construir o caráter (o personagem) que somos, que nos construímos como 

indivíduos particulares, como um quem. Por outra parte, só compreendemos quem é outra pessoa ao 

compreender as narrações de si que ela mesma e os outros fazem, ou ao narrar nós mesmos alguma parte 

significativa de sua história. (pag. 616) 

 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

229900 
 

vem mostrando, simbolizando, através dos séculos, o poder da narrativa. É nisso que a autora 

parece acreditar, que tudo possa ser melhorado com a leitura de narrativas, pois nesses 

momentos, nossas aflições vão diminuindo, até que começamos a imaginar, fantasiar e, 

quando vemos, já nem nos lembramos daquilo que nos intimidava. 

 Vimos que a narrativa amplia a vivência humana, na vida pessoal e nas relações 

sociais. As narrativas ficcionais apresentam uma visão sobre a vida e potencializam os 

horizontes do sujeito em relação a um processo humano, não desvalorizam aquele 

conhecimento já existente do indivíduo e sim acrescentam mais conhecimento. 

A narrativa tem como função possibilitar a formação e a transformação do sujeito em 

alguém que analisa a si e o que acontece ao seu redor. Ao analisar a si próprio e ao restante do 

mundo, o sujeito passa por distintas experiências, pois a narrativa permite que se imagine, 

abre caminhos para entender outras coisas, possibilitando que tenha visões diferentes para 

aquilo que antes era tido como verdade absoluta. 

É exatamente isso que o livro analisado nos apresenta, a transformação de um 

indivíduo que não tinha muitas perspectivas, vivia amargurado após a traição de sua esposa. 

Depois desse fato, passou a matar suas esposas, após passar a primeira noite com elas. Até 

que surge a princesa narradora que com o seu dom para contar histórias envolve o rei e com o 

tempo faz com que ele se transforme em um ser melhor. 

Primeiramente ele não aceita ser dependente deste poder que Scherezade tem de lhe 

prender a atenção, mas logo percebe que já está enfeitiçado:  

[...] a cada noite Scherezade envolve o Califa em teia sutil. Apazigua os nervos, 

enquanto seus ritmos narrativos expressam a dança dos sentimentos. Suas histórias, 

semeadas de atitudes heróicas e imprudentes, saciam os ouvintes famintos, 

mantendo o interesse do Califa até o amanhecer. (PIÑON, 2006, p. 35)  

Em seguida, começa a se dar conta da transformação por que está passando ao ouvir as 

narrativas, como vemos em Piñon:  

Enquanto a ouve, o Califa, impassível, repousa, tolha os movimentos. A cada 

palavra da jovem, esquece-se da humilhação infligida pela mulher que o traíra com o 

mais miserável dos serviçais. Lentamente apagam-se as cenas aviltantes que o 

deixam às vezes insone, perseguido por inexplicável terror. Como se o medo, ao 

acorrentar-lhe os pés, lhe roubasse o gosto de caminhar pela vida, instaurasse nele o 

caos civilizatório. Já não podendo, por conseguinte, entender as regras do mundo 

onde aprendera a viver e a reinar simultaneamente. (p. 195) 

A narratividade é a possibilidade mais humana de interação, pois leva em conta o 

processo interpretativo, ou seja, a amplitude e a possibilidade de conseguir ter outras visões 

sobre uma situação: por se tratar de um mundo, o leitor pode verificar cada personagem e 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

229911 
 

entender o seu comportamento. Além disso, tem sempre a oportunidade de voltar ao texto, 

porque ele não muda. O que muda é a visão do leitor perante o texto. 

Gomes (2000) estuda a narração de Scherezade como um método, em que alguém está 

doente e alguém lhe conta coisas que aliviam sua dor e, especialmente nessa obra, misturando 

mundos totalmente diferentes, como seres extraordinários e cheios de magia. Além de ser uma 

narradora corajosa, Scherezade possibilita ao Califa mexer com profundas emoções, em nível 

sobrenatural: 

O Califa, por sua vez, preparando-se para proferir a sentença ao amanhecer, é 

prisioneiro do estado narrativo. Embora rejeite a dependência que tem da jovem, é 

tão intensa sua ânsia em ouvi-la que não se afasta do palácio nem mesmo quando 

forçado a inspecionar o reino [...] Prova de seu apego às palavras da contadora é 

haver-lhe surgido em torno dos olhos pigmentações escuras, indícios de prolongada 

fadiga[...]O Califa guarda silêncio, resguarda-se de expor diante da jovem a 

novidade dos seus sentimentos. (p. 276) 

Ainda em Gomes (2000), vemos uma discussão sobre a força de transformar da 

narrativa: 

Onde reside a força transformadora de uma narrativa? No medo que nos causa? No 

encantamento? Uma boa narrativa faz rodopiar a mente, altera a posição relativa dos 

valores, dos objetos, da memória, das emoções. Tira-nos do eixo do cotidiano, do 

conhecimento e da mesmice que construímos, e dos quais ansiamos por escapar. 

Nem todas as narrativas, entretanto, têm o poder de arrastarmos para a voragem. 

Algumas, muito consumidas pelos leitores, apenas aprisionam melhor no 

conformismo. Outras, poucas, têm o dom de turbilhonar. Estas são as mais temidas, 

pois podem pôr a perder construções que, por mais precárias ou insatisfatórias que 

sejam, levaram anos para ser erguidas. Por isso nos amedrontamos frente ao perigo 

de sermos definitivamente vencidos pelo caos. São estas as mais fascinantes, porém, 

e quando nos damos conta já fomos seduzidos. (p. 35) 

É exatamente isso que ocorre com o Sultão, ele teme a narrativa de Scherezade, pois 

sabe que esta tem o poder de transformar seus pensamentos. Estes que foram construídos 

durante muito tempo, como forma de se defender do sofrimento. 

Em Vozes do deserto, podemos perceber que o Califa desiste de sua vingança. No 

momento em que vemos que com o encantamento das narrativas ele vai esquecendo-se de 

Sultana, sua traidora, tira essa obsessão da cabeça: 

Como se havendo saciado a sede de vingança, o castigo impingindo às mulheres já 

não lhe traz o júbilo de antes. Assim, o fantasma da Sultana, que tanto o perseguira, 

dissolve-se na retina, quase sentindo falta da dor que ela lhe provocara no passado. 

(p. 327) 

Com base nos estudos realizados, temos a convicção de que a literatura é uma forma 

de conhecimento de mundo e de si, estímulo para que as pessoas se apaixonem, criem um 

imaginário e fantasiem. 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

229922 
 

Referências  

 

BOOTH, Wayne. A retórica da ficção. Tradução de Maria Teresa H. Guerreiro. Lisboa: 

Arcádia, 1980. 

 

FORSTER, Edward M. Aspectos do romance. Tradução de Maria Helena Martins. Porto 

Alegre: Globo, 1969. 

 

GALLAND, Antoine. As mil e uma noites. Tradução de Alberto Diniz. 2. ed. Rio de Janeiro: 

Ediouro, 2000, 2 v. 

 

GANCHO, Cândida Vilares. Como analisar narrativas. 9. ed. São Paulo: Ática, 2006. 

 

GOMES, Purificacion Barcia. O método terapêutico de Scheerazade: mil e uma histórias de 

loucura, de desejo e cura. São Paulo: Iluminuras, 2000. 

 

LARROSA, Jorge. La experiencia de la lectura: estudios sobre literatura y formación. 2. ed. 

Fondo de cultura económica, 2003. 

 

PIÑON, Nélida. Vozes do deserto. 5. ed. Rio de Janeiro: Record, 2006. 

 

REIS, Carine Isabel. A magia da narrativa: uma leitura de Vozes do deserto, de Nélida 

Piñon. 2006, 115 f. Dissertação de Mestrado. Universidade de Santa Cruz do Sul, 2006. Santa 

Cruz do Sul, 2006. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

229933 
 

 

O olhar sobre si mesma: o ato de narrar-se em Coração Andarilho (2009), de 

Nélida Piñon 

REIS, Carine Isabel
*
 

 

Resumo: O presente estudo, ligado ao Grupo de Estudos de Narrativas Literárias e Comunicacionais 

(GENALIC), do PPG-Letras – UNISC – busca contribuir para o estudo de obras literárias sob a  perspectiva 

Hermenêutica e na investigação da natureza narrativa ficcional. Esta pesquisa faz a leitura e a interpretação da 

obra Coração Andarilho (2009), de Nélida Piñon, a fim de investigar os aspectos narrativos tempo e memória, 

que se apresentam neste romance autobiográfico, e com o aporte teórico de Ricoeur (1990), Larrosa (2003), 

Bruner (2002), Forster (1969), entre outros, proceder à interpretação da narrativa enquanto gênero importante 

para o estudo dos processos mentais do ser humano. Ao final conclui-se que o romance autobiográfico também é 

um gênero narrativo importante para o questionamento das ações humanas e que os aspectos tempo e memória 

são elementos que contribuem para o estabelecimento de sentido com o leitor e o romance, propondo a reflexão 

do processo de escrita a partir de dados pessoais de Nélida Piñon, que exalta a admiração pela Literatura e os 

desafios que teve de enfrentar no caminho de ser escritora.  

  

Palavras-chave: Hermenêutica. Narrativa. Memória. Tempo. Interpretação. 

 

 

Introdução 

Tendo a interpretação como foco da investigação do Grupo de Estudos de Narrativas 

Contemporâneas (GENALIC), ligado ao P.P.G. em Letras da Universidade de Santa Cruz do 

Sul (UNISC), este trabalho, integrante desse grupo, analisa como o processo de interpretar 

acontece no romance autobiográfico Coração andarilho (2009), de Nélida Piñon, e volta-se, 

especialmente, aos aspectos tempo e memória que ele traz.  

A narrativa literária é considerada um campo muito fértil de análise do comportamento 

humano. A Hermenêutica propõe investigar os limites e os problemas da interpretação, uma 

vez que influenciam no estabelecimento do sentido do texto, a partir da reflexão dos próprios 

constituintes textuais, juntamente com a presença do leitor. Isto é, como esse movimento 

estético questiona atitudes e emoções humanas, sobretudo, hoje. Para tanto, o referencial 

teórico, que auxilia a discutir o conhecimento que as narrativas ficcionais trazem, é 

constituído por Ricoeur (1990), Larrosa (2003), Bruner (2002), Forster (1969), entre outros. 

 

 

                                                           
*
 Universidade de Santa Cruz do Sul (UNISC). E-mail: carinesreis@gmail.com. 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

229944 
 

O processo narrativo de Nélida Piñon 

“Festejo a memória, que é o meu alicerce” confessa em um dos capítulos de Coração 

andarilho (2009), a escritora Nélida Piñon. Este livro, o último publicado, tem como principal 

característica a autobiografia, isto é, celebra as experiências, a história familiar, as memórias e 

a paixão pela ficção desta brasileira. A filha de imigrantes espanhóis, também homenageia os 

seus ancestrais, familiares e literários, em uma narrativa entusiasmada. 

Em pouco mais de 340 páginas, dividas em 99 capítulos enumerados, Nélida Piñon 

traz à tona a trajetória da escolha feita por ela ainda menina: a de ser escritora.  Ao narrar 

algumas peripécias da infância tais como a fuga da escola aos 5 anos e as aventuras travadas 

com um amigo chamado José, em Vila Isabel (RJ), Nélida também narra a tristeza ao ser 

ridicularizada em sala de aula pela sua dificuldade em pronunciar o “r”, como em “branco” e 

“preto”, e o auxílio fornecido pela família em prover a imaginação da futura escritora e 

orientações sobre esse caminho. Ainda na infância, sua mãe Carmen, inclusive advertia a 

filha, explicando que “era injustificável para uma futura escritora não aproximar mais a fala 

oral da escrita, de modo a expressar-me melhor. A solução segundo ela, consistia em extrair a 

riqueza escondida no coração e que a vissem. Estava, também, em luzir palavras e ideias a fim 

de causar uma impressão duradoura” (PIÑON, 2009, p. 41).  

Isso demonstra a preocupação da família e, especialmente, dos pais, em fornecer para 

Nélida no que consistia a narração, a natureza das paixões e para isso deveria estar preparada 

e ser sabedora da alma humana. Tanto que assim conclui Nélida: “ambos os episódios 

determinaram que eu fizesse do verbo razão de ser. Tentasse traduzir o universo ao meu 

alcance com palavras exuberantes, atrevidas, temerárias, de intensa carga poética. 

Enveredasse pelos interstícios da poesia humana, que, afinal, podia ser minha” (2009, p. 41). 

E os anos se passaram e Nélida, na adolescência “devotava-se” à escritura e à leitura, mas sem 

esquecer de “viver o esplendor da juventude” (p.42), pois sabia ela que para ser escritora era 

imprescindível ter experiências diversas, e nesse sentido sua família era uma boa referência. 

O pai Lino, o avô Daniel, as avós Amada e Isolina, tios e tias marcaram a vida de 

Nélida e fazem parte de memórias importantes da escritora, que teve na família a base e as 

primeiras experiências de análise do mundo. É com muito respeito e admiração que ela trata 

de sua grei e de grandes episódios tidos com ela, tais como: viagens a São Lourenço (Minas 

Gerais), a lugares culturais do Rio de Janeiro (teatros, espetáculos, bibliotecas), e aquela que, 

talvez, foi a mais emblemática viagem de Nélida: à Galícia espanhola. Uma experiência de 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

229955 
 

dois anos que foi fundamental para a compreensão da história familiar e o contato com uma 

cultura diferente, com ares e sabores diferentes dos conhecidos no Brasil e que a fez entender 

sua herança e o seu compromisso perante um povo que tem uma grande tradição no que se 

refere a conhecimento cultural. Nélida declara que “a compreensão da própria origem não é 

um fato descartável, destituído de importância. Saber de onde procedemos é franquear o 

acesso a uma maneira peculiar de coletar maravilhas e mistérios que permeiam ambas as 

margens do Atlântico. É carregar consigo uma bagagem afinada com certa visão de mundo 

inerente” (2009, p. 87). 

Junto às memórias familiares, Nélida apresenta as suas memórias literárias. A autora 

que já presidiu a Academia Brasileira de Letras, cita ao longo do livro em questão alguns de 

seus autores, escritores, músicos, compositores, filósofos, brasileiros e estrangeiros, que 

foram e ainda são importantes para as suas reflexões sobre a natureza humana. Não deixa de 

citar partes de tragédias gregas, tão antigas e tão atuais, para iniciar ou arrebatar uma reflexão, 

uma opinião. Ou ainda cita personagens seus e de outros autores para melhor explicar um 

fato, por exemplo: “lia com igual paixão, a Bíblia, Zevaco, Karl May, Dumas, Lobato, e 

Romeu e Julieta, de Shakespeare, deslumbrantes mentirosos. [...] graça a tal variedade de 

personagens, alguns destituídos de sutileza, eu percorria a terra da ficção, aquelas regiões que, 

inicialmente insalubres, tornavam-se, no transcurso da história, um paraíso” (2009, p.136-

137). São os seus alicerces de interpretação do coração humano, são as suas "luzes" para o 

entendimento e para criação de personagens no decorrer de uma narrativa. 

A renomada escritora de fama internacional expressa ser a literatura a razão essencial 

de sua vida, e por conta de encarar tal empreitada, a de “ampliar o sentido da vida” (2009, p. 

306), percorreu o mundo na busca de alimentar o fogo da criação, dizendo “sei das 

vicissitudes do ofício, mas, como cronista, puxo do fio narrativo e prendo-o ao cordel do 

mistério. Só assim, solitária e desfalcada de pudor, enlaço os novelos de lã...” (2009, p.260). 

Mas é em Santa Fé (Espanha), na casa da amiga de longa data, Carmen Balcells, a quem 

dedica o livro, que tem o calor humano renovado após a perda de familiares. É sabedora da 

velhice e dos encargos dessa fase, quando afirma “não há como fugir da minha aparência, 

mais valendo aceitar quem sou agora e aquela que virei a ser nos anos vindouros. Apesar de 

tal convicção honrosa, nem por conta da minha miséria abraço a morte antes do tempo”. 

(2009, p.224-225). 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

229966 
 

Com frases fortes e permeadas de grande conhecimento, Nélida Piñon constrói um 

romance autobiográfico não só, talvez, em honra aos seus antepassados, que com a escrita 

procura homenageá-los, mas também procura se compreender, ou seja, “enlaço os temas 

possíveis para melhor me entender, para subsidiar os recursos da memória, que me abastecem 

com habilidade de recordar os feitos ocorridos hoje, ontem, há milênios, que julgo meus, da 

minha esfera tribal” (2009, p. 8). Investigadora da alma humana, Nélida não deixa de se 

investigar e de responder a si própria,  e também ao leitor que pode estar perguntando "afinal, 

como um escritor cria?" Ciente, e talvez muitas vezes questionada a respeito do seu "dom", 

ela vai respondendo essa pergunta ao longo do livro, mas deixa claro que a escolha de ser 

escritora foi algo bem pensado e bem alicerçado ao longo da sua vida, ao mesmo tempo 

permeado da ânsia investigativa que tumultua alguns corações humanos que se dispõem a 

materializá-la pela arte da escrita.  

A última frase destacada pode ser vinculada ao romance Vozes do deserto (2006), com 

o qual Nélida Piñon ganhou o Prêmio Príncipe de Astúrias e o Jabuti daquele ano. Nele é 

contado o cotidiano da mais famosa e emblemática narradora de histórias, Scherezade: os 

elementos que a inspiravam para fabular tramas, a memória de seu povo, o peso da sua 

escolha ao se oferecer ao tirano sultão que poderia tirar-lhe a vida a qualquer momento, a 

persistência em humanizar através de histórias, entre outros detalhes. É notável a admiração 

de Nélida pela figura de Scherezade e a compreende de tal modo que sente o peso milenar da 

arte de narrar, cuja a origem é antiga. Ambas necessitam de diversos elementos e experiências 

para contar com afinco as tramas, e da memória que é imprescindível para criar, ou seja, "esta 

memória, de que ora lhes falo, requer um arcabouço inventivo que sirva de material 

evocativo. Só assim dá início à primeira frase de uma antologia de sentenças" (2009, p. 115). 

Não é aleatória a criação, ela exige renúncia, entrega e liberdade de imaginação, o que pode 

ser um caminho árduo e também ameaçador, uma vez que imaginar é possibilitar - tanto que 

foi um dos motivos de Platão não querer os poetas na sua República (PLATÃO, 1996). 

Tendo apresentado algumas características do romance em questão, objetiva-se 

verificar a importância dos aspectos da memória e do tempo na compreensão/interpretação 

nos relatos de Nélida Piñon, e também, analisar o referido livro a partir dos processos 

estruturais da narrativa, com um aporte teórico variado. 

 

 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

229977 
 

A narratividade: fonte de conhecimento 

Parte-se do princípio que as narrativas literárias apresentam múltiplas possibilidades 

de conhecimento do mundo e do ser humano. Para que o homem organize as suas 

experiências na sua cultura, Bruner (2002) explica que ele pode utilizar duas modalidades de 

pensamento: a lógica-científica e a narrativa. A primeira tende a explicar e justificar os 

acontecimentos, utilizando-se da argumentação para atingir a verdade dos fatos. Já a narrativa 

se ocupa das vicissitudes humanas e da criação de mundos possíveis pela imaginação e 

especulação, questionando o mundo concreto.  

Em relação à modalidade narrativa, Forster (1969) explica que narrar é uma 

característica humana muito antiga, a qual envolve processos mentais complexos como 

compreender o sistema simbólico, a memória e a imaginação. Todo esse processo 

desencadeado na leitura de uma narrativa instiga os sentimentos subjetivos. Sendo formada 

por diferentes elementos, os quais são organizados de uma forma muito complexa. É o que 

possibilita novas experiências ao leitor, isto é, no ato de ler a verossimilhança mostra o 

potencial de uma obra literária: propor outras reflexões frente a uma dada situação.  

Nesse mesmo contexto, Larrosa (2003) defende que o homem é construído 

narrativamente, o que possibilita a organização da sua experiência e a comunicação, pela 

autocompreensão, com os outros sujeitos da sua cultura. Dessa forma, é que a leitura de 

narrativas se mostra tão potencial de experiências possíveis dado o seu horizonte 

interpretativo, isto é, ao ter a experiência da leitura o leitor tem a chance de perceber e 

vivenciar novas situações, as quais o marcam, caracterizando a leitura formadora de 

conhecimento. 

Para Paul Ricoeur (1990) o texto além de ser uma dialética entre escritor-leitor, é 

também um lugar de distanciamento que permite inúmeras leituras, ou seja, a interpretação. É 

no “mundo” do texto, no universo da ficção que ocorre a construção de uma outra realidade, 

quando o interpretar é um processo de análise/explicitação de uma proposição de um mundo, 

em que o leitor projeta outras realidades, isto é, “um poder-ser”. Dessa forma a compreensão 

de mundos fictícios leva o leitor a compreender-se, e a assim, esclarece Ricoeur (p.58) “não 

se trata de impor ao texto sua própria capacidade finita de compreender, mas de expor-se ao 

texto e receber dele um si mais amplo, que seria a proposição de existência respondendo, da 

maneira mais apropriada possível, à proposição de mundo”. O leitor se lançar ao infinito 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

229988 
 

estando disposto a encarar seus próprios mistérios e a descobrir novas facetas humanas 

aumentando suas próprias experiências de vida. 

Sobre o gênero memoralista, Olmi (2006) afirma que ele possibilita uma visão ampla 

não só de seu autor, mas também das condições sociais, culturais, políticas e psicológicas que 

permeiam um escritor na sua autoanálise.  Além disso, a escritura autobiográfica pode orientar 

na compreensão e na promoção de mudanças sociais educativas, uma vez que eventos 

históricos são esclarecidos. A estudiosa explica que a autobiografia também é um método de 

formação, pois, “narrando-se, o ser humano aprende a documentar sua experiência no passado 

e no presente, deixando um testemunho de si aos outros” (p.14). Nesse processo de escrita, o 

sujeito se espelha e contribui para o conhecimento da criação narrativa. 

O gênero autobiográfico, independente da sua motivação, pode tornar-se um 

documento importante, uma vez que sai da esfera pessoal e vai para uma mais geral, segundo 

Olmi (2006). A pesquisadora salienta que perguntas sobre como se viveu ou o motivo de 

certas escolhas faz com o autobiógrafo tenha revelações surpreendentes sobre sua vida. É um 

caminho da verdade. A reunião de histórias vividas fornece detalhes sobre condições alheias, 

isto é uma oportunidade de aprender. 

Olmi (2006) explica que “escrever é um modo de ser e de estar na vida. Nossa vida 

sempre existe dentro de uma narrativa que dirigimos a nós mesmos ou a outros. Escrever 

nossa história é uma maneira de conhecer-se melhor” (p.23-24). Nesse processo, o 

autobiógrafo questiona-se, dá forma e registra a sua história. Nesse sentido, a autobiografia é 

uma “viagem formativa” pelos caminhos da memória, de análise dos caminhos trilhados e das 

influências recebidas em uma dada trajetória de vida. 

Mas a autora adverte que esta escritura requer empenho e coragem. O distanciamento 

de si e a auto-observação fazem parte do ato de escrever-se e não são fáceis à medida que se 

reconstroem memórias, isto é, “segurar o tempo que passou para segurar-se, para juntar o que 

sobrou, para não perder-se, é assumir uma disciplina que, organizando fragmentos, inventa 

quem somos e quem fomos” (p.28). A ideia se narrar-se pode ser turbulenta pois o sujeito 

questiona-se a todo instante e expõe a sua "humanidade", de forma que o maior obstáculo 

pode ser ele próprio no processo de reviver situações. 

Dessa forma, a literatura memoralista tem uma importante função cultural no 

momento que o homem ocidental tem a convicção histórica da sua existência. Segundo 

Remédios (1997), a autobiografia “deve recompor a unidade de sua vida através do tempo” 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

229999 
 

(p.12), ou seja, uma recriação pela combinação de memória e imaginação.  Ao contar-se, uma 

estrutura deve ser levada em consideração, atos fragmentados são organizados a fim de 

completar uma globalidade, um unidade, assegurando a compreensão de fatos e a sua 

relevância na obra. 

Ao se falar em memória, um outro aspecto da narrativa vem à tona: o Tempo. Como 

Nélida Piñon no romance em questão apresenta este elemento ao tratar de suas experiências 

de vida?  De forma serena. A sua narração segue linearmente, ou seja, inicia recordando a 

infância, a origem familiar, o contato com a Literatura, o seu amadurecimento intelectual, a 

trajetória de escritora e ofício de escrever, o seu envelhecimento e outras experiências 

pessoais. Só a partir do capítulo 61 relata pensamentos e viagens para “Santa Fé e outras 

aldeias”, não tão relacionadas com a história familiar, mas de cunho mais pessoal e 

introspectivo, revelando o seu modo de criar, preocupada na observação humana, isto é, 

“faço-me moderna e arcaica, esta é a argamassa que misturo.” (PIÑON, 2009, p. 338) 

Para analisar o aspecto Tempo no romance é importante destacar os estudos do francês 

Genette (s/d). Um de seus conceitos mais relevantes, em relação ao tempo, é a denominação 

de anacronias aos lapsos temporais de muitas obras, investigando as obras de Proust, Homero, 

Flaubert entre outras. Dessa forma, analisou a ordem dos acontecimentos, a duração dos 

acontecimentos e a frequência (repetição) desses acontecimentos. Para isso, denomina 

anacronia a discordância entre a ordem cronológica dos fatos e a ordem apresentada na 

narrativa, ou seja, a inversão da ordem natural dos acontecimentos.  

Em Coração Andarilho, encontram-se pequenas anacronias quando a narradora 

comenta da sua infância e no parágrafo seguinte faz uma relação com o presente, e após, volta 

a narrar fatos de quando era uma criança. Mas, de modo geral, a sua narrativa é crescente: 

nota-se a passagem do tempo cronológico desde quando comenta a história familiar, 

peripécias infantis e as reflexões na idade adulta. É tranquila a leitura: Nélida se revela aos 

poucos, toma o seu leitor pelas mãos aos desvelar a sua vida; é paciente, mas não distraída; 

sabe o que falar e o que não quer, uma vez que a especulação é uma das fraquezas humanas e 

a combate com tamanha destreza e sabedoria, sem perder seu foco. 

O Tempo é amigo e inimigo de Nélida, pois, afinal, está condicionada a certas 

“ordens” humanas que vão além do seu controle, ou seja, a passagem do tempo é uma delas.  

Além disso, é algo incapaz de ser detido, porém, a qualidade dessa passagem, as experiências 

que a constituem são os trunfos, as vitórias da escritora perante o poder do Tempo. Assim 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

330000 
 

como explicou Forster (1969) que a história é a narração da vida no tempo, entende-se que os 

elementos narrativos se imbricam de tal forma que Vida e Tempo têm seus limites separados 

por uma tênue linha e possuem uma interdependência importante na atividade humana. E 

narrar foi o modo mais eficaz que o ser humano encontrou para expressar as suas 

experiências, de modo ordenado e dentro de um tempo. Desse modo, há a possibilidade de 

aprender, de repensar, de viver novamente, inclusive, em um tempo diferente. É isso o que o 

romance autobiográfico de Nélida Piñon propõe: demonstrar a fertilidade da narrativa. 

Continuando a análise, Bourneuf e Ouellet (1976) distinguem três tempos: da 

aventura, da escrita e da leitura. O primeiro diz respeito à história, ao que ela narra, logo ao 

tempo dos acontecimentos, que pode ser cronológico ou psicológico. O segundo, se relaciona 

ao tempo de escrita de uma obra, ou seja, uma narrativa pode ter características textuais 

diferentes de quando é publicada devido à evolução dos modos de composição. O último se 

refere ao tempo do leitor e o de sua leitura, pois os modismos, a cultura vão se modificando a 

cada geração, desse modo o ato de ler significa um risco, pois o desajuste entre o tempo do 

leitor e o tempo que obra descreve, pode ser imenso.  

No livro de Nélida Piñon observa-se a presença de diferentes tempos, imbricados um 

no outro: o psicológico, muitas vezes relacionado ao cronológico por meio de datas e fatos 

históricos, tais como a Era Vargas e datas comemorativas, que são permeadas por reflexões 

atuais da escritora sobre situações ocorridas há alguns anos. Isto é, o tempo da escritura é 

recente, assim como o da leitura, utilizando a classificação de Bourneuf e Ouellet (1976), só o 

tempo da aventura é mais relacionado ao passado, e é o que predomina no livro em questão. 

 Bourneuf e Ouellet (1976) também lembram que ao escrever uma narrativa, o autor 

necessita fazer escolhas e entre elas a questão temporal é muito importante. Os lapsos 

temporais precisam estar de acordo com a narrativa e auxiliar a compreensão do leitor. Os 

saltos temporais são permeados por lacunas e algo deixou de ser escrito, seja por irrelevância 

dos fatos ou escolha por não contar algo. Isso é um aspecto fundamental tanto para o escritor 

quanto para o leitor. Para o autor de uma obra a escolha de fatos a serem narrados vem da 

decisão de quanto tempo durarão ou a qual tempo passado eles estarão relacionados. Já o 

leitor, precisa estar atento a esses detalhes durante a leitura, pois influenciam na compreensão 

do sentido da história e perceber as escolhas do escritor em revelar ou não fatos. 

 

 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

330011 
 

Conclusão  

Diante do que foi apresentado, refletir o aspecto temporal em Coração andarilho 

conclui-se que “costurar” as próprias vivências levando em consideração que se narra o 

próprio Tempo é um trabalho muito árduo e astuto, uma vez que envolve outros elementos 

narrativos. Mas Nélida Piñon sabe que isso é só mais um detalhe do seu ofício, muito bem já 

desenvolvido e incorporado por ela. Sua busca é revelar, pensar o ser humano pela Literatura 

e isso é uma constante.  

Nessa perspectiva, a natureza narrativa busca as verdades, a integração de diferentes 

visões para instigar o leitor a pensar e repensar seus dogmas, sua história, seu futuro. O 

processo é subjetivo, especulativo, mas que diz respeito ao comportamento humano, isto é, a 

literatura visa o múltiplo, àquilo cada sujeito tem a contribuir em relação aos implícitos do 

romance e o que pode sugerir a partir deles. Dessa forma, o papel da narratividade é 

importante para compreensão mais ampla da vivência humana. 

Nélida, sabendo da importância da Arte, afirma “mas quisera assegurar aos nossos 

sucessores que valorizem memórias, papéis, cacos de âncora, pó de pedra. Falem dos gregos, 

dos egípcios, de nós, a fim de que os netos cultivem regras mínimas de convívio e não 

desfaleçam de pavor diante do furioso avanço das hordas bárbaras” (2009, p.276-277), ou 

seja, o ser humano necessita das memórias e compreender a passagem do tempo para que não 

cometa erros e que tenha ampliado o seu horizonte de vida, e o caminho apontado pela 

escritora é o da arte das palavras na convicção que a experiência da leitura, que traz todo uma 

gama interpretativa, estimula, reforça, fundamenta e recria a imaginação humana em um 

círculo fecundo de memórias antigo, no entanto, imprescindível na construção de um futuro 

profícuo.  

 

 

 

 

 

 

 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

330022 
 

Referências 

 

BOURNEUF, Roland; OUELLET, Real. O universo da narrativa. Tradução de José Carlos 

Seabra Pereira. Coimbra: Livraria Almedina, 1976. 

 

BRUNER, Jerome. Realidade mental, mundos possíveis. Porto Alegre: Artes Médicas, 2002. 

 

FORSTER, Edward. M., Aspectos do romance. Tradução de Maria Helena Martins. Porto 

Alegre: Editora Globo, 1969. 

 

GENETTE, Gerard. Discurso da narrativa. Tradução de Maria Alzira Seixo. VEJA, s/d. 

 

LARROSA, Jorge. La experiencia de la lectura: estúdios sobre literatura y formación. 2. ed. 

México: Fondo de Cultura Econômica, 2003. 

 

OLMI, Alba. Memória e memórias: dimensões e perspectivas da literatura memoralista. Santa 

Cruz do Sul: EDUNISC, 2006. 

 

PIÑON, Nélida. Coração andarilho. Rio de Janeiro: Record, 2009. 

 

_____. Vozes do deserto. 5ª. ed. Rio de Janeiro: Record, 2006. 

 

PLATÃO. A república. Tradução de Maria Helena da Rocha Pereira. 8. ed. Lisboa: Fundação 

Calouste Gulbenkian, 1996. 

 

REMÉDIOS, Maria Luiza Ritzel. Literatura confessional: autobiografia e ficcionalidade. 

Porto Alegre: Mercado Aberto, 1997. 

 

RICOEUR, Paul. Interpretação e ideologias. Tradução de Hilton Japiassu. 4. ed. Rio de 

Janeiro, F. Alves, 1990. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

330033 
 

 

 

A complementaridade entre mistério e história na obra Se eu fechar os olhos 

agora, de Edney Silvestre 

HENKER, Julie
*
 

GAI, Eunice Terezinha Piazza
**

 

 

Resumo: Neste trabalho, analisamos o gênero policial e o gênero histórico presentes na obra Se eu fechar os 

olhos agora, de Edney Silvestre. Iniciamos com uma sucinta biografia do autor e o resumo do romance. Em 

seguida, identificamos e comprovamos a legitimidade do gênero policial dentro do romance estudado, através 

das seguintes obras e respectivos teóricos: O que é romance policial, de Reimão, O romance policial, de Boileau 

e O mundo emocionante do romance policial, de Albuquerque. Após, relacionamos alguns fatos históricos – 

retirados da obra - sob a perspectiva histórica e sob a perspectiva literária de acordo com a obra A era Vargas, de 

Araújo. Assim, percebemos também a relação de complementaridade entre os gêneros histórico e policial 

presentes na obra. Através do crime narrado, o autor apresenta um estudo e um posicionamento críticos em 

relação à sociedade brasileira dos anos 60 bem como  da experiência histórica do mesmo período.  

 

Palavras-chave: Romance policial. Romance histórico. Edney Silvestre. 

 

 

Introdução 

Reconhecido nacionalmente como uma das melhores vozes na literatura 

contemporânea, Edney Silvestre é escritor e jornalista. Como jornalista foi correspondente 

internacional de coberturas marcantes, como ataques às torres World Trade Center, furacões 

na Flórida e América Central, entre outros. Atualmente faz reportagens especiais para o Jornal 

Nacional, Bom dia Brasil e o Jornal da Globo, apresenta também o Globo News Literatura 

onde entrevista renomados nomes da literatura nacional e internacional. O auge de sua 

carreira literária se deu com a publicação do romance Se eu fechar os olhos agora, que rendeu 

ao escritor o prêmio Jabuti de melhor romance e o prêmio São Paulo de literatura de melhor 

livro de autor estreante, ambos em 2010. 

 

 

 

                                                           
*
 Universidade de Santa Cruz do Sul (UNISC). E-mail: juliehenker@yahoo.com.br. 

**
 Universidade de Santa Cruz do Sul (UNISC). E-mail: piazza@unisc.br. 

 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

330044 
 

A história narrada 

O início de Se eu fechar os olhos agora dá ao leitor, primeiramente, a impressão de 

estar diante de um livro infanto-juvenil, por apresentar os dois protagonistas, Eduardo e 

Paulo, garotos de 12 anos de idade, no momento em que fazem mais uma de suas travessuras, 

matando aula para nadar em um lago e a partir deste momento o leitor é conduzido a uma 

trama policial: os garotos tropeçam em um corpo. Era uma mulher loura, de braços e pernas 

abertos, suja de sangue e lama, completamente furada.  

Assustados os meninos chamaram a polícia, responderam às inúmeras perguntas, uma 

vez que até então, eram acusados pelo crime e, finalmente, foram liberados. Os garotos se 

recusaram a crer na versão oficial dos fatos, de que a mulher, que se chamava Anita, segundo 

as investigações policiais, fora morta pelo marido supostamente traído, o dentista Francisco 

Andrade. Incrédulos com o desfecho do crime, os meninos passam a conversar, tentar 

entender o fato e levantar outras teorias para explicá-lo. 

Na madrugada seguinte, depois de muita insistência de Paulo, os meninos foram até a 

casa do dentista, para, quem sabe, encontrar alguma pista que os levasse a esclarecer o 

ocorrido e, talvez, descobrir o verdadeiro assassino. É quando descobrem que não são os 

únicos a desconfiar da versão de crime passional. 

Os meninos espertos descobrem rapidamente quem é esse outro “detetive”, seguindo-o 

rumo ao seu lar, o asilo de idosos São Simão. Este senhor, a quem conhecemos melhor no 

decorrer do romance, se chama Ubiratan e serve como uma espécie de consciência para os 

meninos. Inexperientes em tudo, não conseguiriam jamais entender aquele crime sozinhos. 

Depois de muita conversa e encontros “casuais” entre o velho e os meninos, Ubiratan 

se vê convencido a participar da investigação. Com a ajuda dele, o crime se torna uma 

empreitada séria e perigosa, repleta de reviravoltas e que, em certos momentos, causa 

perplexidade no leitor.  

A primeira tarefa dada foi de que os meninos fossem até a prefeitura, verificar no 

arquivo municipal algum documento com o nome de Anita, que correspondesse à sua idade, 

que era 24 e/ou 25 anos e, portanto, teria nascido em 1937, visto que o romance refere-se ao 

período referente aos anos 1960.   

Como não encontraram nenhuma certidão de nascimento com o nome de Anita, 

passaram a procurar nas certidões de casamentos, onde também não encontraram nada. 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

330055 
 

Recorreram então aos registros de casamento com nome do dentista, Francisco Andrade, com 

quem Anita havia se casado. Ali descobriram que Anita não era Anita e sim Aparecida dos 

Santos, que seus pais eram desconhecidos e fora registrada por freiras. 

No segundo passo da investigação, Ubiratan entrou em cena, vestiu-se, nomeou-se 

padre Basílio e foi até o Orfanato Santa Rita de Cássia buscar mais informações sobre 

Anita/Aparecida. Depois de muita conversa e inúmeras taças de licor, Ubiratan descobriu que 

Anita/Aparecida tinha um irmão chamado Renato.  

Fingindo mais uma vez, Ubiratan, agora como advogado de Anita/Aparecida, foi até a 

casa do prefeito Marques Torres com intuito de falar sobre o assassinato. Marques Torres não 

ajudou Ubiratan e sugeriu que procurasse a delegacia. 

Os meninos, em especial Paulo, estavam sempre pensando no assassinato, nas pistas, e 

a cada dia que passava este desinteressava-se pelas aulas. Certa manhã, os meninos foram 

chamados para uma conversa com o diretor. O professor Macedo, como preferiu ser chamado, 

elogiou o desempenho de Paulo e Eduardo em português, matemática, inglês, mas a intenção 

do diretor era outra, ameaçar os meninos de expulsão. O diretor, sabendo do passeio que os 

meninos haviam feito no domingo, comunica-os do falecimento de Madalena, avó de 

Anita/Aparecida e Renato, e alerta-os sobre as más companhias.    

A partir desse momento, todas as pessoas que possuem alguma relação com 

Anita/Aparecida ou com o crime, observam atentamente os passos de Paulo, Eduardo e 

Ubiratan, mas eles não se intimidam.  

Após a morte de Madalena, os meninos retornaram ao lago e encontraram as suas 

margens completamente queimadas, cercado com arame farpado e placa de proibido entrar. 

Na volta, foram atropelados por um carro que não identificaram. Quando retornam à cidade, 

em frente à delegacia os meninos presenciam a retirada de um defunto de dentro da prisão; era 

Francisco Clementino de Andrade Gomes, o dentista acusado da morte de Anita/Aparecida. A 

partir desse momento, Paulo e Eduardo desanimam e acreditam que o caso está resolvido. 

Ubiratan acompanha o enterro do dentista de longe, acha estranho que somente três 

pessoas estivessem presentes, quais sejam, o bispo, um policial e Hanna Wizoreck, dona do 

prostíbulo e do Hotel Wizoreck.  

Finalmente, depois de mais uma ida ao lago, os meninos e o velho Ubiratan só 

acreditavam em uma possibilidade, Anita/Aparecida fora morta por uma mulher. Segundo 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

330066 
 

Ubiratan, um homem teria descarregado um revólver no rosto ou até estrangulado, mas uma 

mulher não, uma mulher mataria a facadas por ciúmes e inveja. Logo, Ubiratan lembrou-se de 

Hanna e assim os três seguiram até o prostíbulo pelo qual ela era responsável. Após inúmeras 

acusações, Hanna decide contar o que sabe sobre Anita/Aparecida e pede para Ubiratan retirar 

os meninos do local, por se tratar de uma conversa nada edificante para crianças. Paulo e 

Eduardo saem da sala, muito contrariados. Ficam atrás da porta tentando escutar, mas em vão, 

e resolvem ir embora tristes e revoltados com Ubiratan.  

Hanna relata a Ubiratan que Renato não sabe que é irmão de Anita/Aparecida e ela 

descobriu há pouco tempo que o último é amante de Isabel, a mulher do prefeito e também   

namora a filha deste, Cecília, ou seja, Cecília e Renato são irmãos por parte de pai. Através 

desta descoberta, Renato e Isabel acreditam que Anita/Aparecida resolvera lucrar com a 

situação. 

Após todas essas informações, o velho vai até a casa onde Renato e Isabel se 

encontram às escondidas. Chegando lá, encontra Isabel aos prantos, Renato morto sobre a 

cama e Cecília com uma arma na mão. Cecília estava muito nervosa e não acreditava no que 

via. No calor da situação, Isabel confessa que Renato matou Anita/Aparecida e que o ajudou. 

Cecília não acredita em nada que sua mãe diz e quanto mais ela fala, mais nervosa 

Cecília fica. Aponta a arma para a mãe e quando Ubiratan intercepta aponta para ele, e atira.  

Ao final, o romance é narrado em São Paulo, com referência à data do dia 28 de 

fevereiro de 2002 e então reencontramos Paulo. Em uma de suas vindas ao Brasil a negócios, 

Paulo decide ligar para seu grande amigo Eduardo. No sexto toque, quando já estava 

desistindo, alguém pegou o aparelho, uma voz de mulher. Paulo muito emocionado não sabia 

como iniciar a sua apresentação e a mulher passou o aparelho para o marido, que se chamava 

Fábio.  

Paulo se apresenta e insiste em falar com Eduardo, até que Fábio desabafa: seu pai 

Eduardo falecera há seis anos de enfarte. Paulo, chocado com a notícia, ficou mudo por 

alguns minutos. Não acreditara que depois de tanto tempo procurando Eduardo, quando 

finalmente achou que o tinha encontrado recebe esta notícia. Fica desolado, mas continua a 

conversa com Fábio.  

Agradecendo a Fábio pela atenção, Paulo destacou as qualidades e coisas que havia 

aprendido com Eduardo, entre elas, principalmente, a solidariedade, e assim se despedem.  



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

330077 
 

A marca do gênero policial em Se eu fechar os olhos agora 

Neste capítulo, aplicaremos os conceitos estudados do gênero policial e analisaremos a 

presença do gênero policial no romance de Edney Silvestre. Elucidamos os papéis ocupados 

pelos três elementos fundamentais desse gênero – o criminoso, a vítima, o detetive. 

Desenvolvemos também uma análise sobre o romance Se eu fechar os olhos agora de Edney 

Silvestre. Nesta análise, focamos tanto o enredo da história quanto as características que a 

vinculam ao gênero policial. 

O romance policial traz como uma das suas vertentes e mola propulsora um enigma, e 

é em torno desse enigma que toda a narrativa se construirá. No desenrolar da narrativa tanto 

nós, leitores, quanto o detetive nos esforçamos para solucionar este enigma/mistério, que se 

dá na maioria das vezes através de um crime. As peças deste quebra-cabeças devem prender a 

atenção do leitor até o desfecho da história. 

Deparamo-nos com o delito/enigma na primeira página do romance Se eu fechar os 

olhos agora, de Edney Silvestre: 

Se eu fechar os olhos agora, ainda posso sentir o sangue dela grudado nos meus 

dedos. E era assim: grudava nos meus dedos como tinha grudado nos cabelos louros 

dela, na testa alta, nas sobrancelhas arqueadas e nos cílios negros, nas pálpebras, na 

face, no pescoço, nos braços, na blusa branca rasgada e nos botões que não tinham 

sido arrancados, no sutiã cortado ao meio, no seio direito, na ponta do bico do seio 

direito. (SILVESTRE, 2011, p. 7) 

Essa é uma cena forte, de um crime cruel que de imediato surpreende e instiga o leitor, 

levando-o a investigar as causas desse delito.  Desta forma, como já caracterizava Reimão 

(1983, p. 11), no romance policial de enigma o ponto de partida é sempre uma dada situação 

de enigma. Quando esclarecida, encerra-se a narrativa. 

Todorov (1970, p. 96) afirma que “na base dos romances policiais encontramos uma 

dualidade”, ou seja, duas histórias entrecruzam-se para o desfecho do enigma. A primeira 

trata do crime e a personagem principal é a vítima, contando o que se passou efetivamente. Já 

a segunda história trata do inquérito em si, apresentando a perspicácia tanto do detetive 

quanto do assassino, explicando como o leitor tomou conhecimento dela. Assim, a história do 

inquérito é a mais importante desse gênero, através dela o leitor é conduzido às deduções 

feitas pelo detetive e à resolução do crime.  

Na voz de Albuquerque (1979), destacamos que todos os primeiros grandes detetives 

são investigadores que não possuem ligação com a polícia enquanto instituição. Na obra 

estudada, os detetives também não possuem ligação com a polícia, são eles: Paulo, Eduardo e 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

330088 
 

o velho Ubiratan. Paulo e Eduardo são sonhadores e inocentes meninos de doze anos, que 

tropeçam no corpo de uma mulher assassinada à beira de um lago. Como a explicação oficial 

do crime não convence, eles iniciam a própria investigação, quando conhecem Ubiratan. A 

insistência de Paulo foi tanta, que Ubiratan, ex-preso político, auxilia os meninos na 

investigação. 

O primeiro passo para a investigação ocorreu no arquivo municipal da prefeitura. Os 

meninos procuram a certidão de nascimento ou de casamento de Anita/Aparecida, que datava 

dos seguintes anos, 1937 e 1952, respectivamente. Após, Ubiratan vestiu-se de padre e foi até 

o orfanato, obtendo, assim, valiosas informações. Procurou Renato e o prefeito Marques 

Torres, mas não obteve sucesso. Os meninos buscaram informações com a avó de 

Anita/Aparecida, mas também não avançaram. Na escola foram advertidos, porque as 

investigações estavam indo longe demais e os “senhores” sentiam-se ameaçados. Aos poucos, 

o quebra-cabeças foi se montando para Ubiratan, e assim, ele compreendeu a relação entre 

Anita/Aparecida, Renato, o prefeito Marques Torres, a esposa Isabel Marques Torres e a filha 

Cecília.  

A partir das ideias de Reimão (1983), a evolução do gênero policial ocorre com a 

personagem dos detetives, que apenas eram “máquinas de pensar” e passam a ser “mentes 

dedutivas” e também a ter “personalidade própria”, como no caso de Sherlock Holmes. Então 

encontramos detetives envolvidos com drogas, meditações, outros eram vaidosos, emotivos, 

demonstrando ao leitor uma humanização desta personagem, tornando-o ainda mais popular 

entre os leitores e admiradores. 

No caso dos nossos detetives, essa humanização leitor-detetive se dá através dos 

sonhos, ambições e dúvidas dos meninos. Paulo e Eduardo são grandes amigos e colegas de 

aula e inúmeras tardes pegam suas bicicletas rumo ao lago para nadar, conversar, brincar e 

sonhar. Ubiratan é um velho, ex-preso político que mora no Asilo de Idosos São Simão e 

conhece todos os moradores daquela pequena cidade do interior do Rio de Janeiro. Assim 

ajuda no amadurecimento dos meninos. 

Adentrando ainda mais nas características do romance policial e na produção de uma 

boa narrativa, segundo Albuquerque (1979), não podemos deixar de mencionar algumas 

regras desenvolvidas por Willard Huntington Wright mais conhecido como S. S. Van Dine. A 

primeira regra diz que o leitor deve ter oportunidade igual à do detetive, “cabendo ao autor no 

desenrolar da narrativa apresentar os fatos de maneira sutil, e assim, somente o leitor atento e 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

330099 
 

observador poderá descobrir o culpado antes do último capítulo” (ALBUQUERQUE, 1979, p. 

100).  

Porém no romance de Edney Silvestre, acontece algo inusitado: nós leitores e Ubiratan 

sabemos quem matou Anita/Aparecida e por que o fizeram. Ele, na certeza de que Hanna 

havia cometido o delito, decide interrogá-la e após uma longa e detalhada conversa com a 

cafetina conhece toda a verdade sobre vida de Anita/Aparecida, Renato, o prefeito Marques 

Torres e seu pai, o senador Marques Torres. Através das informações fornecidas por Hanna, 

ele decide:  

[...] interromper o círculo de degradação iniciado com o estupro de uma menina 

chamada Madalena. Tinha de contar a Renato que a menina com quem se esfregava 

no vestiário era sua irmã. Sua outra irmã. Tinha de lhe contar que o marido de sua 

amante era seu pai. Não sabia como faria isso. Mas tinha de fazer. Era preciso fazer. 

Era urgente fazer. (SILVESTRE, 2011, p. 261)  

 Já Paulo e Eduardo nunca souberam o verdadeiro desfecho daquele crime. Como a 

conversa entre Hanna Wizoreck e Ubiratan aconteceu no “salon”, os meninos foram retirados 

à força pelo segurança Humberto. Aguardaram horas, ansiosos, a saída de Ubiratan, mas não 

obtiveram nenhuma resposta. E ao final da narrativa, nos certificamos de que alguma coisa 

grave acontecera com Ubiratan, porque ele não respondia às cartas enviadas pelos meninos e 

lemos, “em setembro, finalmente, recebera todas as cartas de volta, acompanhadas de uma 

mensagem avisando que ali não vivia ninguém com aquele nome” (SILVESTRE, 2011, p. 

298). 

O que vemos nos romances policiais e também na obra estudada é que “a vítima é 

apenas o ponto de partida da investigação” (BOILEAU, 1991, p. 66), assim desempenhando 

um papel passivo na narrativa. Através da morte de Anita/Aparecida, percebemos a estranha 

ligação com os homens mais importantes da cidade e que seu passado é repleto de mentiras. 

Conhecemos também uma cidade de coronéis corruptos, hipócritas, patriarcais e violentos. 

Além do detetive e do criminoso, toda narrativa policial necessita de um crime, seja 

ele qual for. As razões que levam a esse delito podem ser: inveja, traição, vingança e são 

reproduzidas através de pancadas, perfurações de arma de fogo e até com venenos, mas 

normalmente por razões de cunho pessoal. Van Dine, na sua regra número dezenove, diz que 

“tramas internacionais e política de guerra são algo que pertence a uma categoria diferente de 

ficção - relatos do serviço secreto” (ALBUQUERQUE, 1979, p. 31). Em Se eu fechar os 

olhos agora, Aparecida é assassinada por razões de vingança e com incontáveis facadas. 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

331100 
 

A regra número nove, escrita por S. S. Van Dine, diz que é preciso que haja apenas um 

detetive para a solução do delito. Se houver três, quatro ou uma turma de detetives para 

examinar um problema, isso significa não apenas dispersar o interesse e romper o fio da 

lógica, como também tirar vantagem injusta do leitor que, desde o início, trava uma batalha 

mental, utilizando seu raciocínio contra o do detetive.  

Segundo Albuquerque (1979, p. 27), esta regra é discutível, “a maioria dos detetives 

de ficção funciona com a ajuda de auxiliares - Watson de Holmes, Hastings de Poirot, Maigret 

e sua equipe; que se não estão no mesmo plano, colaboram algumas vezes inocentemente na 

solução do problema”. Percebemos na obra estudada, que Paulo, Eduardo e Ubiratan se 

ajudam mutuamente, mas é Ubiratan que dita as regras:  

- É isso, então? Vocês querem investigar? 

- Queremos! – disse Eduardo, tomando coragem.    

- Queremos! - ecoou Paulo. 

- Mesmo que não interesse a ninguém descobrir quem é o verdadeiro       assassino? 

- Então o senhor também acha que não foi o dentista? – Eduardo perguntou quase 

em uma exclamação. [...] 

O velho chegou mais junto deles e cochichou: 

- Pois bem: então vamos nos organizar e distribuir tarefas. (SILVESTRE, 2011, p. 

87) 

O narrador tem um papel importantíssimo neste gênero, sua ligação está na relação do 

leitor com o detetive. Como há múltiplas possibilidades de desvendar o crime, o leitor acaba 

não acompanhando as deduções do detetive e adianta-se a este. Com a caracterização dos 

detetives e local da narrativa, conseguimos acompanhar as aventuras de Paulo, Eduardo e 

Ubiratan através de seus pensamentos, descritos pelo narrador.  

Analisando mais profundamente o papel do narrador na obra de Edney Silvestre, 

notamos que, apesar de termos três detetives à procura do criminoso, Paulo é quem mais se 

inquieta com o crime e nos relata todos os detalhes da investigação. 

O início da narrativa se dá na da primeira pessoa, Paulo retrata minuciosamente as 

conversas com seu grande amigo Eduardo, as idas ao lago para reflexões pessoais, 

profissionais e internacionais; a solidão que o acompanhava diante das brigas e prepotência do 

pai e do irmão, além de todas as etapas da investigação. Ao final do romance, passados 

quarenta e um anos, percebemos que a história é narrada em terceira pessoa, e 

compreendemos o destino das personagens: Paulo, Eduardo e Ubiratan. 

 

 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

331111 
 

O romance e as perspectivas histórica e literária 

Neste capítulo, vamos relacionar alguns fatos históricos apresentados na obra Se eu 

fechar os olhos agora, com os dados históricos aos quais, tivemos acesso, no âmbito literário. 

O romance é narrado por Paulo na década de 60, mais precisamente no dia 12 de abril 

de 1961. Naquele mesmo dia, Paulo ouvira o locutor anunciar: um homem tinha ido ao espaço 

a bordo da Vostok, uma esfera metálica de dois metros e meio de diâmetro. O primeiro 

homem no espaço era russo e se chamava Iuri Gagárin.  

Assim, inicialmente caracterizaremos o narrador Paulo e o seu grande amigo Eduardo. 

Paulo tem um irmão chamado Antônio, o pai é açougueiro e a mãe é falecida. Eduardo é filho 

único, sua mãe é costureira e o pai é mecânico da Estrada de Ferro Central do Brasil, uma das 

principais ferrovias do Brasil que ligava Rio de Janeiro, São Paulo e Minas Gerais. 

No desenrolar da narrativa, encontramos dados sobre o divertimento dos meninos, 

entre os quais destacamos: as histórias de Tarzan, das quais, a principal referência é a obra 

Tarzan e a cidade de ouro, livro que fora publicado no Brasil em 1932. Outra leitura 

indispensável para os garotos foi o livro David Copperfield, de Charles Dickens. 

Eventualmente também se divertiam com revistinhas de Carlos Zéfiro, pseudônimo de 

Alcides Aguiar Caminha, que ilustrou e publicou, durante as décadas de 50 a 70, histórias em 

quadrinhos de cunho erótico.  

As bicicletas eram companheiras inseparáveis dos garotos durante toda a investigação. 

A bicicleta de Eduardo era do modelo Phillips preta, que era produzida na Inglaterra e o auge 

de sua comercialização e exportação se deu em 1950.  

Vamos agora contextualizar a época em que o romance é narrado. O crime ocorreu em 

1961 no interior do Rio de Janeiro, mas há referências a alguns fatos importantes ocorridos 

em diferentes partes do mundo.  

Através da leitura, encontramos grandes personalidades artísticas, dentre elas as lindas 

e famosas atrizes e modelos: a sueca Anita Ekberg, a francesa Brigitte Bardot e a italiana 

Sophia Loren; também são mencionados alguns atores: o americano James Byron Dean e o 

brasileiro Grande Otelo. O destaque daquela época era a seleção brasileira de futebol e Paulo, 

certo dia, imaginara ser o artilheiro junto com os jogadores Zito, Didi, Pelé, Garrincha, Nilton 

Santos, Bellini, Orlando, Mazzola, De Sordi, Zagallo e Gilmar. O Repórter Esso era o único 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

331122 
 

noticiário, via rádio, ao alcance de todos. O carro produzido no Brasil era Aero Willys e 

possuía um grande diferencial, carregava até seis pessoas.  

Todas essas referências são reais e constituem elementos característicos da época que 

constitui o pano de fundo do romance. Notamos que elas funcionam como criadoras de uma 

atmosfera que vai impregnar todo o romance. Para melhor entendê-lo, foi necessária uma 

pesquisa para compreender as ramificações de sentido que elas poderiam sugerir. São fatos 

reveladores de certa mentalidade, de valores em que a sociedade acreditava, de determinados 

progressos na ciência e na tecnologia. 

Passaremos agora a destacar o período de 1960, que antecedeu a ditadura militar 

brasileira e que Edney Silvestre escolheu para desenvolver no romance Se eu fechar os olhos 

agora. 

Anita/Aparecida nascera em 1937, ano no qual o mundo vivia inúmeras 

transformações relatadas no romance de forma sucinta, mas com imensa habilidade. A forma 

de governo que predominava no século XX em diversos países era o regime de ditadura 

militar. Na Rússia tínhamos no poder Stalin; na Espanha, Francisco Franco; na China, o 

comandante era Mao Tsé Tung; e no Brasil, tínhamos Getúlio Vargas como líder absoluto 

durante longos 15 anos. 

De acordo com Araújo (1997), no Brasil houve grandes transformações devido aos 

problemas econômicos decorrentes da crise internacional e do conflito interno ao poder 

oligárquico. Nos anos 30, pela primeira vez surgiam no Brasil movimentos de massa, de 

âmbito nacional e com conotações ideológicas, a chamada Intentona Comunista que mostrava 

ao governo as perspectivas dos comunistas e sua capacidade de mobilização.  

Vargas, que estava no poder desde 1930, reagiu de forma rápida e certeira. Os líderes 

do movimento foram presos e acionou-se a rigorosa Lei de Segurança Nacional, “com essa lei 

o país entrava em uma fase de paranoia anticomunista” e cogitaram a possibilidade de instalar 

campos de concentração e de trabalhos forçados para ressocialização dos comunistas e de seus 

filhos. As prisões brasileiras estavam lotadas. Entre os presos havia parlamentares, 

trabalhadores, professores e demais acusados de fazerem parte do movimento (ARAÚJO, 

1997, p. 26). O relato do que aconteceu nas prisões e nestes conflitos entre manifestantes e 

governo está registrado em Memórias do cárcere, de Graciliano Ramos, que segundo a 

personagem Ubiratan, “é um retrato contundente das consequências do golpe de 1937” 

(SILVESTRE, 2011, p. 197).  



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

331133 
 

No romance Se eu fechar os olhos agora, a personagem Ubiratan dá testemunho do 

que ele próprio sofreu: 

Os meganhas de Getúlio Vargas arrancaram todas as minhas unhas. Uma a uma. A 

sangue-frio. Me torturaram. Mataram amigos meus. Esse mesmo Vargas heroico que 

vocês estudam na escola. O mártir da república. Graças a nós Getúlio chegou ao 

poder. Acreditávamos nele. O pai dos pobres. Vargas nos traiu. (SILVESTRE, 2011, 

p. 84) 

Segundo Araújo (1997, p. 32), “com a redemocratização, as eleições e a deposição de 

Vargas, o país retornava a uma normalidade constitucional e democrática que desconhecera 

por quinze anos”. Partidos políticos foram criados, a censura acabara e Vargas é visto até hoje 

como “um ditador popular querido e devotado pela maior parte dos trabalhadores brasileiros”. 

No ano de 1951, Getúlio Vargas foi eleito democraticamente pelo povo, com 49% de 

aprovação; para o autor, (1997, p. 36), “temas como nacionalismo e comunismo criaram 

condições para que o ex-ditador, expulso do poder anos antes, pudesse correr o país 

apresentando-se como a melhor alternativa para o futuro”.  

No romance de Edney, Ubiratan faz uma crítica pesada ao governo de Vargas. 

Pensativo, ele desabafa com os meninos: “vocês tinham pouco mais de um ano quando 

reconduziram Vargas ao poder. Eleito por voto direto. Imaginem: um ditador que torturou, 

que matou, que perseguiu, eleito democraticamente!” (SILVESTRE, 2011, p. 197). Os 

garotos não compreendiam todas as equações de Ubiratan, mas em momento algum 

desistiram da investigação. Após cada conversa retornavam às suas casas cheios de dúvidas e 

nomes para decifrar.  

Na escola, Paulo e Eduardo prestavam muita atenção nos ditados proferidos pelo 

professor de moral e cívica, anotavam todos os feitos de Getúlio Vargas e de seus sucessores. 

As mudanças ocorridas naquele século transformaram o Brasil e o mundo e só mais tarde os 

valores humanísticos e a liberdade prevaleceram. 

 

 

 

 

 

 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

331144 
 

Referências 

 

ALBUQUERQUE, Paulo de Medeiros. O mundo emocionante do romance policial. Rio de 

Janeiro: F. Alves, 1979. 

 

ARAÚJO, Maria Celina Soares d’. A era Vargas. 2. ed. São Paulo: Moderna, 1997. 

 

BOILEAU, Narcejac. O romance policial. Trad. Valter Kehdi. São Paulo: Ática, 1991. 

 

REIMÃO, Sandra Lúcia. O que é o romance policial. São Paulo: Brasiliense, 1983. 

 

SILVESTRE, Edney. Se eu fechar os olhos agora. 3. ed. Rio de Janeiro: Record, 2011. 

 

TODOROV, Tzvetan. Tipologia do romance policial. In: ____. As estruturas narrativas. 

Trad. Moysés Baumstein. 2. ed. São Paulo: Perspectiva, 1970. 

 

WIKIPEDIA. Brasília. Disponível em: http://pt.wikipedia.org/wiki/Bras%C3%ADlia. Acesso 

em: 05. ago. 2012. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

331155 
 

 

Investigações sobre identidade e preconceito a partir das narrativas de Moacyr 

Scliar 

OLIVEIRA, Simone Conti de
*
  

 

Resumo: O objetivo deste trabalho é realizar uma análise das temáticas identidade e preconceito, a partir da 

leitura e interpretação das obras “A festa no castelo” e “O centauro no jardim”, de Moacyr Scliar, as quais 

possibilitem descrever os processos hermenêuticos implicados nas narrativas e privilegiem a investigação das 

relações de autoritarismo e poder existentes nestes textos. Tendo em vista esse objetivo, pretende-se articular 

uma crítica às temáticas preconceito, autoritarismo e violência, bem como verificar o processo de formação da 

identidade judaica no Rio Grande do Sul, sem esquecer as intertextualidades que as obras escolhidas privilegiam. 

Ainda almeja-se descrever os métodos hermenêuticos implicados na leitura dessas narrativas e refletir acerca do 

processo histórico e cultural formativo do povo gaúcho. Para tanto, buscou-se fundamentar esta proposta de 

estudo em teóricos de várias áreas do conhecimento, tais como Bordini (1993), Candido (2000), Foucault (1984), 

Girard (1998), Hall (2004), Perrone-Moisés (1998), dentre outros. 

 

Palavras-chave: Identidade. Preconceito. Autoritarismo. Intertextualidade. Narrativas.  

 

 

 É incontestável a função social da leitura no que tange à formação do sujeito como um 

leitor crítico, criativo e autônomo e também por ser a principal via de acesso à cultura. A 

ampliação do conhecimento que advém das experiências de leitura vai permitir que o 

indivíduo esteja ciente de seu papel enquanto “sujeito-histórico” (Bordini & Aguiar, 1993, 

p.10), além de provocar e oferecer alternativas para o deslocamento e construção de 

significados a partir do texto. 

O ser humano, ao produzir literatura, deixa nas obras marcas da sociedade da qual 

participa. Da mesma forma, o texto também influencia o homem que, ao entrar em contato 

com a literatura, é afetado por ela, gerando interação entre os dois. Essa troca pode trazer 

modificações para a sociedade. Conforme Magnani (1989, p.51): "De acordo com esse ponto 

de vista, a literatura é algo que exprime o Homem e depois atua na própria formação do 

Homem”. Nesse contexto, é de inegável importância a criação de projetos de pesquisas, nos 

quais a literatura seja abordada em função do seu papel social, destacando sua relevância na 

interpretação da realidade. Conforme Perrone-Moisés: 

[...] coisas que a grande literatura nos pode dar: ampliação do imaginário, encontro 

com o outro e autoconhecimento, capacidade de impressão e de expressão, visão 

                                                           
*
 Universidade de Santa Cruz do Sul (UNISC). E-mail: simone_honey@hotmail.com. 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

331166 
 

crítica do real, emoção estética, felicidade da palavra que nos faltava e nos é dada 

(PERRONE-MOISÉS, 1998, p.214). 

A Literatura possui a capacidade de transformar e tem por principal função atender a 

aspiração universal pela fantasia, contribuir para a formação da personalidade; ela é ainda 

uma forma de conhecimento do mundo e do ser, já que é apenas na ficção que encontramos a 

essência humana, seus medos, suas problematizações e reflexões mais importantes. Ainda 

possui uma "função educativa", que consiste no fato de impactar indiscriminadamente a 

própria vida, além de responder às necessidades humanas. 

A partir desta proposta de estudo, a qual será utilizada como base para minha 

dissertação de mestrado, pretendo fazer uma análise das temáticas identidade e preconceito, 

partindo da leitura e interpretação das obras “A festa no castelo” e “O centauro no jardim”, de 

Moacyr Scliar, que possibilitem descrever os processos hermenêuticos implicados nas 

narrativas e privilegiem a investigação das relações de autoritarismo e poder existentes nestes 

textos. 

Para tanto, almejo articular uma crítica aos temas preconceito, autoritarismo e 

violência; verificar o processo de formação da identidade judaica, por meio das obras 

selecionadas; descrever os processos hermenêuticos implicados na leitura das narrativas; e 

refletir acerca do processo histórico e cultural formativo do povo gaúcho. 

 Justifico a realização deste trabalho pela indiscutível função social da leitura no que 

tange à formação do sujeito como um leitor crítico, criativo e autônomo, e também por ser a 

principal via de acesso à cultura.  

No tocante a análise metodológica, esta será realizada por intermédio de leituras e 

releituras das obras “A Festa no Castelo ”e “O centauro no jardim”, as quais pretendemos 

investigar. Em seguida, a partir dos textos selecionados, serão realizados levantamentos 

bibliográficos concernentes a eles, a fim de embasar teoricamente este projeto de pesquisa. 

No que se refere aos dados a serem examinados para análise de preconceito, os quais 

privilegiem a investigação de autoritarismo e poder na sociedade sul-rio-grandense, tais 

informações serão coletadas por meio de pesquisa bibliográfica em livros, revistas 

especializadas, jornais, artigos, reportagens, teses, dissertações e sites de universidades.  

Através de pesquisa bibliográfica em livros, revistas especializadas, jornais, artigos, 

reportagens, teses, dissertações e sites de universidades, serão buscados subsídios, sejam eles 

referentes ao autor, suas obras, seus textos, intertextos, contextos históricos dos quais façam 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

331177 
 

parte ou sobre os quais se refiram, que propiciem a análise crítica do material selecionado e 

venham a enriquecer a pesquisa. 

A fim de elucidar o conceito de intertextualidade mencionado no parágrafo anterior, 

podemos pensá-la a partir de Genette (2006, p.8), que a definiu, em Palimpsestos, como a 

“relação de co-presença entre dois ou vários textos, isto é, essencialmente, e o mais 

frequentemente, como presença efetiva de um texto em um outro.” O autor ainda explica que 

há um texto primeiro, um hipertexto, do qual todo texto deriva, que lhe é anterior. Assim, a 

música evoca textos vários, por meio dos quais o indivíduo pode estabelecer relações, a partir 

de sua memória social ou individual. Nesse sentido, Koch et al (2007, p.17) nos esclarecem 

que a intertextualidade 

[...] ocorre quando, em um texto, está inserido outro texto (intertexto) anteriormente 

produzido, que faz parte da memória social de uma coletividade ou da memória 

discursiva [...] dos interlocutores. Isto é, em se tratando de intertextualidade stricto 

sensu, é necessário que o texto remeta a outros textos ou fragmentos de textos 

efetivamente produzidos, com os quais estabelece algum tipo de relação (KOCH et 

al., 2007, p.17). 

No que tange à parte documental da investigação, esta será feita por meio do acesso a 

materiais publicados em folhetins, textos originais, arquivos e acervos particulares de 

colecionadores, manuscritos, correspondências e documentos audiovisuais. Também no 

Acervo Literário Moacyr Scliar PUC/RS, arquivos da Biblioteca Pública do Estado do Rio 

Grande do Sul, Biblioteca Pública de Porto Alegre, Secretaria Municipal de Cultura de Porto 

Alegre, Museu de Arte do Rio Grande do Sul, Folha de São Paulo, Correio Brasiliense, Zero 

Hora, onde serão encontrados documentos que contribuirão com a veracidade das 

investigações referentes ao autor e à temática proposta nesta análise. 

Já à análise hermenêutica, pano de fundo desta investigação, será montado um 

cronograma de leitura que abrangerá textos teóricos de autores como Paul Ricoeur, Hans 

Gadamer, entre outros, a fim de não aplicar uma visada autoritária aos textos, uma vez que a 

hermenêutica serve para ampliar os sentidos interpretativos de texto. Conforme Ricoeur 

(2008, p.88), compreender um texto é “compreender-se diante do texto”, é encadear um novo 

discurso no discurso do texto, o que supõe que o texto seja aberto e que ler é apropriar-se do 

sentido de seu sentido. 

 Concernente a escolha pelos textos de Moacyr Scliar, esta ocorreu pela análise da 

repressão e do preconceito impostos às personagens, expondo como a violência é infligida a 

elas e enfatizando a construção da narrativa, como se percebe em: 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

331188 
 

A meio da festa no castelo, um incidente: jovem garçom, vestido como pajem 

medieval, derrama vinho sobre ombro nu: Princesa Lenora! Os convidados têm 

então uma boa mostra do gênio dos V... O conde salta sobre o rapaz, segura-o pelo 

gibão, aplica-lhe um bom murro no ventre e outro, devastador, na cara. O garçom 

tomba sem um gemido. Levem daqui este traste, diz o conde, ofegante, aos criados 

(SCLIAR, 1991, p.36).  

A respeito dessa violência gratuita, nos esclarece Girard: 

A violência não saciada procura e sempre acaba por encontrar uma vítima 

alternativa. A criatura que excitava sua fúria é repentinamente substituída por outra, 

que não possui característica alguma que atraia sobre si a ira do violento, a não ser o 

fato de ser vulnerável e de estar passando a seu alcance (GIRARD, 1998, p.14). 

Também pelas reflexões a respeito das relações de autoritarismo e poder presentes no 

contexto de produção e recepção das obras, suas repercussões na sociedade e, 

consequentemente, na formação dos indivíduos. A respeito dessas relações de dominação, 

Foucault as percebe no todo social e não restritas a um centro:  

Por dominação eu não entendo o fato de uma dominação global de um sobre os 

outros, ou de um grupo sobre outro, mas as múltiplas formas de dominação que se 

podem exercer na sociedade. Portanto, não o rei em sua posição central, mas os 

súditos em suas relações recíprocas: não a soberania em seu edifício único, mas as 

múltiplas sujeições que existem e funcionam no interior do corpo social 

(FOUCAULT, 1984, p.181). 

Em “A festa no castelo”, quando ao final do livro há a tomada do palácio pelos 

membros da “quadrilha Garibaldi”, estes assumem a mesma postura autoritária e de 

dominação ante os nobres, apesar de proclamarem a fraternidade e o amor, a saber:  

Ande abrir as portas, conde! [...] O que se viu, então, foi algo inesquecível, uma 

cena digna dos melhores filmes épicos: como uma torrente irresistível, a multidão 

invadiu o salão, tendo à frente – máscara vermelha, pistola na mão – o corcunda 

Nicola, seguido por seus companheiros da “quadrilha Garibaldi”. Nicola correu para 

Lina: 

 - Meu amor! Conseguimos! O povo se ergue contra os tiranos! 

 - Sim, Nicola! Conseguimos!  

Tiraram as máscaras, beijaram-se [...] Depois nos beijamos mais, sussurrou Lina 

Peró. Depois – quando houver tempo, querido. Quando houver tempo, e justiça, e 

liberdade. 

Ajudado por ela, ele subiu na mesa. Seu rosto resplandecia, quando ele bradou, em 

sua bela voz de barítono! 

 - Atenção! Companheiros, atenção! Este dia que surge, este trinta e um de março, 

ficará para sempre gravado na memória da humanidade. Quero avisar que os 

empregados do conde não serão mais explorados: a partir deste momento o povo 

entrará na posse legítima da fábrica, das terras e do castelo! (SCLIAR, 1991, p.100-

101).   

Ou seja, o povo podia estar cansado de exploração e querer realmente liberdade, mas a 

quadrilha queria mais: queria tomar o poder. E mesmo referindo-se ao socialismo, segundo o 

dicionário Aurélio “Doutrina que prega a primazia dos interesses da sociedade sobre os dos 

indivíduos, e defende a substituição da livre-iniciativa pela ação coordenada da coletividade 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

331199 
 

na produção de bens e na repartição da renda.”, na verdade pegava em armas para defender 

seus interesses e, assim, ascender ao poder. 

Ainda em “A festa no castelo”, há Nicola, que acredita também na implantação do 

socialismo como forma de justiça, fraternidade e liberdade, que queria fazer a “fábrica do 

povo”,  

[...] Porque esses operários saberão o que vem a ser socialismo. Seu período de 

trabalho incluirá discussões sobre política. E sobre literatura. E sobre arte. Formarão 

corais... e grupos de teatro... E jograis. Não estarão olhando para o relógio, ansiosos 

que as horas passem e que chegue o momento de ir embora de um lugar para eles 

amaldiçoado. Ao contrário, a fábrica será para eles um segundo lar. Morarão no 

terreno da fábrica, trarão suas esposas e filhos para compartilhar do ambiente de 

trabalho, terão escolas, creches e médicos. 

Brilho no olhar: 

- Mas isso não é nada. Todas as decisões serão tomadas em conjunto, na assembléia 

geral. (SCLIAR, p.40).  

 Contudo, com o desenvolvimento da narrativa, Nicola assume uma postura capitalista, 

como é possível notar quando Fernando pede para falar com os funcionários durante o 

expediente, pedido ao qual Nicola nega, ou quando começa a mudar não apenas suas 

convicções, mas sua aparência: 

- Chega, Nicola. Este papo está muito desagradável. Só quero saber de uma coisa: 

quando é que vamos fazer disto aqui uma fábrica socialista? 

- Quando eu colocar em ordem- 

- Já sei, já sei. Quando colocares em ordem a contabilidade e as vendas e o lay-out e 

o caralho. Mas quando será isto, Nicola? Quero saber. Tenho o direito de saber, não 

tenho? 

- Tens. Mas é que- 

- Quinze dias? Um mês? 

- Me dá dois meses. Tu vês, estamos em janeiro, é um mês difícil, há operários em 

férias, as vendas caem... 

- Bom, dois meses [...] 

Mas eu ainda não estava satisfeito. 

- E o que é que eu vou fazer durante estes dois meses? Olhar vocês planejando a 

expansão da indústria? 

- E o que queres fazer? [...] 

- O que quero fazer? – Na verdade eu já não sabia bem. O que queria fazer? O que 

queria, mesmo, fazer? Era algo relacionado com o socialismo, se bem me lembrava. 

– Sei lá, Nicola. Botar em prática aquele nosso projeto. Testar a práxis daquela 

teoria toda... 

- Sim, mas de que maneira? 

- De que maneira? – Eu, confuso, quase chorando. – Bom, da maneira que estiver a 

meu alcance.  

- Mas fazendo o quê? 

- Me reunindo com os operários, por exemplo. Uma hora por dia. 

- Onde? 

- Aqui mesmo, na fábrica. 

- Hum. – Ele avaliou a idéia um instante. Estava elegante, o Nicola, naquele dia: 

bem barbeado, terno novo, camisa branca, gravata. E – reparei com dasagrado – 

unhas manicuradas. Aquilo era pra mim o suprassumo da degradação burguesa. As 

mãos do antigo sapateiro socialista agora manicuradas. (SCLIAR, 1991, p.77-78). 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

332200 
 

Ainda quanto ao poder, buscaremos suas manifestações na linguagem, uma vez que 

Barthes (1977) também vê a língua, por seu caráter classificatório, como um “lugar de poder”. 

Assim, admitindo que cada indivíduo faz uso da sua competência linguística, que esse fato é 

determinado por sua condição sócio-histórica e que não é possível separar o uso da língua de 

questões como influência, poder e ideologia. Como consequência, na arte literária certas 

narrativas espelham as estruturas de poder vigentes na sociedade que assistiu ao seu 

nascimento. Considerando essa interpretação social da literatura, percebe-se o quanto a 

cultura está ligada ao social e é legitimadora do poder e do domínio de classes (REIS, 1992). 

Durante a pesquisa também será importante não perder de vista o quanto é incontestável 

o fato de que as narrativas organizam nossa realidade. Por intermédio delas, é possível 

construir um mundo, expondo linguagens, crenças, costumes, toda uma existência, a qual “só 

pode ser apreendida pelos outros em forma de narrativa [...]. É esse, enfim, o amplo espectro 

em que o conhecimento pode ser associado à narratividade” (GAI, 2009, p.143). Assim, 

conceber a narrativa como espaço de produção de sentido é ainda entendê-la como lugar de 

produção de conhecimento. 

Quanto ao estudo das identidades darem-se a partir de obras literárias, é indiscutível que 

a literatura modifica o modo de ver/ler o mundo, que propicia um estudo de si mesmo, que 

leva à reflexão, criando identidade. O leitor busca o entendimento do texto e, 

consequentemente, de si. Isso mostra o que a literatura, a arte literária, é potencialmente capaz 

de operar no indivíduo. Dessa forma, pode-se pensar que as identidades “são construídas por 

meio da diferença e não fora dela” (Hall, 2000, p.110), já que necessitam daquilo que lhes 

falta. As narrativas de Scliar possuem personagens que se encontram num além, definido por 

Bhabha (1998, p.19) como “trânsito em que espaço e tempo se cruzam para produzir figuras 

complexas de diferença e identidade, passado e presente, interior e exterior, inclusão e 

exclusão”, pois encontram-se isoladas e segregadas por fugirem dos padrões de 

comportamento eleitos como normais na/pela sociedade. A saber: 

O jovem centauro, porém, se recusa a ir para o Marrocos, apesar dos argumentos dos 

pais e do médico. Diz que não sairá de casa e pronto. Mas não quer se operar, não 

quer ficar bom? Não. Não se considera doente, não precisa de operação alguma: é 

diferente, só isso (SCLIAR, 1980, p.174). 

No caso do centauro, desde cedo os pais tentam escondê-lo, no entanto Guedali quer ter 

amigos, quer ser aceito, como podemos verificar quando da descoberta feita por Pedro Bento, 

filho do dono da fazenda vizinha, que apesar de vender sua discrição no que se refere ao 

centauro, pede para retornar todos os dias, a fim de olhá-lo: 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

332211 
 

- Mas que animal é esse, seu Leão? – pergunta Pedro Bento. – Me diga o que é isso? 

De onde é que vocês trouxeram essa coisa tão rara? 

Meu pai gaguejava uma confusa explicação; termina pedindo a Pedro Bento que 

guarde segredo sobre o que viu. Oferece-lhe dinheiro. O rapaz pega o dinheiro, 

promete que não vai contar a ninguém, mas impõe uma condição: quer voltar todos 

os dias para me olhar. Meu pai não tem outro remédio senão concordar.  

Pedro Bento volta mesmo, todos os dias. Puxa conversa, respondo por 

monossílabos. Mas começo a gostar dele. É simpático, conta histórias interessantes. 

Será ele meu primeiro, amigo? (SCLIAR, 1980, p.46). 

Ainda a cultura e o fenômeno migratório judaico serão investigados, a partir dos textos 

eleitos, assim como a diáspora do sujeito migrante, a qual também é perpassada por questões 

identitárias, visando ao desenvolvimento coerente do estudo, já que o gaúcho Moacyr Jayme 

Scliar, médico, romancista, contista e cronista, produziu textos com características fantásticas, 

os quais contribuem para os estudos de aspectos ligados à identidade, à memória cultural e à 

imigração. No tocante a cultura, pode-se verificar a manutenção das tradições judaicas em 

alguns momentos do romance “O centauro no jardim”, como em: 

Aos treze anos – a data de meu aniversário se aproximava – eu deveria passar péla 

cerimônia de bar-mitzva.  

Impossível, disse minha mãe, quando meu pai lhe falou do assunto. Impossível nada, 

disse meu pai. Eu não consegui fazer a circuncisão nele? Pois agora vamos fazer o 

bar-mitzva. Mas – disse minha mãe, já começava a se angustiar, o ar até lhe faltando 

– como é que vais levar o Guedali à sinagoga? [...] 

Durante semanas estudei, com meu pai, o trecho da bíblia que devia recitar em 

hebraico. Dois dias antes da festa, minha mãe, Débora e Mina começaram a preparar 

doces típicos. Papai mandou fazer um terno, as meninas corriam a toda hora à 

costureira. 

[...] Vesti-me, coloquei sobre os ombros o xale ritual, o talit que o mohel havia me 

dado. [...] 

Li o trecho da bíblia; sem erros, a voz firme, as franjas do talit me caindo sobre o 

lombo e as ancas, a pata dianteira escavando o chão – o que me acontecia quando 

estava nervoso. 

- Agora – disse meu pai, quando terminei –, tu és um verdadeiro judeu (SCLIAR, 

1980, p.60-61). 

 Quanto à imigração judaica para o Brasil, a qual juntou grupos judeus distintos 

culturalmente e provenientes de regiões diferentes da Europa, nos esclarece Roberto Grün, 

Ao chegar ao Brasil, os judeus de diversas origens tenderam a se agrupar a partir da 

constituição de sinagogas que cumpriam os ritos trazidos de seu local de origem [...]. 

Uma inovação, típica dos países de destino da imigração, foi a constituição de 

organizações de oriundos das diversas cidades ou regiões da Europa oriental. Essas 

organizações, as Landsmannschaften, denotavam claramente a existência de um 

espaço leigo de possibilidades de agregação, não controlado pelas autoridades 

religiosas. Mas, sobretudo para o desenvolvimento de meu argumento, tanto as 

sinagogas quanto as Landsmannschaften eram empreendimentos focados sobre 

grupos segmentados de judeus de uma determinada origem. No mesmo sentido as 

memórias dos primeiros imigrantes nas cidades grandes registram a estranheza com 

que os diversos grupos de judeus encaravam os indivíduos de “mesma religião” 

provenientes de outras partes do Velho Mundo. As diferenças nos rituais religiosos, 

na organização da família, nos costumes alimentares (aparentemente não na 

interpretação das regras da comensabilidade) e principalmente no porte físico eram 

percebidas, verbalizadas e sinalizavam alteridade. Os casamentos entre judeus de 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

332222 
 

origem diversa – principalmente no que se refere às macro-origem européia e 

médio-oriental – eram raros e considerados “instáveis”. (GRÜN, 1999, p. 365). 

 Por fim, as obras selecionadas para este estudo buscarão por compreender como se 

determinam as relações entre literatura e sociedade uma vez que o estudo da literatura reflete 

o homem em seu tempo. De acordo com Candido, 

averiguar como a realidade social se transforma em componente de uma estrutura 

literária, a ponto dela poder ser estudada em si mesma, e como só o conhecimento 

desta estrutura permite compreender a função que a obra exerce (CANDIDO, 2000, 

p.1). 

Após o exame das informações acima citadas e de sua organização será elaborado um 

trabalho final, no qual constarão os resultados obtidos na pesquisa, assim como maior 

aprofundamento sobre as obras e temáticas referidas, também será feita a revisão do texto, 

visando à publicação do mesmo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

332233 
 

Referências 

 

BHABHA, Homi. O local da cultura. Tradução de Mirian Ávila et al. Belo Horizonte: 

UFMG, 1998. 

 

BARTHES, Roland. Aula. São Paulo: Editora Cultrix, 1977. 

 

BORDINI, Maria da Glória & AGUIAR, Vera Teixeira de. Literatura – a formação do leitor. 

Alternativas metodologias. Porto Alegre: Mercado Aberto, 1993. 

 

CANDIDO, Antonio. Literatura e Sociedade. São Paulo: T. A. Queiroz, 2000. 

 

FOUCAULT, Michel. Microfísica do Poder. 4. ed. Rio de Janeiro: Graal, 1984. 

 

GAI, Eunice T. P. Narrativas e conhecimento. In: Desenredo, v.5, n.2, 2009. Disponível em: 

<http://www.upf.br/seer/index.php/rd/article/viewFile/1247/760>. Acesso em 11 jun. 2012. 

 

GENETTE, Gérard. Palimpsestos: a literatura de segunda mão. Extratos traduzidos do 

francês por Luciene Guimarães e Maria Antônia Ramos Coutinho Belo Horizonte: Faculdade 

de Letras, 2006. 

 

GIRARD, René. A violência e o sagrado. Tradução de Martha Conceição Gambini. São 

Paulo: Paz e Terra, 1998. 

 

GRÜN, Roberto. Construindo um lugar ao sol: os judeus no Brasil. In: FAUSTO, Boris. 

Fazer a América. São Paulo: EDUSP, 1999. 

 

HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. Tradução Tomaz Tadeu da Silva e 

Guacira Lopes Louro. Rio de Janeiro: DP&A Editora, 2004. 

 

KOCH, Ingedore G.V.; BENTES, Anna Christina; CAVALCANTE, Mônica M.. 

Intertextualidade: diálogos possíveis. São Paulo: Cortez, 2007. 

 

MAGNANI, Maria do Rosário M. Leitura, literatura e escola: a formação do gosto. São 

Paulo: Martins Fontes, 1989. 

 

PERRONE-MOISÉS, Leyla. Altas literaturas – Escolha e valor na obra crítica de escritores 

modernos. São Paulo: Companhia das letras, 1998. 

 

REIS, Roberto. Cânon. In: JOBIM, José Luís (org.) Palavras da crítica. Rio de janeiro: 

Imago, 1992. 

 

RICOEUR, Paul. Hermenêutica e ideologias. Petrópolis: Vozes, 2008. 

 

SCLIAR, Moacyr. O centauro no jardim. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1980. 

 

SCLIAR, Moacyr. A festa no castelo. 4. ed. Porto Alegre: L&PM, 1991. 

 

 

 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

332244 
 

 

Violência e subjetividade na narrativa latino-americana contemporânea 

CARDOSO, Rosane Maria
*
 

 

Resumo: Este artigo apresenta a pesquisa, ainda em andamento, Violência e subjetividade na narrativa latino-

americana contemporânea.  A violência na narrativa latino-americana é vista, geralmente, na perspectiva da 

violência urbana, caso do Brasil, na denúncia do autoritarismo político, do terrorismo ou, mais recentemente, do 

narcotráfico, em países hispânicos. Pensamos que há um amplo campo de estudos oferecidos pela narrativa 

contemporânea no que tange a um olhar mais subjetivo ao problema da violência. Ou seja, esta investigação 

volta-se para o “narrar sobre si” e sobre a violência, sobre o olhar e o sentir do homem contemporâneo para a 

brutalidade que o cerca ou que faz parte de seu recente passado. São objetivos da pesquisa: a) estudar a violência 

na narrativa latino-americana contemporânea apresenta para os sujeitos que a narram; b0 perceber a violência na 

narrativa latino-americana do ponto de vista hermenêutico e cultural; c) refletir sobre a subjetividade narrada, ou 

seja, sobre os sujeitos submetidos à violência e sua percepção diante do vivido e mesmo do não vivido; d) 

analisar a passagem do boom hispano-americano dos anos de 1960 para o pós-boom dos anos de 1990 e 

subsequentes, no que se refere à temática sobre a violência nos países andinos; e) estabelecer contato com 

centros de estudos sobre a violência na América Latina. Esta investigação é de base qualitativa e se desenvolverá 

através de estudo bibliográfico, contemplando a literatura latino-americana, notadamente a literatura hispânica. 

Teoricamente, o estudo apropria-se de várias perspectivas teóricas sobre a violência, apoiando-se em autores 

como René Girard, Hannah Arendt, Karl Kohut, Georges Sorel, Yves Michaud, entre outros. Do ponto de vista 

da hermenêutica, da memória e da subjetividade, segue-se Paul Ricoeur. Os resultados, até o momento, estão 

relacionados principalmente com estudos sobre a violência e sobre narrativa, subjetividade e conhecimento. 

Confirmado o embasamento teórico, revisados os objetivos e a hipótese da pesquisa, procedeu-se à definição e 

análise de obras a fim de dar início à produção de estudos e publicações. Foram gerados artigos, publicação em 

anais, apresentações em eventos. O estudoinsere-se na linha de pesquisa do PPGL/UNISC “Leitura, 

Subjetividade e Memória”. 

 

Palavras-chave: Narrativa latino-americana. Violência. Subjetividade. 

 

 

Introdução: A violência e a literatura 

Segundo José Manuel Delgado Camacho (20011), a violência pertence à literatura 

como uma estética literária e está presente desde a épica grega, manifestando-se de diferentes 

formas ao longo da história da arte literária. Partindo do pressuposto do estudioso, 

percebemos que o intrínseco da violência narrativa não exclui sequer as histórias infantis, 

geralmente vistas como cândidos contos para acalentar a infância. 

Dessa perspectiva, os contos de fadas são imbatíveis. Tremendamente brutais, a 

violência está vinculada à justiça e ao restabelecimento da paz e, sobretudo, à garantia do final 

feliz. A moça sob a ameaça de ser esquartejada, a subjugação moral, os trabalhos forçados ou 

o devoramento são formas de iniciação e posterior crescimento do herói.  

                                                           
*
 Universidade de Santa Cruz do Sul (UNISC). E-mail: rosanemc@unisc.br. 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

332255 
 

A violência conduz a vida de Gilgamesh, de Aquiles, de Odisseu. Está na Bíblia, em 

Shakespeare, em Cervantes e em Dostoievski. Nas mitologias e nas épicas, a violência se 

constitui em uma necessidade. Urano e Cronos não poderão manter o poder se não for pelo 

aniquilamento dos filhos. O ato de violência é o que regula, naquele momento, o mundo e faz 

com que adquira o seu ritmo. Se uma espécie de civilidade vai chegar com Zeus, este deus 

imporá tantos outros atos cruéis a fim de ratificar seu poder. Porém, muito antes disso, Gaia 

se utilizara do Tártaro para gritar seu ódio profundo a essa mesma ordem, no que se pode ver 

vingança, mas também resistência às forças instintivas básicas. 

Contudo, a maldade de dimensões olímpicas não é maior do que a maldade miúda do 

homem oprimido no subsolo, segundo Dostoiévski. Seja na vileza explicita de Rashkolnikov 

ou na idiotia do príncipe Michkin, tudo faz notar o modo como o coletivo se articula para 

lograr seus objetivos raramente voltados para o bem comum. 

Hamlet, por sua vez, depara-se com o desconforto de descobrir a perda do que 

imaginava ser a vida e, na sua surpresa, fere a muitos e, sobretudo, a si mesmo.  O que o 

corrói e o faz agir não é o desejo por um reino, mas a necessidade de alimentar sua 

inconformidade com o mundo. E o mais nobre dos dinamarqueses entoa uma 

ramerrãoincessante contra a mãe e o padrasto, fazendo ver a inércia diante da potência 

absurda da violência de estar vivo. 

Ao observarmos essas idiossincrasias da violência, parece que aproximamos e 

afastamos conceituações sobre ela. O ato de matar, ferir ou ofender alguém extrapola quase 

que imediatamente a si próprio para ir esconder-se nas dobras mesmas do ato e no 

ensimesmamento.  Por isso, é necessário olhar no olho da violência, entender a sua gênese, o 

seu sentido, a sua constituição subjetiva, esse eu que grita, lá do Tártaro e que se sobrepõe à 

razão e à pureza almejada pelo herói. 

A violência, segundo quem a impõe, é a superação do medo e a necessidade de 

sobrepor-se ao inimigo, independente de quem seja. Não se olha o sujeito, se olha a que grupo 

pertence, o que vem a representar, quais reações provoca. Matar ou subjugar o outro é manter-

se no poder, ainda que esse poder não exista de fato. Porém, entre os que sofrem a opressão, 

há os que seguem temendo, dia a dia, o que supostamente passou. E há os que pensam sobre 

esse limbo que resta, este espaço entre o vivido e a permanência do assombro.  O limbo 

compreende, inclusive, a não captura do todo, o pasmo que resta diante do que não tem como 

estar suficientemente claro. 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

332266 
 

Violência e literatura hispano-americana 

Pensar a violência na narrativa latino-americana está longe de ser uma novidade, 

principalmente se considerarmos a longa história de ditaduras nos países latinos. A derrocada 

gradual da violência imposta pela tirania política, no entanto, foi rapidamente substituída por 

outras formas de brutalidade, como o narcotráfico, as guerrilhas civis, a violência social, os 

assaltos e assassinatos, a delinquência juvenil e o acesso às armas. Não se pode dizer, 

evidentemente, que se trata de uma especificidade da América Latina. Histórias de violência 

extrema fazem parte da história do mundo. É o modo como foram vencidas guerras, disputas 

próprias, hierarquias sociais.  A maioria das transgressões vem acompanhada de um ato mais 

ou menos violento.  

Alguns escritores contemporâneos, contudo, tem se voltado à reflexão para além da 

ação violenta, centrando-se no homem que a vive e a reconstitui através da memória e da 

narrativa como modo de entendê-la. Essa perspectiva permite uma análise mais subjetiva do 

fenômeno. Se, por um lado, para distintos estudiosos do tema, a violência se manifesta como 

intrínseca à vida comunitária e política, também é verdadeiro que ela toma dimensões 

inapreensíveis, na medida em que segue na vida das pessoas mesmo após sua ação. Ou seja, o 

impacto da guerra ou de uma violação permanecealém do momento, perpetuando-se na 

memória e na subjetividade dos que a sentiram na pele.  

A literatura contemporânea latino-americana, notadamente a hispânica, tem olhado 

para o seu tempo e espaço de maneira distinta de seus famosos antecessores dos anos de 1960. 

Se o boom “apresentou” a literatura hispano-americana para o mundo, os contemporâneos 

ampliam profundamente esse âmbito. Permanece a discussão sobre temas locais, mas os 

heróis estão cansados e inquietos como o homem contemporâneo de qualquer lugar. As 

incertezas são as mesmas e, além disso, há que se deixar para trás as marcas das violências 

recentes que o constituem ou compreender as presentes com as quais tem de lidar como parte 

do cotidiano.   

Do ponto de vista da estrutura narrativa, sente-se a gosto para experimentar vários 

gêneros, flertando com o hibridismo, seja pela mescla entre o ficcional e o dito real, seja pelos 

gêneros narrativos pelos quais passeia. Permite-se voltar ao gênero de massa, como o policial, 

vive da introspecção, joga com a linguagem cinematográfica, coloca na berlinda a separação 

entre o ficcional e o biográfico. Independente do estilo, no entanto, o tema da violência tem 

sido uma constante.  



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

332277 
 

As colônias espanholas estabeleceram os primeiros registros de literatura hispano-

americana, através dos comandantes das embarcações, contando detalhes da “descoberta” e, 

posteriormente clérigos, missioneiros e jovens filhos dos colonizadores. Frei Bartolomeu de 

Las Casas, porém, foi um dos primeiros a denunciar o massacre ocorrido na América 

hispânica, em Brevísimarelación de ladestrucción de Las Indias. Depois de narrar a conquista 

e as maravilhas da terra, dedica-se a mostrar, em contrapartida às belezas do Novo Mundo, as 

crueldades dos espanhóis, bem como o descumprimento das leis. Enquanto Cortés, Oviedo e 

tantos outros se preocupavam em enaltecer seus feitos ou em seduzir leitores, Las Casas 

tentava, relato após relato, convencer aos reis espanhóis que a conquista não reluzia tanto 

quando a pintavam. Brevísimarelacióné, provavelmente, a primeira escritura a relacionar 

literatura e violência na América Hispânica. 

Durante séculos, a literatura hispano-americana esteve à sombra, inclusive no 

efervescente período de independência dos países colonizados. De nenhuma forma isso 

significa pouco desenvolvimento da intelectualidade local. Ao contrário, foi uma época de 

intenso envolvimento político dos intelectuais (FRANCO, 2002, p.37). Também há o fato de 

a literatura hispano-americana ter sido marcada, sobretudo, pela intenção deestabelecer uma 

identidade nacional, processo que teve início no século XIX, por ocasião da gradual 

independência das colônias.  

A literatura hispano-americana se institui, estritamente, com o Modernismo que se 

afasta do cânone europeu com autores como José Martí e Rubén Darío. Mas será somente nos 

anos de 1960 que acontecerá a grande reviravolta na literatura. Sociedade, política, 

regionalismo, facilidades editoriais, tudo se coaduna para que a escritura hispânica saia do 

limbo e estabeleça o chamado boom. Segundo Bragança: 

A literatura latino-americana teve, a partir dos anos sessenta, uma dimensão de 

visibilidade e abrangência jamais conseguida até então. A riquíssima profusão de 

obras que se editavam e se reeditavam a partir daquela década marcou 

definitivamente a historiografia literária do continente, dando realce internacional a 

uma geração de escritores que, até aquele momento, tinham uma enorme dificuldade 

de circulação inclusive no interior da própria América Latina. (2008, p. 119). 

Sem dúvida, o realismo mágico teve uma importância nada vulgar nesse êxito de 

público e de crítica. Embora o gênero já fosse conhecido em obras europeias, o mágico 

hispânico tem nuances jamais vistas, assim, mesclado com uma cultura que sempre soou 

como maravilhosa para o público estrangeiro. Desse modo, exotismo, fantástico e denúncia 

juntaram-se em dosagem certa, através de grandes escritores como ocolombiano Gabriel 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

332288 
 

García Márquez, o peruano Mario Vargas Llosa, o argentino Julio Cortázar e o mexicano 

Ruan Rulfo. 

Dando continuidade e tambémcontrastando com o boom, o pós-boom pode ser visto 

como o momento das mulheres escritores. Segundo Shaw, o princípio do pós-boom está na 

obra Soné que lanieveardía, de Antonio Skármeta, em 1975. Porém, La casa de losespíritus, 

de Isabel Allende, de 1982, é o exitoso representante dessa nova leva, ainda que, criticamente, 

seja uma reafirmação do esquema marqueziano, narrado pelo viés feminino. Apesar de se 

falar em marcos literários, é um equívoco delimitar datas de início das duas tendências na 

literatura hispano-americana. Elas se entrelaçam frequentemente e, além disso, dois dos 

maiores representantes do boom, Márquez e Llosa, seguem produzindo e denunciando a 

realidade que vivem seus respectivos países.  

Mario Vargas Llosa, por exemplo, se dedica a apontar as precárias condições de vida 

no interior do Peru, assim como retoma temas como a ditadura, o terrorismo, o povo da 

Amazônia peruana. O autor, inclusive, ampliou seu campo de denúncia em 1981, ao escrever 

Guerra de findel mundo, sobre a revolta de Canudos, baseado em Os sertões (1902), de 

Euclides da Cunha. 

 

A pesquisa  

À pesquisa que ora desenvolvemosinteressa sobremaneira a violência, masnão apenas 

a violência como o tomar de armas e matar a inocentes, mas sobre essa hermenêutica da 

violência, sobre o sentido que tem para quem a inflige e para quem a sofre e sobre o 

conhecimento que impõe. A violência interessa como algo que ressoa muito depois que 

passou e se constitui, por isso, em narrativa sobre si mesma.  

O estudo dedica-se a romances lançados a partir da década de 2000 e centra-se 

principalmente em obras colombianas e peruanas, tendo em vista o reconhecimento das 

referidas obras, assim como a abundancia de produção qualificada. Nesse grupo, a violência 

aparece relacionada ao pós-terrorismo peruano e ao sicarismo e ao narcotráfico na Colômbia. 

O caso do Peru, especialmente, gerou a discussão sobre a subjetividade, pois tanto Santiago 

Roncagliolo, em Abril rojo (2006) quanto Alonso Cueto, notadamente em Grandes miradas 

(2003) eLa hora azul (2005), concentram-se na memória e na subjetividade das personagens, 

criando um novo modo de contar a violência.  



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

332299 
 

No caso das referidas obras, a narração se desenvolve a partir de uma perspectiva 

interior de tentativa de compreensão da violência e, sobretudo, de uma busca por conhecer-se 

através do narrado, como podemos ver em Félix Chacaltana Saldívar, um chefe de polícia 

preso a um profundo complexo de inferioridade por sua condição indígena e provinciana. 

Além disso, ocupa uma função conveniente ao exército, o que se agrava seu papel 

subserviente e dá-lhe a consciência de ser tão insignificante aos demais a ponto de poder estar 

onde está. O que quer que testemunhe jamais será levado a sério pelo status quo. 

Em relação à Colômbia e ao sicarismo e o narcotráfico, são focalizadas Rosario 

Tijeras, de Jorge Franco Ramos, La virgen de lossicarios, de Fernando Vallejos, e El ruído de 

las cosas al caer, de Juan Gabriel Vázquez, obras que narram, em primeira pessoa, a relação 

com a violência e com a sobrevivência, para além de julgamentos a respeito de heróis ou 

bandidos, principalmente porque os protagonistas frequentemente circulam nas duas 

perspectivas.  

Ressalta-se que a pesquisa Violência e subjetividade na narrativa latino-americana 

contemporânea, apesar de considerar o contexto político, histórico e social dos respectivos 

países, centra-se na constituição da obra e das personagens, esquivando-se de emitir juízos de 

valor a respeito dos países e da violência desses países para além do que ocorre no âmbito da 

narrativa de suas personagens. Nesse sentido, reforça-se que a definição do corpus deve-se a 

critérios que respeitem a presença da violência política e social e seu peso na subjetividade 

das personagens. Esse tipo de preocupação deve-se também ao fato de parecer-nos impossível 

olhar imparcialmente para, por exemplo, os discursos do Estado e dos senderistas e não é 

objetivo da análise acenar para este ou para aquele partido.  

Além disso, quando se trata de literatura hispano-americana, é preciso atentar para a 

forte pressão editorial do momento. Violência e literatura na América Latina é assunto de 

moda. Desde o boom, muitas obras sofrem do fenômeno da “alfaguarização”, referência a 

premiações recebidas pelos livros publicados por autores hispano-americanos. Víctor Vich 

(2009), por exemplo, destaca:  

Hay una fuerte presión del mercado por determinados significados, por difundir 

determinadas representaciones. Los escritores terminan siendo absorbidos y se 

vuelven funcionales a dichas demandas. Lo que vemos en la actualidad de manera 

muy clara es una demanda de exotismo. Se trata de un primer mundo saturado, 

hastiado del fracaso de su modernidad, del fracaso de sus modelos económicos y de 

sus paradigmas de conocimiento, que tiene necesidad de salir y ver otro tipo de 

medicina, otro tipo de comida, otro tipo de literatura, otro tipo de subjetividad, de 

religión. Eso finalmente se mercantiliza y se convierte en productos exóticos. Casos 

como el de Abril rojo pueden interpretarse como respuestas a esa demanda de 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

333300 
 

exotismo. En la cultura peruana, esa presión del mercado mundial por imponer 

representaciones exóticas de lo nacional viene siendo reproducida a partir del 

turismo, de Promperú, y también de textos literarios. (VICH, 2009, p.113) 

Tem-se como hipótese de pesquisa que a narrativa latino-americana contemporânea – 

no caso a andina – visa a desterritorializar
32

a violência, na medida em que rompe com a 

premissa da regionalidade e da denúncia reformista (ou dos princípios estabelecidos pelo 

boom dos anos de 1960), e passa a olhar para a violência a partir da subjetividade, da 

memória e da narrativa do sujeito – um homem inquieto porque contemporâneo e globalizado. 

Autores como Georges Sorel, René Girard, Hannah Arendt, Karl Kohut, Yves 

Michaud, entre outros, acenam para as diversas possibilidades não só olhar para a violência, 

mas também de senti-la. A antropologia, a política, a psicanálise, a história, a sociologia, a 

filosofia e quantas áreas existam sobre o pensar a vida e a vida em comunidade, discutem-

nade seus respectivos pontos de vista. Para René Girard, nosso principal teórico, a violência 

emana na humanidade.  

Segundo ele, a sociedade passa, culturalmente, pela necessidade de promover uma 

diferenciação social, já que o contrário gerará o caos que, por sua vez, recai sobre todo o 

grupo. Portanto, é preciso estabelecer os limites, inclusive hierárquicos, de cada um. A 

solução diante da crise é o sacrifício vitimizador: um bode expiatório deverá aplacar a crise 

em que mergulhou o grupo. Não haverá comiseração ou defesa, pois, diante do caos, a vítima 

escolhida se tornará inimiga de todos. Ela é o outro extremo da comunidade. Com isso, está 

estabelecido o sacrifício que purificará a todos e trará a paz coletiva. A violência, por sua vez, 

é inerente ao sacrifício e irrefutável, pois não oferece oportunidade de vingança. O bode 

expiatório é definitivamente silenciado.  

Para chegar-se a memória sobre a violência, consideramos o modo hermenêutico de 

abordagem, o conhecimento. Para Paul Ricoeur, a hermenêutica se apresenta comoa teoria 

das operações da compreensão em sua relação com a interpretação dos textos. (RICOUER, 

2008, p.23). Para ele, compreender leva à orientação a respeito de determinada situação. Não 

se trata de um abarcamento total do fato, mas de uma possibilidade de ser desse fato. Assim, 

perceber o sentido de um texto está em justo perceber indicações do texto, o que o amplia, e 

não em aprisioná-lo em um sentido.  

Sobre a memória, ainda, interessa seu posicionamento (RICOEUR, 2007) sobre a 

memória pessoal. Esta é a memória que pertence somente à determinada pessoa e está baseada 

                                                           
32

 Termo e conceito de Beatriz Resende (RESENDE, 2008. p.72). 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

333311 
 

no vivido até aquele momento, trazendo consigo as marcas do sujeito, de um “si” e quando 

alguém busca suas próprias memórias está diretamente recordando de si, de seus atos e 

imagens. Desse modo, a memória é também o que pensamos a respeito de algo e não o “algo” 

simplesmente. A memória, segundo Ricoeur, é, pois, o presente do passado. Assim, dessa 

perspectiva, podemos considerar a memória como um fenômeno da subjetividade. 

 

Considerações finais 

Os resultados da pesquisa, até o momento, estão relacionados principalmente com 

estudos sobre a violência e sobre narrativa, subjetividade e conhecimento. Confirmado o 

embasamento teórico, revisados os objetivos e a hipótese da pesquisa, procedemos à definição 

e à análise de obras a fim de dar início à produção de estudos e publicações. Foram gerados 

artigos, publicação em anais, apresentações em eventos. Avaliou com mais profundidade a 

obra La hora azul, do escritor peruano Alonso Cueto. A narrativa discute a violência do pós-

guerra relacionado à luta entre o Estado e o grupo Sendero Luminoso, no Peru. Nesse sentido, 

podemos apresentar algumas considerações. 

A literatura ficcional peruana demorou a tomar a existência do Sendero Luminoso 

(1980) e do Movimento Revolucionário Tupác Amaru (1984) como tema. Segundo Max Cox 

(2000) e José Manuel Camacho (2011), esse processo começa em meados de 1986 e, a partir 

daí, adquire força e o mercado hoje apresenta um considerável número de contos e romances 

sobre o tema, alguns excelentes e outros questionáveis. A maioria dos escritores presentes na 

conhecida antologia do conto peruano proposta por Cox pertencem, portanto, ao que ele 

chama de “boom andino”. Por um lado, atende aos interesses dos leitores e, por conseguinte, 

ao trabalho das editoras em perceber a demanda. Essa demanda, por sua vez, foi incentivada 

por uma série de concursos literários que descobriram autores jovens interessados na região 

andina.  

Por outro lado, seguindo a perspectiva de Camacho, o interesse do leitor está 

precisamente no tema da violência política na narrativa indigenista e a curiosidade de 

receptores citadinos pelo que acontece na serra. O êxodo para os centros urbanos reduz o 

interesse pela cultura e pelos mistérios regionais.  Contudo, a violência ocorrida nas décadas 

de 1980 e 1990 acendeu a curiosidade pelo que acontece na serra. Outro mistério surge, 

portanto. Dessas considerações de Camacho, advêm outras.  



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

333322 
 

Trata-se de um passado recente e podemos inferir que a maioria dos leitores vivenciou 

o período da Guerra Sucia, ainda que à distância ou pela notícia de jornal. O que as narrativas 

provocariam, além do aliciamento natural do texto literário?  A violência vista de longe, ou 

como ficção, afasta o terror vivido, permite olhar para ele como se fosse mais uma novela? 

Ou a literatura possibilita, como ao protagonista de La hora azul, a compreensão do mal? 

Victor Vich (2009) observa sobre o papel da literatura de violência política peruana. 

No entanto, é possível ampliar seu ponto de vista para o estudo da violência na literatura: 

La literatura, la cultura en general, las prácticas simbólicas, son las que están 

intentando procesar mejor lo sucedido: qué fue que lo que pasó y por qué pasó. En 

ese sentido, la cultura sustituye el debate político, porque este es un debate 

puramente artificioso, lleno de silencios y lleno de intereses. Por el contrario, es el 

lugar de lo simbólico, el de la cultura, el que, por un lado, está intentando narrar lo 

sucedido y, por el otro, encontrar las imágenes que puedan interpretarlo, vale decir, 

que vayan estableciendo su sentido. (VICH, 2009, p.116-117) 

É certo, no entanto, que o sentido da violência quase sempre escapa das mãos, na 

medida em que se tenta apreendê-la. A narrativa de Cueto permite pensar sobre as 

possibilidades de uma literatura que atravessas as fronteiras entre o relato factual e o ficcional, 

embora não se tenha alcançado limitar o que é o real em contraponto a uma verdade articulada 

pela literatura.  

Sobre a violência, há muito queconsiderar, do ponto de vista teórico. Por essa razão, 

consideramos este trabalho de pesquisa apenas incipiente e prevemos uma larga discussão 

sobre o tema. Dentre as considerações a que chegamos, a “certeza” que trazemos reside na 

subjetividade da própria violência, inalcançável nela mesma, incompreensível para quem a 

sofre, irrefreável para quem a impõe, enigmática para os que a estudam.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

333333 
 

Referências 

 

BRAGANÇA, Maurício de. Entre o boom e o pós-boom: dilemas de uma historiografia 

literária latino-americana. Revista Ipotesi, Juiz de Fora, n.1, 2008. Disponível em 

<http://www.ufjf.br/revistaipotesi/files/2011/05/11-Entre-o-boom-e-o-p%C3%B3s-

boom.pdf.>Acessoem20 agosto de 2011. 

 

CAMACHO DELGADO, José Manuel. Aquiles en los Andes – el odio y sus máscaras en la 

narrativa peruana de la violencia.Disponível em <http://www.tinta-

china.net/j_m_camacho_12.htm>. Acesso 23 de agosto de 2012. 

 

CHEVALIER, Jean & GHEERBRANT, Alain. Dicionário de símbolos. Rio de Janeiro: José 

Olympio, 1991.  

 

COX, Mark R. El cuento peruano en los años de violencia. Lima: Editorial San Marcos, 

2000. 

 

CUETO, Alonso. La hora azul. Barcelona: Anagrama, 2005. 

 

____. Grandes miradas.  Barcelona: Anagrama, 2001. 

 

FRANCO, Jean. Historia de la literatura hispanoamericana. Barcelona: Ariel, 2002. 

 

FRANCO RAMOS, Jorge. Rosario Tijeras. Barcelona: Alfaguara. 

 

GIRARD, René. A violência e o sagrado. São Paulo: Paz e Terra, 1990. 

 

MICHAUD, Yves. A violência. São Paulo: Ática, 2001. 

 

ODALIA, Nilo. O que é violência. São Paulo: Brasiliense, 1983. 

 

RESENDE, Beatriz. O escritor latino-americano e a nação: um problema. In: ____. 

Contemporâneos – expressões da literatura brasileira no século XXI. Rio de Janeiro: Casa da 

Palavra/Biblioteca Nacional, 2008. p. 63-76. 

 

RICOEUR, Paul. A memória, a história, o esquecimento. Campinas: Unicamp, 2007. 

 

_____. Hermenêutica e ideologias. Petrópolis: Vozes, 2008. 

 

RONCAGLIOLO, Santiago. Abril rojo. Madrid: Alfaguara, 2006. 

 

SHAW, Donald L. La nueva narrativa hispanoamericana – boom, posboom, posmodernismo. 

Madrid: Cátedra, 2008. 

 

SOREL, Georges. Reflexões sobre a violência. São Paulo: Martins Fontes, 1991. 

 

UBILLUZ, Juan Carlos, HIBBETT, Alexandra & VICH, Víctor. Contra el sueño de los 

justos: la literatura peruana ante la violencia política. Lima: IEP, 2009.  

 

VALLEJO, Fernando. La virgen de los sicarios. Bogotá: Alfaguara, 2002. 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

333344 
 

 

VÁSQUEZ, Juan Gabriel. El ruido de las cosas al caer. Bogotá: Alfaguara, 2011. 

 

Una violencia de novela. Entrevista de Víctor Vich concedida a Martín Paredes. Revista 

Quehacer DESCO, no 174, 2009. p.110-117. Disponível em 

<http://www.desco.org.pe/quehacer-todas.shtml?x=5972>. Acesso em 29 de agosto de 2012. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

333355 
 

 

Violência e memória em A hora azul, de Alonso Cueto: o impacto da violência na 

memória dos personagens 

TOMAZI, Julia
*
 

 

Resumo: O trabalho aqui apresentado se propõe a analisar as marcas da violência na memória dos personagens 

de La hora azul, de Alonso Cueto, bem como, introduz conhecimentos sobre a literatura hispano-americana e 

peruana em geral, que vão ser essenciais para o estudo. Nesta novela a memória é um dos aspectos mais 

relevantes e a mesma é marcada pela violência a que foram submetidos os personagens. A análise se propõe a 

comprovar os impactos da violência na memória dos personagens com isso, conseguimos demonstrar as marcas 

deixadas e a sua relevância no cotidiano daqueles que analisamos. 

 

Palavras-chave: Memória. Violência. Lembrança. Marcas. Guerra. 

 

 

Violência e memória são temas em obras literárias de todo o mundo e que permeiam o 

campo da literatura em vários segmentos, sendo que na maior parte do tempo são 

características da denúncia. Nosso trabalho tem como objetivo estudar esses dois assuntos em 

A hora azul, do peruano Alonso Cueto. 

O romance que inspirou a nossa análise é contemporâneo e tem a memória como base 

para a maior parte da história, é a memória mesmo que motiva o personagem narrador para 

escrever sobre as lembranças que esteve procurando. A violência, neste caso, é a característica 

mais relevante na memória dos personagens, sendo que a sociedade peruana do pós-guerra é 

pano de fundo da obra. 

Além de uma interpretação, a violência e a memória serão consideradas a fim de 

identificar seus vários aspectos no trabalho. O objetivo é orientar os feitios da realidade do 

Peru, que foram abordados no trabalho e como as marcas são claras de que a violência tem 

permeado o cotidiano dos personagens e que permanece na memória deles. 

Para contextualizar, é importante saber sobre a literatura hispano-americana como um 

todo, sendo que os primeiros registros da literatura dos países latino-americanos que foram na 

época das colônias espanholas, quando os intelectuais eram o clero, missionários, filhos de 

proprietários ou funcionários públicos. Em um lugar onde a cultura dos colonizadores foi 

imposta aos povos colonizados, cultura e religião permaneceram apenas nos registros, escritos 

                                                           
*
 Universidade de Santa Cruz do Sul (UNISC). E-mail: juliatomazii@hotmail.com. 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

333366 
 

principalmente por religiosos ou em cartas e relatos de viagens. Conforme destacado por 

Franco: 

A educação de uns e de outros tinha sido encargo da Igreja. Sua tradição literária era 

clássica e espanhola. Eles pensavam em termos de categorias literárias clássicas - a 

ode, a épica, elegia - ou formas disseminadas da Espanha, como o soneto, a canção 

tradicional e romance, comédia ou drama religioso. (FRANCO, 2002, p. 17) 

A literatura nos países da América Latina teve um pequeno desenvolvimento após a 

independência desses países. Segundo Franco (2002, p. 37), o período de independência não 

foi de grande literatura, mas os escritores estavam mais preocupados com o que estava 

acontecendo onde eles viviam. Ao longo dos anos, novos escritores se desenvolveram em 

países latino-americanos, muitos ainda sofreram com ditaduras e outros que partiram para 

outros países para aprender com escritores que se seguiram. Mas como disse Bragança:  

A literatura latino-americana teve, a partir dos anos sessenta, uma dimensão de 

visibilidade e de alcance jamais alcançada antes. A profusão de obras que foram 

editadas e reeditadas a partir dessa década marcou a historiografia literária e 

definitivamente o continente, dando realce internacional para uma geração de 

escritores que, até então, tinha uma grande dificuldade de movimento, mesmo dentro 

da própria América Latina. (BRAGANÇA, 2008, p. 119) 

Bragança explica que este momento, chamado por ele, de a "fertilidade literária", 

estava envolvido com a expansão do mercado editorial no continente e que isso levou à 

necessidade de uma demanda maior do intelectual presente na sociedade. Bragança afirmou 

que “Este momento foi conhecido como o boom da literatura latino-americana, e foi seguido 

por outras discussões no final da década, o que seria caracterizado como o pós-boom” 

(BRAGANÇA, 2008, p. 119).   

Esta consideração é oportuna para nós começarmos a falar sobre o boom e o pós-

boom, que são considerados os momentos mais importantes da literatura hispano-americana. 

O boom, como discute Shaw (2008, p. 237-251), foi um período marcado por câmbios 

significativos na novela hispano-americana e entre eles, um dos pontos mais fortes, foi o 

surgimento do realismo mágico que deu um olhar diferente à realidade antes descrita nas 

obras. Donald Shaw fecha o capítulo com o seguinte “A novela, qualquer novela, tem a 

obrigação de mudar os hábitos do leitor mais atento. Acreditamos que esta foi e é a grande 

conquista do boom. (SHAW, 2008, p.251)”.  

Em parte contrastando e em parte seguindo a ousadia do boom veio logo após o 

compromisso do pós-boom, momento de referencia para mulheres escritoras e que introduziu 

uma maneira nova e mais robusta de construção da novela.  O início do pós-boom está na 

obra, Sonhei que a neve ardia, de Antonio Skármeta, em 1975, e seu triunfo foi com A casa 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

333377 
 

dos espíritos, de Isabel Allende, em 1982, e eles são os pioneiros deste movimento que voltou 

a escrever sobre a realidade próxima e que valorizou a técnica inicial da construção da 

narrativa, o simples e popular. Devemos considerar que eles não têm datas ou características 

específicas estéticas são, acima de tudo, um período. 

Há muitos argumentos que podem ser considerados em relação às características 

desses dois períodos, pois a razão principal para o seu surgimento foi o grande comercio de 

livros. Mas não só isso, sendo que, para ser necessário o consumo de livros têm leitores e 

autores que se destacam. Por tudo isso, é verdadeiro dizer que muitos aspectos formaram o 

boom e o pós boom.  

O pós-modernismo surgiu na sequência de pós-boom e com fortes relações com o 

boom. Neste período são novamente retomadas as primeiras características conhecidas da 

literatura latino-americana. Shaw enfatiza que “o que encontramos no pós-modernismo é, por 

vezes a intensificação radical de tendências ou antirrealistas ou antimiméticas do boom.” 

(SHAW, 2008, p.326) 

Autores peruanos, como Mario Vargas Llosa também marcaram estes destacados 

momentos da literatura hispano-americana, sendo que produziram obras de grande relevância 

para o período. No próximo capítulo vamos privilegiar a literatura e seu contexto no Peru, 

aproximando-nos de nosso objetivo de estudo. 

 

Contexto literário peruano e a contemporaneidade 

A literatura peruana tem traços muito reais de sua sociedade, principalmente no que 

diz respeito às classes sociais, o que identifica uma também pode servir para outra sendo que 

a literatura é a manifestação do povo. As diferenças sociais foram sempre muito evidentes no 

país, bem como o preconceito aos índios que eram sempre submissos aos criollos, e tudo isso 

está intimamente ligado à cultura literária do país. 

Como defende Degregori "a peruana continua a ser uma sociedade culturalmente e 

etnicamente diversa, embora os setores dominantes do país se recusam a admitir isso em todas 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

333388 
 

as suas implicações."
33

 (DEGREGORI, 2007, p.25) Ele disse ainda em sua publicação que 

três grandes universos culturais podem ser distinguidos na sociedade peruana. 

Um dos universos culturais do Peru e que está ficando a cada dia menor é o que tem 

fortes características indígenas e comunicação em quéchua e outras línguas amazonicas. Essas 

pessoas preferem ser identificadas por agricultores, porque a palavra indiana tem um 

pejorativo forte. Caracterizam-se também como um dos três principais universos culturais e 

formam maior parte da população, os cholos, mais recentemente caracterizados, por andinos. 

Esta classe tem suas raízes culturais indígenas, mas incorporou muitos elementos e costumes 

da cultura ocidental. 

Como o terceiro mundo, são os criollos, a maioria formados nos povoados costeiras 

que são herdeiros do espanhol, que tiveram raízes em solo peruano e que estão mais próximos 

da cultura do Ocidente. Além desses três grupos também existem em muito menos imigrantes 

afro-peruanos e chineses a jusante. 

Enquanto os indígenas permaneceram na oralidade, se destacaram e foram por muito 

tempo a identidade da literatura peruana os criollos, que tiveram grande divulgação na região 

costeira do país e também em todo o mundo, devido aos seus laços espanhóis. Os andinos, por 

sua vez, foram representados por intelectuais das classes média e alta que têm esses elementos 

culturais indígenas.  

Sobre a questão Degregori diz: "As diferenças entre a narrativa criolla e andina não 

são, como erroneamente pensa, geográfica, mas cultural" (DEGREGORI, 2007, P. 26), de 

acordo com ele, por isso, são oferecidas duas visões diferentes do país e também dominação 

dos crioulos.Na década de sessenta, a dominação dos nativos começou a diminuir, e com isso 

uma crise foi instaurada, Mario Vargas Llosa foi considerado o autor melhor relatou este tema 

em, Conversa na Catedral. A crise dos criollos tirou a maioria das pessoas da escravidão e 

mudou rotina de muitos peruanos. 

O tempo de crise foi grande e os autores indianistas passaram a se identificar como 

andinos para acentuar a diferença em relação aos criollos. Para propor paz, sugestões foram 

feitas propondo mestiçagem das culturas a través da literatura, porém o que houve foi que a 

maioria dos escritores passou a fazer parte do que foi chamado de cegueira coletiva.  

                                                           
33

 Este texto é originalmente escrito em espanhol e sua versão original é: “la peruana sigue siendo una sociedad 

cultural y étnicamente diversa, aunque los sectores dominantes del país se nieguen a admitir esto en todas sus 

implicancias.” 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

333399 
 

Preferiram fechar os olhos para o conflito que ocorria no interior do país e foram os andinos 

que começaram a divulgar em suas obras a violência que aconteceu no conflito interno. 

No pós-modernismo da literatura peruana um dos mais conhecidos é Alonso Cueto, 

autor de A Hora Azul (2005). A narrativa apresenta a realidade do interior do Peru durante e 

após o conflito do Sendero Luminoso, também conhecida como Guerra Suja. Veremos sobre 

o que foi esta guerra no próximo tópico de estudo 

 

O Sendero e os militares 

O conflito do Partido Comunista com as forças estaduais Sendero Luminoso teve 

consequências graves para a sociedade peruana. O Partido Comunista do Peru, conhecido 

como Sendero Luminoso, era uma organização subversiva e terrorista, que em maio de 1980, 

desencadeou um conflito armado contra o Estado peruano e da sociedade contra a dominação 

dos militares. 

Um dos principais motivadores daquela que os senderistas chamaram de guerra 

popular foi Abimael Guzman. Ele ingressou no Partido Comunista, aos 20 anos, em 1953 e 

sempre se preocupou com a organização interna do partido. A definição da necessidade deste 

conflito foi decidido entre 1977 e 1979, quando o partido começa a ver a necessidade da 

violência para alcançar seus objetivos socialistas e em um período como explicou Cotler 

"realiza uma ruptura radical com as dinâmicas sociais e políticas vigentes no país e torna-se 

um projeto fundamentalista, potencial terrorista e genocida” (COTLER, 1997, p. 15) 

No início os senderistas foram tomados como justiceiros, porque livravam as cidades 

de estupradores e corruptos, como José Luis Réninque defende:  

A semente tinha sido uma temporada caminhante breve baseada na luz cauteloso de 

simpatia por 'companheiros' os jovens agricultores que limpavam as aldeias (...) No 

entanto, assim que o céu ficou nublado e venceu o tempo do medo (...) isto é, os 

segmentos de tempo da população se rebelou contra as imposições dos 

revolucionários.  (RÉNINQUE, 2009, p. 158) 

O Caminho atingiu seus objetivos, quando o governo levou à crise. Mas depois do que 

aconteceu não foi bom, então as pessoas de todo o mundo chamado e se esforçava para 

restaurar o governo e a república, com os métodos violentos da trilha eram demais e colocar 

medo na população. Esta aliança militar liderada Fujimori que, no início, era suportado. Mas 

seus métodos logo o levaram a ser repudiado. 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

334400 
 

Durante o conflito, o mais violento na história da República, o Caminho cometeram 

crimes graves que constituem crimes desumanos e foi responsável por 54% das mortes na 

comparação. Estimado total de vítimas foi de 31.331 pessoas. A guerra do Sendero Luminoso 

durou mais de uma década e deixou muitas sequelas na cidade de Ayacucho, que mais sofreu 

com o conflito.  

 

Memória e violência 

O que vamos estudar em A hora azul é o que ações violentas, tanto dos senderistas 

como dos militares marcaram a memória dos personagens que de uma forma ou de outra 

estavam ligados à guerra e tinham lembranças muito fortes do que eles sofreram e perderam 

no conflito, tanto aqueles que foram vítimas apenas, como aqueles que eram os autores de 

violência.  

Para entender o que será estudado a respeito da violência, então se torna necessário 

estudar o que é a violência e quais são as formas que ela vai aparecer no texto de Alonso 

Cueto. Por isso, é necessário definir o que vamos estudar sobre a violência no trabalho. 

Começaremos nossa discussão falando sobre a violência na relação íntima entre 

violência e a literatura norte-americana, em geral, e até mesmo os tipos de violência estudados 

e que nós vamos considerar no nosso trabalho. 

A América Latina tem longa história de violência política, principalmente em sua 

história e as pessoas que ainda sofrem com muitos conflitos, principalmente envolvendo 

questões políticas e de poder. Como Karl Kohut argumenta em seu artigo violência política e 

literatura, na qual ele explica que:  

Que América Latina é o continente violento por excelência é parece opinião comum, 

apesar de recentes eventos (principalmente os de 11 de setembro de 2001) e não tão 

recentes acontecimentos em vários países parecem indicar que ele não está sozinho 

nesta matéria. A última década, durante a qual foi concluída a transição para a 

democracia em um número de países que sofreram ditaduras militares, não foi capaz 

de apagar as memórias dolorosas que podem ressurgir a qualquer momento, como 

quando outro oficial argentino culpado de tortura é desmascarado, ou, no caso do 

Chile, o julgamento de Pinochet. (KOHUT, 2002, p.01) 
34

 

                                                           
34

 O texto é originalmente em espanhol e sua transcrição é: “Que América Latina es el continente violento por 

excelencia parece opinión común, a pesar de que los acontecimientos recientes (sobre todo los del 11 de 

septiembre 2001) y no tan recientes ocurridos en distintos países parecerían indicar que no se encuentra solo en 

este sentido. La última década, durante la cual se ha completado la transición democrática en una serie de países 

que habían sufrido dictaduras militares, no ha logrado borrar los dolorosos recuerdos que pueden volver a la 

superficie en cualquier momento, tal como ocurre cuando otro oficial argentino culpable de torturas es 

desenmascarado o, en el caso de Chile, con el juicio de Pinochet. 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

334411 
 

É importante ressaltar que a violência política de que falamos é o único. Mas, no caso 

da América Latina, este tipo de violência, gerada por um poderoso grupo envolvido 

politicamente, foi o grande motivador e, talvez, que permitiu a alguns outros tipos de 

violência, como o pessoal, também discutida por Karl Kohut.  

Neste sentido, ainda se aplica, de modo que a definição de violência é relativo. 

Quando falamos de violência política, temos de considerar esta situação de violência também 

pode ser muito pessoal. Kohut (2002) diz que não é correto falar de toda a literatura hispano-

americana quer como um todo, quando falamos sobre as marcas da violência. É necessário 

analisar períodos, explica:  

Os anos dos anos 60 a meados dos anos 80 são uma fase particularmente violento da 

história do continente, e, embora, como eu disse, isso não é verdade para todos os 

países ou para todo o período, foi sentida como tal por intelectuais latino-americanos. 

(KOHUT, 2002, p. 13.) 

Já como defende Yves Michaud, a violência pode ser definida por ato ou condição, 

sendo que o ato de violência representa o momento, que é sentida fisicamente e o estado de 

violência a que as pessoas são submetidas, como quando as pessoas estão impedidos de levar 

suas vidas sociais por causa de uma guerra. 

Aqui analisamos os personagens de A hora azul que sofrerem tortura, violência e 

estupro, bem como aqueles que estavam em um estado de violência por estarem em cativeiro, 

incapaz de levar suas vidas por viverem na área de conflito armado entre o Sendero e os 

militares, e ainda aqueles que estavam em um estado de violência, por não poder defender sua 

família e ter que viver com as perdas da guerra. 

O último aspecto da violência a ser considerado é o discutido por René Girard em A 

violência e o Sagrado (2008), em que o autor fala sobre o aspecto cultural da violência em 

relação à religião. Girard (2008) afirma que a cultura criada foi de que a vida pode ser 

sacrificada, por um bem maior, você pode morrer para que outros possam ser salvos. 

Girard Assim começa uma longa discussão sobre o papel da vítima no sacrifício como a 

religião sempre incentivou e ensinou certa maneira de sacrificar um para o bem do coletivo. 

Schultz resume o que Girard defende "A violência que ameaça a comunidade é transferida 

para uma vítima designada por unanimidade: bode expiatório".  (SCHULTZ, 2004, p.8) A 

importância da ideologia na Girard para o trabalho é que os índios, vítimas diretas da guerra já 

estão em situação social vulnerável e são bodes expiatórios ideais. 

                                                                                                                                                                                     
 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

334422 
 

Memória e seus contextos 

Paul Ricoeur em seu livro A memória, a história e o esquecimento (2007), faz uma longa 

discussão sobre o que se torna memória e, especificamente, de onde vem essa memória, se ela 

vai ser uma ou muitas. A este respeito, vamos tratar a memória como uma lembrança do que é 

passado, sendo a sua lembrança pode ser de uma única pessoa ou muitas pessoas, que formam 

o coletivo.  

As memórias que vamos considerar são aquelas rotuladas com relevância vida dos 

personagens em algum ponto. Da memória pessoal podemos dizer que é aquela que apenas 

uma pessoa pode ter, essas memórias são armazenadas na base em que esta pessoa viveu e são 

"guardados", com tudo o que esta pessoa representa. Assim, de acordo com o que Ricoeur 

argumenta (2007), quando falamos sobre a memória pessoal é inevitável relacionar o pronome 

em si, porque quando alguém volta a suas memórias será diretamente lembrando-se de suas 

atitudes e sua imagem. 

Assim, Ricoeur nos lembra do que equivale a memória pessoal, se não as memórias 

que temos armazenados junto com as reflexões que fizemos a este respeito e o que pensamos 

sobre o que aconteceu. A memória, portanto, será também uma parte do que faz cada pessoa, 

por isso, quando olhamos para a nossa memória vimos um pouco do que somos. Ricoeur 

observa que: "Na medida em que esta é a memória do passado, o que dita o ritmo e sua 

relação com o interior pode ser facilmente estendido para a memória" (RICOEUR, 2007, p 

111) 

Assim, o trabalho, vamos olhar para os personagens que a memória da guerra que já 

faz parte do que eles são, a memória que vem a ser lembrado em todos os momentos e que 

influencia suas vidas diárias. A lembrança pessoal tem esses personagens é tão forte que pode 

ser a razão para que muitos deles não conseguem seguir os seus caminhos de forma pacífica. 

A memória coletiva é aquela que as pessoas têm em comum, para que possam estar 

presentes na coletiva, as memórias tem que tratar a respeito de algo que foi visto por todos e, 

portanto, sendo a lembrança coletiva seria a memória de um evento ou uma espaço que 

poderia ser compartilhado por mais de uma pessoa que estava no lugar ou no evento. Assim, a 

memória coletiva tende a ser o resultado de algo social ou pelo menos que foi socializado. 

Para Ricoeur (2007) a memória coletiva tem vários aspectos a serem refletidos em cima, 

sendo que o coletivo pode, portanto, ser considerada como uma referência para "refrescar" a 

memória pessoal. 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

334433 
 

Ricoeur (2007) fala ainda que entre estes dois conceitos há uma memória que faz a 

mediação e estudo, incluindo abordagens, ou que seja um pouco, estes dois campos muito 

diferentes. O autor se aplica tanto a memória pessoal, que só eu tenho e do coletivo que é 

constantemente reformulado por nós, são baseados no próximo. O próximo, de acordo com 

Ricoeur (2007), torna-se o que escuta e partilha as memórias, uma vez que ele ouve e sabe 

sobre isso de que eu tenho memória e que o coletivo tem memórias.  

  

A memória da guerra nos personagens 

Em A hora azul, Alonso Cueto escreve a respeito de um advogado bem sucedido e que 

com a morte de sua mãe se depara com um passado que não sabia ter. Ele descobre os 

horrores de uma guerra da qual seu pai, militar, foi personagem e ainda descobre o que foi 

realmente o conflito interno do Perú, tudo através de testemunhos. 

Tudo o que o personagem principal, Adrián Ormache, descobre é fruto da memória 

dos personagens e em grande maioria os fatos foram marcados pela violência de uma guerra 

opressora e que deixou muitas sequelas tanto nas vítimas, quanto nos praticantes dos atos 

violentos. São as memórias dos demais personagens que permitem que Adrián construa uma 

nova memória sobre seu próprio passado. 

Os primeiros contatos do advogado com a violência da guerra começam quando ele 

resolve buscar uma moça, sobre a qual seu pai falou antes de morrer e sobre a qual encontro 

cartas em meio às coisas de sua mãe após sua morte. Segundo o que ele percebe a moça teria 

sido violada por seu pai e foi a busca por ela que motivou a historia. 

Os primeiros vestígios de violência que queremos tratar são aqueles que 

permaneceram na memória dos militares, aqueles que praticaram a violência, mas que de 

alguma forma, também foram vítimas dela e tiveram sua memória marcada. As primeiras 

memórias de militares na guerra ele teve com dois antigos amigos e soldados de seu pai 

Guayo e Chaco, estão entre muitos outros personagens, dois dos que mais abertamente 

falaram sobre o que houve no conflito. É através deles que Ormache filho vê as marcas da 

violência nos soldados: 

Depois de um tempo, estimulados recordaram alguns métodos de tortura. Às vezes 

os metíamos em baixo da água em uma banheira para confessar. Se nós não 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

334444 
 

fazíamos para eles, eles o fariam. Às vezes a gente colocava arames nas bolas ou 

seios. Mas às vezes apenas. (CUETO, 2005, p. 75)
35

 

Estas são as histórias que representam a memória dos personagens da historia, na 

versão dos soldados, pelos quais Adrián ficou sabendo como era a rotina de seu pai. Assim os 

dois soldados falaram da violência e relatou o que marcou suas memórias, eles confessaram 

que suas vidas não eram a mesma coisa com a constância das imagens de guerra em suas 

mentes. Os soldados Chaco e Guayo também são surpreendidos com o terror em suas mentes, 

apesar matarem, torturarem e violarem as vítimas: 

Mas os torturados também tinham medo, também estavam acuados e nervosos. Os 

soldados tomavam rindo café da manhã. Assim havia me dito naquela tarde Guayo 

Martinez. Era o riso de medo. Os soldados tomavam o café da manhã rindo, sabiam 

que poderia ser o último dia de suas vidas (...) deve-se matá-los, ao menos, para que 

o medo se vá por um instante, para que se vá. (CUETO, 2005, p 173.)
36

 

Assim, podemos ver também que Guayo e Chaco não se recuperaram de todas as 

coisas ruins que fizeram na guerra, seja por trauma ou por opção, sendo que a vida que eles 

levam os condena, por ainda chantagear as pessoas, como a mãe de Adrián, sendo possível 

desenvolver o sentido de má conduta de ambos. Os dois personagens ouviam ainda os sons de 

tortura, os tiros, os gritos é possível entender que isso não permite que o seu cotidiano seja 

normal. 

Acima de tudo o que estudamos a respeito dos militares, estão os personagens que 

motivaram este trabalho, aqueles que foram vítimas diretas do conflito e que tiveram suas 

memórias marcadas de diversas maneiras. São estes aqueles que têm presente em suas rotinas 

o horror da guerra e a violência em seus diversos sentidos. 

Consideramos como vítimas os que René Girard aponta como bodes expiatórios, 

aqueles que são sacrificados para o bem maior, a partir da perspectiva da comunidade. No 

entanto, vamos discutir as vítimas que sobreviveram a todos os ataques e torturas praticados 

por ambos militares e senderistas, sendo importante lembrar que, como já mencionado neste 

trabalho, a guerra atingiu apenas as cidades no interior do Peru. 

As vítimas, Ormach filho começou a conhecer quando teve seu primeiro contato com a 

vizinhança de Huanta Dois, que foi formada em Lima, pelas pessoas que migraram para a 

                                                           
35

 O texto original em espanhol é: Después de un rato si animaron a recordar  algunos  métodos de tortura. A 

veces los metíamos bajo el agua de una tina para que confesaran. Si no les hacíamos así nosotros, nos hacían 

ellos pues, era así. A veces les poníamos alambres en los cojones o en los senos. Pero a veces nomás.  
36

 O texto original é: Pero los torturadores también tenían miedo, también estaban sometidos y atrapados. Los 

soldados tomaban desayuno riéndose. Así me lo había dicho Guayo Martinéz esa tarde. Era la carcajada del 

miedo. Los soldados desayunaban riéndose, sabían que podía ser el último día de sus vidas (…) hay que matarlos 

nomás para que se espante un rato el miedo, para que se vaya.   



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

334455 
 

capital para escapar da guerra. Lá os ayacuchanos fizeram suas casas como a ponta Adrián: 

"Essas casas que estão lá. Esses são os ayacuchanos que fizeram ali seu bairro. Huanta Um é 

mais além, ao lado do penal. Estes fizeram aqui Huanta Dois, ali você vê, do grifo para baixo 

"(CUETO, 2005, p. 154)
37

  

O sofrimento fez com que os campesinos que foram para a cidade se fechassem como 

forma de proteção, tanto que quando foi a té o bairro formado por eles na cidade, em busca da 

jovem que seu pai havia violado o advogado não obteve informações de seu paradeiro e ainda 

foi interrogado sobre suas intenções. Lá todos formavam uma grande família, dos sequelados 

pelo conflito. 

Por que você quer procurar-la? (...) Eu não pode estar agora, doutor. Eu não vi o 

meu primo nestes tempos. Mas, desculpe-me, doutor, não me disse que o procura. 

(...) Ela conheceu seu pai? Onde? (CUETO, 2005, p.165)
38

 

A realidade do que aconteceu com as pessoas nas mãos de soldados e senderistas, 

Adrian Ormache só descobriu em sua viagem a Ayacucho, quando as pessoas falavam um 

pouco mais sobre o que aconteceu na cidade durante a guerra. Fragmentos do que fez parte da 

memória colectiva do que as pessoas de Ayacucho compartilhou foi apresentado a Adriano 

por taxistas que levavam a ele em sua caminhada pelas ruas da cidade. Eles lhe mostraram o 

que a memória da violência têm feito em sua subjetividade, como na seguinte passagem: 

Nós fomos para a estrada. Perguntei a Anselmo se ele tinha estado lá durante a guerra. 

Péssimo, me disse. Sua voz cavernosa soltava disparos de saliva. Foi terrível andar 

nesta estrada. Então, andar aqui era uma questão de sorte. Ou te agarrava o Sendero ou 

os militares. Mas o pior era o Sendero. (Cueto, 2005, p.166)
39

 

A forma encontrada pelas vítimas de enfrentar seu sofrimento é diferente também 

como o autor aponta, muitos procuram consolo na religião ou no diálogo como diz na obra o 

padre, contando de sua comunidade: 

Eles não querem conforto, senhor. Mas querem falar, querem dizer coisas, é isso que 

querem, por isso vou os escuto. Eu os escuto e eles falam e sigo ouvindo, quando 

saem estou sozinho e eu choro tudo o que eu posso, senhor (CUETO, 2005, p. 176)
40

 

                                                           
37

 O original do texto é: “Esas casas que están allí. Ésos son los ayacuchanos que hicieron allí su barrio. Huanta 

Uno está más allá, junto  al penal. Estos de de acá hicieron Huanta Dos allí, allí lo ve, del grifo para bajo.”  
38

 O original é: ¿Y por qué quiere buscarla? (…) No sé donde podrá estar ahora, doctor. No lo he visto a mi 

primo en estos tiempos. Pero discúlpeme, doctor, no me ha dicho por que lo busca. (…)¿Ella conoció a su padre 

dice? ¿Dónde?  
39

 O original do texto é: Salimos a la carretera. Le pregunté a Anselmo si él había estado allí durante la guerra. 

Terrible, me dijo. Su voz cavernosa soltaba disparos de saliva que le rociaban el pantalón. Era terrible nomás 

caminar por esta carretera. O sea caminar por aquí una cuestión de suerte nomás era. O te agarraba Sendero o te 

agarraban  los militares. Pero peor era Sendero pues.  
40

 O original é: Ya no quieren consuelo, señor. Pero quieren hablar, quieren contarme sus cosas, eso nomás 

quieren, y por eso yo los oigo pues. Los oigo y ellos hablan y sigo oyendo y cuando ellos se van yo me quedo 

solo y lloro todo lo que puedo, señor.” 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

334466 
 

Diferentemente os bailarinos enfrentaram o que aconteceu. Nestes personagens Cueto 

chama a atenção para o que somos e para as várias formas de as pessoas conviverem com a 

memória dos acontecimentos, enquanto alguns preferem permanecer em silêncio diante de 

todos, outros falam do que aconteceu e outros, como definiu o personsgem de Guiomar: “A 

dança é uma distração da morte. Você sempre ter sabido da morte. Se você não pode se 

rebelar contra ele, na realidade, se rebelaram na música, na retábulos, na dança.” (CUETO, 

2005, p.182).
41

 

Assim, mostramos um pouco da presença da violencia na memoria dos personagens, 

porém há muito mais na obra sobre este tema e que foi objeto de estudo da monografia. 

Pensamos que o objetivo principal, de evidenciar a presença da violencia na memoria dos 

personagens foi alcançado e que o conflito deixa mais marcas do que se pode ver. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
41

 O texto original: “La danza es una distracción de la muerte. Aquí han conocido la muerte siempre. Si no han 

podido rebelarse contra ella en la realidad, se han rebelado en la música, en los retablos, en la danza.”  



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

334477 
 

Referências 

 

BRAGANÇA, Maurício de. Entre o boom e o pós-boom: dilemas de uma historiografia 

literária latino-americana. Revista Ipostesi, Juiz de Fora, n.1, 2008. Disponível em: 

<http://www.ufjf.br/revistaipotesi/files/2011/05/11-Entre-o-boom-e-o-p%C3%B3s-

boom.pdf.> Acesso en: 20.dic.2011. 

 

COTLER, Julio. El Sendero Luminoso de la destrucción. Nueva Sociedad, Buenos Aires, n. 

150, 1997 Disponible em: <http://www.nuso.org/upload/articulos/2613_1.pdf>. Acesso em: 

20 jul. 2012. 

 

CUETO, Alonso. La hora azul. Barcelona: Editorial Anagrama, 2005.  

 

DEGREGORI, Luis Nieto. Entre el fuego y la calandria: vision del Perú desde la narrativa 

andina. Crônicas Urbanas, n.12, p. 55-66, set. 2007. Disponível em: 

http://www.guamanpoma.org/cronicas/12/5_FuegoCalandria.pdf. Acesso em: 15 jun. 2012 

 

GIRARD, René. A violência e o Sagrado. São Paulo: Editora Paz e Terra, 2008. 

 

KOHUT, Karl. Política, violencia y literatura. Tomo LIX, 1, 2002. 

 

MICHAUD, Ives. A violência. São Paulo: Editora Gráfica Bernardi, 2001. 

 

RÉNINQUE, José Luis. A revolução peruana. São Paulo: Editora Unesp, 2009. 

 

RICOEUR, Paul. A memória, a historia, o esquecimento. Campinas: Editora Unicamp, 2007. 

 

SHAW, Donald. Nueva narrativa hispanoamericana: Boom. Pos boom. Posmodernismo. 

Madrid: Cátedra, 2008. 

 

SCHULZ, Adilson. A violência e o sagrado segundo René Girard. Revista Eletrônica do 

Núcleo de Estudos e Pesquisa do Protestantismo (NEPP) da Escola Superior de Teologia, 

v.03, jan.-abr. de 2004. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

334488 
 

 

O jornalista contador de histórias: análise de um relato de sobrevivência 

BALARDIN, Daiane
*
  

KIST, Cátia
**

 

PICCININ, Fabiana
***

 

 

Resumo: Este artigo propõe analisar o papel do jornalista como um contador de histórias. Ou seja, entender qual 

o foco narrativo e quais as marcas que o narrador utiliza para construir a narrativa jornalística. Para tanto, vamos 

analisar a reportagem “Mergulho no front da batalha”, de Humberto Trezzi, publicada no dia 20 de março de 

2011, no jornal Zero Hora. Na reportagem, o jornalista relata a experiência de ter sobrevivido a um ataque em 

um confronto na Líbia. Para dar conta da análise, utilizamos autores que trabalham com ateoria da narrativa para 

definir o conceito de narrador e autores que discutem as nuanças da narrativa jornalística, tendo Motta (2005) 

como autor principal, bem como, Leite (2000) e Reis e Lopes (1088) para as definições do conceito de narrador. 

Acreditamos que, no texto analisado, o narrador se apresenta como personagem protagonista, pois narra a partir 

do seu ponto de vista. Ou seja, o jornalista narra os acontecimentos conforme vai presenciando e percebendo a 

cena. Percebemos como efeito principal do jornalista a humanização dos fatos narrados.  

 

Palavras-chave: Narrador. Jornalismo. Literatura.  

 

 

Narrar histórias se tornou, praticamente, um hábito entre os indivíduos, pois estamos 

sempre narrando acontecimentos, contando casos que vivenciamos ou os quais Ouvimos falar. 

E, a partir de então, construímos uma narrativa a partir de três elementos fundamentais: 

enredo, personagens e espaço/cenário. Quando vamos contar algo começamos por uma 

sequencia de fatos (enredo), para então envolver os que vivenciam os fatos (personagens), e 

por fim, descrevemos o lugar onde os fatos ocorrem (espaço ou cenário). Ou seja, nos 

baseamos em determinada estruturada narrativa para melhor narrar e, assim, nos tornamos 

contadores de histórias por excelência, pois buscamos, através das narrativas, transpassar 

nossas experiências de mundo.  

Forster (1970, p 20) propõe que o homem de Neanderthal já era um exemplo de 

contador de histórias: “A audiência primitiva era uma audiência de cabeludos, bocejando ao 

redor do fogo, fatigada das contendas contra o mamute ou o rinoceronte peludo, e só se 

mantinha acordada pelo ‘suspense’”. Sherazade, considerada a mais famosa narradora de 

histórias, conseguiu escapar da morte em razão de suas narrativas, pois ela sabia praticar a 

                                                           
*
 Universidade de Santa Cruz do Sul (UNISC). E-mail: daiane_balardin@yahoo.com.br. 

**
 Universidade de Santa Cruz do Sul (UNISC). E-mail: catiakist@gmail.com. 

***
 Universidade de Santa Cruz do Sul (UNISC). E-mail: fabi@unisc.br. 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

334499 
 

arte do suspense. Cada vez que via o sol nascer, ela parava sua narrativa no meio de uma 

frase, deixando seu marido tomado pela curiosidade do que aconteceria depois. Curioso para 

saber o final da história, o rei sempre concedia mais um dia de vida para a esposa, até o dia 

em que ele, arrependido pelos seus atos, fez dela sua rainha definitiva. 

Neste contexto, no que diz respeito àsas narrativas jornalísticas, o jornalismo 

configura-se como um dos mais importantes narradores contemporâneos. Para Motta et al 

(2005), o jornalismo atua além da mera produção de notícias, num processo sócio-cultural de 

produção, veiculação e absorção dos fatos do cotidiano que atua na construção social da 

realidade, à medida que se transforma em experiências compartilhadas do mundo. “Como 

num ritual, a cada dia que passa, mais um dia é narrado. Um dia a ser posicionado na suprema 

narrativa humana. E nela, alcançar sentidos” (Motta et al, 2005, p.4). A narrativa está no 

centro das grandes questões humanas (Piccinin, 2009). Prova disso é que a auto-narração é o 

instrumento utilizado pela Psicologia para fins terapêuticos. “Aquele que narra transforma 

uma experiência em linguagem, atividade que, por sua vez, leva à compreensão e ao 

entendimento” (Gai, 2009, p.137). 

Apesar de o jornalismo buscar estratégias comunicativas na literatura, é preciso deixar 

claro que tratam-se de narrativas diferentes umas das outras. Existe uma distinção em torno 

desta questão. Enquanto, a ficção caracteriza-se pela presença do narrador, seja implícita ou 

explicitamente, o jornalismo , ao contrário, por definir-se pelo distanciamento do narrador: 

“(...) narra como se a verdade estivesse ‘lá fora’, nos objetos mesmos, independente da 

intervenção do narrador: dissimula sua fala como se ninguém estivesse por trás da narração” 

(Motta, 2005, p.8). 

A importância das narrativas levou Walter Benjamim a colocar o narrador em posição 

de destaque entre os mestres e os sábios. Sua missão: dar conselhos “não para alguns casos, 

como o provérbio, mas para muitos casos, como o sábio. Pois pode recorrer a um acervo de 

toda uma vida” (Benjamim, 1994, p.221).  O termo narrador é vestígio do relacionamento 

entre Narrador, História e Auditório, o qual caracterizou as tradições orais da épica. 

“Representa a introdução de uma situação de comunicação oral no texto escrito” (Santos, 

1989, p. 42).  

O narrador é uma invenção do autor, com quem pode identificar-se ou não. Essa 

distinção é fundamental para compreender a teoria da narrativa, posto que muitas vezes se 

confunde a identidade de cada um. Há uma diferença no estatuto ontológico e funcional. “Se o 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

335500 
 

autor corresponde a uma entidade real e empírica, o narrador será entendido 

fundamentalmente como autor textual, entidade fictícia a quem, no cenário da ficção, cabe a 

tarefa de enunciar o discurso” (Reis e Lopes, 1988, p.61). Para Tacca (1978), a função do 

narrador é contar, pois ele é a “entidade precisa do relator que conta, em linguagem mimética, 

e com um crédito infinito da parte dos leitores” (p.18). 

Encontramos uma boa definição em Farra (1978): “o homem responsável pelo 

romance, cujo nome aparece na capa, traz a sua face apagada dentro da ficção” (p. 19). Isso 

mostra, claramente, que autor e narrador não são o mesmo. O mal entendido provém da 

convicção de, no romance, a voz que detém a narração ser a do autor: 

Mas a voz, a emissão através da qual o universo emerge, se desprende de uma 

garganta de papel, recorte de uma das possíveis manifestações do autor. Como 

narração, ela emana de um ser criado pelo autor que, dentre a galeria das suas 

posturas – as personagens-, elegeu-a como narrador. Máscara criada pelo demiurgo, 

o narrador é um ser ficcional ascendeu à boca do palco para proferir a emissão, para 

se tornar o agente imediato da voz primeira. Metamorfoseado nele, o autor tem a 

indumentária necessária para proceder à instauração do universo que tem em vista. 

(Farra, p.19, 1978). 

Muitas vezes o autor surge na obra por detrás do narrador. A aparição dele às vezes é 

sutil, às vezes declarada. Há, pois, entre o autor e o narrador uma tensão. “Se a voz do 

narrador parece legítima, a do autor parece ‘intrusa’. E se o narrador acerta sempre, quando 

fala e quando cala, o autor só acerta quando cala” (Tacca, 1978, p.38).  Um paralelo com 

outra área pode clarear a complexidade dessa relação: no teatro, o autor sai do palco e senta 

na plateia, enquanto repassa a palavra às suas personagens. Em literatura, o autor dá a palavra 

ao narrador e este, eventualmente, às personagens. 

Essa relação conflituosa, pelo menos, desmistifica a ideia de que narrador e autor 

sejam a mesma pessoa. A independência do narrador em relação ao criador revela também sua 

importância: não existe texto sem narrador, ainda que a literatura e, especialmente, o 

jornalismo tenham tentado em alguns momentos apagar suas marcas e induzir a um 

aniquilamento daquele que conta a história. Essa tentativa revela-se incoerente, pois, ainda 

que escondido, um narrador sempre será responsável por conduzir a narrativa. 

Em virtude disso, a narrativa, como objeto, é alvo de uma comunicação: há um doador 

da narrativa, há um destinatário da narrativa. Portanto, não pode haver narrativa sem narrador 

e sem ouvinte (leitor), ainda que o jornalismo tradicional tenha alicerçado sua forma de narrar 

ocultando a posição de um narrador na história. “O jornalista, a rigor, não escolhe como 

narrar. A ele são “oferecidos” condicionantes que regulam e delimitam o seu campo de 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

335511 
 

atuação” (Resende, 2005, p.8). No entanto, gêneros jornalísticos como diversional, 

interpretativo e opinativo operam com maior liberdade narrativa e apresentam os fatos sob a 

ótica de um narrador
42

, sob diferentes focos narrativos.  

Para esta análise, torna-se necessário recorrer à teoria da literatura, área que se propõe 

a estudar teoricamente o narrador e os recursos da narrativa, razão que permite buscar 

subsídios para tentar observá-las na narrativa jornalística. De acordo com Moisés (1985), a 

função do narrador deve ser estudada através de dois termos: foco narrativo ou ponto de vista.  

Carvalho (1981) resgatou a origem dos termos foco narrativo e ponto de vista. 

Segundo o autor, a utilização de ponto de vista provém da arte da pintura, onde designa o 

ponto que o pintor escolhe para pôr os objetos em perspectiva.  Mas é na Física que os 

teóricos literários foram buscar a tradução para o problema: “foco é o ponto para onde 

convergem ou de onde divergem os eixos de ondas sonoras ou luminosas que se refletem ou 

se refratam. Tanto no caso da refração como no da reflexão as ondas se modificam” 

(Carvalho, 1981, p. 2). Essa expressão, além de sugerir o ponto de partida da visão, indica a 

inevitável marca que o narrador deixa na narrativa e por isso a escolhemos para utilizar com 

mais ênfase nesta pesquisa. 

Leite (2000) define foco narrativo como o problema técnico da ficção que supõe 

questionar quem narra, como e de que ângulo.  

O narrador, personagem central, não tem acesso ao estado mental das demais 

personagens. Narra de um ponto fixo, limitado quase que exclusivamente às suas 

percepções, pensamentos e sentimentos...Ele pode servir-se seja da cena seja do 

sumário, e, assim, a distância entre história e leitor pode ser próxima, distante ou, 

ainda, mutável. (LEITE, 2000, p. 43) 

Já Friedmann (2002) elaborou uma classificação de focos narrativos ou pontos de vista 

para responder a quatro questões. São elas:  

1) Quem conta a história? (Trata-se de um narrador em primeira ou em terceira 

pessoa? De uma personagem em primeira pessoa? Não há ninguém narrando?);  

2) De que posição ou ângulo em relação à história o narrador conta? (Por cima? na 

periferia? no centro? de frente? mudando?);  

                                                           
42

Para Reis e Lopes (1988), a função do narrador deve ser entendida fundamentalmente como autor textual, 

entidade fictícia a quem, no cenário da ficção, cabe a tarefa de enunciar o discurso como protagonista da 

comunicação narrativa. O narrador é considerado elemento estruturador da história, portanto uma narrativa não 

existe sem a presença de um narrador.  

 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

335522 
 

3) Que canais de informação o narrador usa para comunicar a história ao leitor? 

(Palavras? Pensamentos? Percepções? Sentimentos do autor ou da personagem? Ações? Falas 

do autor ou da personagem? Ou uma combinação disso tudo?);  

4) A que distância ele coloca o leitor da história? (Próximo? Distante? Mudando?). 

A partir desses questionamentos, Friedmann (2002) categorizou as seguintes 

possibilidades de foco narrativo: autor onisciente intruso, narrador onisciente ou narrador 

onisciente neutro, narrador-testemunha, narrador-protagonista, onisciência seletiva múltipla, 

onisciência seletiva, modo dramático e câmera. 

 

Análise 

Frente à ideia de que o jornalismo busca nos recursos das narrativas literárias 

encontrar formas de aproximar a história do real e humanizar o fato e, com base nas 

definições e classificação do termo narrador propostas pelos teóricos, entendemos que, na 

reportagem “Mergulho no front da batalha”, Humberto Trezzise apresenta como um narrador-

personagem protagonista, ou seja, ele narra a partir do seu ponto de vista. O jornalista narra os 

acontecimentos conforme vai presenciando e percebendo a cena.   “Este narrador é o 

personagem principal da história, narrando-o de um ponto de vista fixo: o seu. Não sabe o que 

pensam os outros personagens e apenas narra os acontecimentos como os percebe ou lembra”. 

(LEITE, 2000, p. 43) 

Destacamos as características do narrador-protagonista identificado no texto do Trezzi. 

Nesta categoria, desaparece a onisciência. O narrador, personagem central, não tem acesso ao 

estado mental das demais personagens. A posição dele é um centro fixo, limitado quase que 

exclusivamente às suas percepções, pensamentos e sentimentos. 

Os conceitos apresentados pelos teóricos aqui estudados mostram que a narrativa está 

vinculada à nossa vida e nossas experiências, pois sempre temos o que contar e, assim, ao 

narrar fatos e acontecimentos, nos tornamos um narrador ou um contador de histórias. No 

âmbito do jornalismo, “reportagens e notícias, também, de alguma maneira, recontam e criam 

sentidos — e, portanto narram — as experiências do homem no mundo” (RESENDE, 2009, 

34). 

 Já para Penkala (2007) narrar o mundo é, um suma, uma das principais tarefas do 

jornalismo, se não a principal. Isso, se considerarmos o jornalismo com “[...] uma 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

335533 
 

reconstrução discursiva do mundo com base em um sentido de fidelidade entre o relato 

jornalístico e as ocorrências cotidianas” (FRANCISCATO, 2005, p. 167) ou, ainda, que o 

jornalista “[...] interpreta o mundo e lhe dá forma” (VOGEL, 2005). 

Na busca por seduzir o leitor, o jornalismo trabalha cada vez mais orientado pela ideia 

de ofertar ao público uma notícia esteticamente mais sofisticada. Para isso, se utiliza de 

estratégias da narrativa para tentar se aproximar do real e humanizar o relato. Frente a essa 

busca, o jornalista aqui estudado narra os fatos com tamanha descrição das cenas que temos a 

impressão de estar no mesmo local que ele. O relato cru do jornalista que noticia os 

confrontos no país de Muamar Kadafi nos envolve de uma forma angustiante, pois a riqueza 

dos detalhes nos faz vivenciar junto com ele o que está acontecendo. Já nas primeiras linhas 

do texto observamos o tom que ele dá para a narrativa e os detalhes que descrevem o cenário: 

“Dia lindo para morrer”, brincamos, quatro jornalistas dentro de um carro japonês, 

alugado para ir ao front de RasLanuf. Uma manhã primaveril, céu azul imaculado, o 

deserto de um lado e o mar do outro. Poético. Ninguém imaginava que a brincadeira 

por um triz não viraria profecia. (Trecho da reportagem “Mergulho no front da 

batalha”, de Humberto Trezzi) 

Em outro trecho, observamos a posição do narrador-protagonista que narra a partir de 

um centro fixo. Aqui, percebemos suas percepções e sentimentos: 

Em segundos, começam a brotar no deserto, ao lado dos carros da imprensa, 

cogumelos de pedra, fogo e fumaça, nossos velhos conhecidos. Não tem aviso, não 

tem barulhão. Eles simplesmente aparecem, com um pequeno tuiiiim…causado pelo 

deslocamento de ar. Quem disser que não dá medo está mentindo ou é feito de gelo. 

(Trecho da reportagem “Mergulho no front da batalha”, de Humberto Trezzi) 

Acreditamos que o narrador-protagonista, neste caso, imprime em seu texto marcas 

subjetivas que já nos levam a entender de que forma ele vai compor a narrativa. São marcas 

dos sentimentos, das observações, das percepções. E como diz Bucci (2000) as emoções não 

atrapalham a precisão.  

Neste texto, entendemos que, o narrador-protagonista narra os fatos e os humaniza de 

forma equilibrada, conforme o seu ponto de vista.  É o que Motta (2005) chama de estratégias 

comunicativas. O autor define o jornalista como um narrador discreto. Ou seja, ele utiliza 

recursos de linguagem que camuflam seu papel como narrador, apagam a sua mediação. Mas 

nenhuma narrativa é ingênua, muito menos a jornalística, posto que pretende informar e 

emocionar. E conforme Bucci (2004): “as emoções devem integrar a reportagem assim como 

integram a alma humana – e, de fato, estão presentes nas mais marcantes passagens do 

jornalismo, nos melhores textos, nas grandes manchetes, nas fotos que fizeram história”.  

 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

335544 
 

Referências 

 

BENJAMIN, Walter. Magia e técnica, arte e política. 3. Ed. São Paulo: Brasiliense, 1987. 

 

BUCCI, Eugênio; KEHL, Maria Rita. Videologias: ensaios sobre televisão. São Paulo: 

Boitempo, 2004 

 

CARVALHO, Alfredo L.C. Foco narrativo e fluxo de consciência – questões de teoria 

literária. São Paulo: Pioneira, 1981. 

 

GAI, Eunice T. Piazza. Narrativas e Conhecimento. Revista do Programa de Pós-Graduação 

em Letras da Universidade de Passo Fundo - v. 5 - n. 2 - p. 137-144 - jul./dez. 2009. 

 

FARRA, Maria Lúcia D. O narrador ensimesmado (O foco narrativo em Virgílio Ferreira). 

São Paulo: Ática, 1978. 

 

FRANCISCATO, Carlos Eduardo. A fabricação do presente: como o jornalismo reformulou 

a experiência do tempo nas sociedades ocidentais. São Cristóvão (SE): Editora 

UFS/FundaçãoOviedo Teixeira, 2005. 

 

FRIEDMANN, Norman. O ponto de vista na ficção: o desenvolvimento de um conceito 

crítico. São Paulo: Revista USP, n. 53, p.166-182, março/maio, 2002. 

 

FORSTER, E.M. Aspectos do romance. Tradução de Maria Helena Martins. Porto Alegre: 

Globo, 1970. 

 

LEITE, Ligia Chiappini Moraes. O foco narrativo (ou A polêmica em torno da ilusão). São 

Paulo: ática, 2000. Série Princípios. p. 25-70. 

 

MOISÉS, Massaud. Dicionário de Termos Literários. São Paulo: Cultrix, 1985. 

 

MOTTA, L.G. A Análise pragmática da narrativa jornalística. In: CONGRESSO 

BRASILEIRO DE CIÊNCIAS DA COMUNICAÇÃO, 28., 2005. Rio de Janeiro. Anais... São 

Paulo: Intercom, 2005. 

 

PENKALA, Ana Paula. Notícias de um documentário particular. Os sentidos do real em um 

documentário brasileiro. In: Em Questão, Porto Alegre, v. 14, n. 1, p. 75 - 88, jan./jun. 2008. 

PICCININ, Fabiana. O narrador benjaminiano na mídia contemporânea: notas sobre o 

documentário "Nós que aqui estamos por vós esperamos". In: Sessões do Imaginário, ano 14, 

n. 22, 2009. Disponível em: 

<revistaseletronicas.pucrs.br/revistapsico/ojs/index.php/famecos/article/viewFile/6473/4703>. 

 

REIS, Carlos; LOPES, Ana Cristina M. Dicionário de teoria da narrativa. São Paulo: Ática, 

1988.  

 

RESENDE, Fernando. O jornalismo e a enunciação: perspectivas para um narrador-

jornalista. GT ESTUDOS DE JORNALISMO DO XIV COMPÓS: Niterói, 2005. Disponível  

em <http://www.compos.org.br/data/biblioteca_846.pdf>. 

 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

335555 
 

SANTOS, Adazil Corrêa. Problemática do narrador. Bauru: Universidade do Sagrado 

Coração de Jesus. 1989 

TACCA, Oscar. As vozes do romance. Coimbra: Almedina, 1983. 

 

VOGEL, Daisi. A ficção do relato jornalístico. Caligrama – Revista de Estudos e Pesquisas 

em Linguagem eMídia, v. 1, n. 3, set.-dez. 2005. Disponível em: 

<http://www.eca.usp.br/caligrama/n_3/DaiseVogel.pdf>.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

335566 
 

 

 

Do cinema à literatura: a transposição de Infâmia para “Aqueles dois” 

BORGES, Fernanda
*
 

 

Resumo: Este trabalho tem como objetivo evidenciar que, assim como a literatura é comumente transposta para 

as telas de cinema, um filme também pode ser adaptado para as páginas de um livro. Desse modo, discute-se a 

transposição do filme Infâmia (The children’s hour) – dirigido por Wylliam Wyler, em 1961, e adaptado da peça 

homônima escrita por Lillian Hellman em 1934 –, para o conto “Aqueles dois”, publicado em 1982 e presente no 

livro Morangos mofados, de Caio Fernando Abreu. As relações de similitude e de contiguidade temática e 

estrutural entre os textos literário e fílmico demonstram que a película de William Wyler é uma chave de leitura 

para o conto de Caio F. Portanto, o diálogo entre literatura e cinema não é consequência do texto, mas intrínseco 

a ele. As discussões presentes neste artigo fazem parte da dissertação “Da película à narrativa: reflexos do 

cinema na obra de Caio Fernando Abreu”, que mapeia e aprofunda os elementos fílmicos na obra do autor como 

constitutivos de seu processo de criação. 

 

Palavras-chave: Literatura Comparada. Cinema. Caio Fernando Abreu. 

  

 

Paralelas 

O diálogo entre cinema e literatura é uma das possibilidades de estudo mais 

enriquecedoras que a Literatura Comparada tratou de absorver e legitimar. O que parte de 

uma associação natural, a partir de uma carência do espectador por visualizar novas histórias e 

conflitos, transforma-se em um meio de estudo cultural e sociológico, ao mesmo tempo 

histórico e contemporâneo. Assim estabelecer novos pontos de contato entre essas duas artes, 

relacionando diferentes obras literárias e fílmicas, é atender a uma necessidade e aprofundar 

as relações já constituídas através da inserção de novos temas e discussões.  

A proposta de aproximar o cinema da obra literária de Caio Fernando Abreu é 

legitimar uma questão que há muito vem sendo apontada como uma característica do autor. 

Seus livros são repletos de referências intertextuais e contemporâneas à sua época de 

publicação, o que faz com que muitos o considerem “o representante de uma geração”. Tal 

título deve-se, entre outras razões, ao diálogo que Caio F. estabeleceu com seus leitores a 

partir da menção de textos, canções e filmes contemporâneos, evidenciando a sua relação com 

outras áreas. Porém, mais que representante de uma época, Caio é considerado um dos 

melhores contistas brasileiros, pelo extremo domínio da linguagem literária e pelo modo 

visceral de sentir e expor o mundo.  

                                                           
*
 Universidade Federal do Rio Grande do Sul (UFRGS). E-mail: fernanda_etc@hotmail.com. 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

335577 
 

Além disso, pretende-se ampliar a perspectiva geralmente utilizada de comparar o 

texto literário com sua adaptação para o cinema, por mais que se possa estabelecer essa 

relação com os textos de Caio, uma vez que muitos deles já têm sua versão fílmica. No 

entanto, este estudo visa percorrer a obra do autor analisando o cinema como elemento 

pertencente ao texto, como personagem do processo de criação, e não apenas como um 

aspecto externo e agregador. Assim o diálogo entre literatura e cinema não é consequência do 

texto, mas intrínseco a ele. Ainda, como elemento constituinte do processo criativo, o cinema 

também passa a ser hipotexto, ou seja, estrutura e obra adaptada e transposta para a literatura. 

Se tradicionalmente a literatura foi e é transposta para as telas de cinema, a obra de Caio 

Fernando Abreu demonstra que o contrário também é possível. 

Infâmia (The children’s hour) – filme dirigido por William Wyler e adaptado da peça 

homônima de Lillian Hellman, com Audrey Hepburn, Shirley MacLaine e James Garner – ,é 

mencionado em “Aqueles dois” e representa a descoberta de uma primeira afinidade entre os 

personagens Raul e Saul: o apreço pelo cinema. Se os colegas de repartição somente nutriam 

uma simpatia mútua, com a descoberta de um hábito e um gosto comum, a relação estreita-se 

e aprofunda-se. O filme de William Wyler é uma chave de leitura para o conto de Morangos 

mofados, uma vez que é possível compreender com mais clareza a relação entre os 

personagens que, por sua vez, passam também a entender melhor a ingênua simpatia que 

sentiam um pelo outro. 

 

Histórias de aparente mediocridade e repressão 

Assim como o leão constitui-se do carneiro assimilado, conforme afirmou Paul 

Valéry, o conto “Aqueles dois” de Caio Fernando Abreu constitui-se de um filme adaptado de 

uma peça que, por sua vez, inspirou-se em uma história real. Dessa forma, o texto presente em 

Morangos Mofados incorpora mais dois sistemas, mais duas artes. 

A relação entre “Aqueles dois” e Infâmia (The children’s hour), filme lançado em 

1961, é exposta no corpo do conto: 

Até um dia em que Saul chegou atrasado e respondendo a um vago que-que-houve 

contou que tinha ficado até tarde assistindo a um velho filme na televisão. Por 

educação, ou cumprindo um ritual, ou apenas para que o outro não se sentisse mal 

chegando quase às onze, apressado, barba por fazer, Raul deteve os dedos sobre o 

teclado da máquina e perguntou: que filme? Infâmia. Saul contou baixo, Audrey 

Hepburn, Shirley MacLaine, um filme muito antigo, ninguém conhece. Raul olhou-o 

devagar, e mais atento, como ninguém conhece? eu conheço e gosto muito, não é 

aquela história das duas professoras que. Abalado, convidou Saul para um café, e no 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

335588 
 

que restava daquela manhã muito fria de junho, o prédio feio mais do que nunca 

parecendo uma prisão ou clínica psiquiátrica, falaram sem parar sobre o filme. 

(ABREU, 2005, p. 135) 

 Infâmia é a adaptação para o cinema da peça The children’s hour, de Lillian Hellman, 

e que foi levada aos palcos em 1934. Já a peça é inspirada em um fato verídico acontecido na 

Escócia no século XIX e relatado pelo advogado William Roughead, o qual escreveu uma 

série de livros descrevendo os casos de justiça do período. Esse é o percurso para chegarmos 

em “Aqueles dois”. 

O filme de Wyler conta a história das professoras Karen Wright e Martha Dobie, que 

administram a Wright-Dobie School, uma escola para meninas. A credibilidade da escola, o 

noivado de Karen e a amizade entre as duas ficam abalados quando Mary, uma menina 

mimada e perversa, denuncia à sua avó que suas professoras são amantes. A garota inventa 

um relacionamento entre Martha e Karen pois não quer mais ir à escola, e sim voltar para a 

casa da avó. A calúnia faz Martha perceber que realmente sempre se sentiu atraída pela 

amiga, porém nunca havia refletido sobre isso ou pensado em viver seus sentimentos. Tal 

conflito desencadeia a desagregação das relações entre as personagens e culmina com o 

suicídio de Martha que, incapaz de assumir e viver o que sente e incapaz de reconstruir sua 

vida devido às marcas de um estigma social, sucumbe às forças de uma sociedade repressora e 

injusta. Embora tenha sido reconhecido o erro de julgamento em relação às professoras, é o 

preconceito e a intolerância que, ao término da narrativa, sobrepõem-se ao pedido de 

desculpas. Em “Aqueles dois”, Raul e Saul vivenciam a mesma situação: uma profunda 

amizade, uma denúncia. No entanto, um novo desfecho. 

Morangos Mofados é a obra mais importante na carreira literária de Caio Fernando 

Abreu. Publicado em 1982, Morangos foi sucesso de público e crítica, praticamente uma 

unanimidade entre todos os meios. Caio alcançou visibilidade nacional, foi caracterizado 

como o “representante de uma geração” e tornou-se um grande nome da literatura brasileira. 

Disso todos nós sabemos. O que interessa analisar aqui é como o conto “Aqueles dois” 

enquadra-se nessa obra e quais significados carrega, para compreendermos a estrutura do livro 

e a representatividade do cinema em Caio F.   

 Morangos mofados constitui-se de três partes: “O mofo”, “Os morangos” e “Morangos 

mofados”, esta última composta pelo conto de título homônimo.  

Esta coletânea divide-se em três partes: a primeira, “O Mofo”, de clima angustiante 

e oprimente, é a mais hermética; proliferam os contos metaficcionais com sujeitos 

dificilmente localizáveis. A segunda parte, “Os Morangos”, focaliza-se mais em 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

335599 
 

objetos e pessoas concretas, com subjetividades, se calhar, menos problematizadas. 

Os contos por sua vez são menos herméticos. (ARENAS, 1992, p. 58) 

“Aqueles dois” é o décimo sétimo conto dos dezoito presentes em Morangos mofados 

e encerra a segunda parte do livro. É comum escutarmos e lermos que esse livro de Caio 

apresenta sujeitos marginalizados e descrentes perante a vida e o mundo devido à falência de 

seus sonhos e à castração de seus desejos. No entanto, assim como no último conto da obra, 

“Morangos mofados”, em que há o “sim” para a possibilidade de “frescos morangos vivos 

vermelhos”, em “Aqueles dois” também há a possibilidade para um final menos infeliz para 

os personagens principais do conto, pois, segundo Arenas (1992) “(...) apesar do seu profundo 

pessimismo, Caio Fernando não compartilha o espírito niilista de outras vozes 

contemporâneas.” (p. 59) Se a desilusão e a melancolia permeiam a obra e estão presentes na 

maioria dos textos, em alguns deles, ainda existe a chance, um mínimo espaço exterior ou 

interior, que pode ser ocupado pela esperança e pelo sonho. E esse é o caso de “Aqueles 

dois”. 

O conto narra a história de Raul e Saul, dois rapazes recém admitidos em uma 

repartição descrita como “um deserto de almas”, parda e cinzenta. “Num deserto de almas 

também desertas, uma alma especial reconhece de imediato a outra – talvez por isso, quem 

sabe? Mas nenhum deles se perguntou.” (ABREU, 2005, p. 132) A epígrafe do conto, versos 

do poema So long! de Walt Whitman apresenta a natureza do relacionamento entre Saul e 

Raul: uma amizade sem limites. I announce adhesiveness, I say it shall be limitless, 

unloosen'd/ I say you shall yet find the friend you were looking for. Com um narrador em 

terceira pessoa e que adentra na subjetividade dos personagens, somos apresentados às 

peculiaridades, às emoções e aos pensamentos de Raul e Saul bem como às suas afinidades, 

essas que logo são percebidas, mas desenvolvidas aos poucos. 

Não chegaram a usar palavras como especial, diferente ou qualquer outra assim. 

Apesar de, sem efusões, terem se reconhecido no primeiro segundo do primeiro 

minuto. Acontece porém que não tinham preparo algum para dar nome às emoções, 

nem mesmo para tentar entendê-las. (op.cit., p. 132) 

O narrador, ainda na primeira das seis partes do conto, ressalta o olhar alheio e 

repreensivo que viria a recair sobre os personagens: “Mas desde o princípio alguma coisa – 

fados, astros, sinas, quem saberá? – conspirava contra (ou a favor, por que não?) aqueles 

dois.” (op.cit., p. 33) O olhar dos “outros” sobre os dois é descrito a partir de elementos 

místicos e transcendentais que, paradoxalmente aqui, representam uma sociedade 

preconceituosa, arraigada em valores arcaicos e punitivos. Na primeira parte do conto, há uma 

descrição geral sobre a proximidade entre os quase homônimos Saul e Raul e, de certo modo, 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

336600 
 

uma prévia de como se desenvolverá sua relação. Ainda, o narrador destaca a naturalidade 

com que tudo ocorreu: “(...) que mais restava àqueles dois senão, pouco a pouco, se 

aproximarem, se conhecerem, se misturarem? Pois foi o que aconteceu. Mas tão lentamente 

que eles mal perceberam.” (op.cit., p. 133) 

Na segunda parte do conto, o narrador apresenta as histórias pessoais dos personagens, 

enfatizando a solidão em que viviam, sem parentes próximos e vivendo em apartamentos 

minúsculos e sufocantes. É no terceiro segmento do texto que Raul e Saul realmente começam 

a se aproximar, e é o cinema que propicia um diálogo além das banalidades cotidianas. “Até 

um dia em que Saul chegou atrasado e respondendo a um vago que-que-houve contou que 

tinha ficado até tarde assistindo a um velho filme na televisão.” Para minimizar o 

constrangimento do outro e iniciar um diálogo, Raul questiona o colega sobre o filme que o 

prendeu até tão tarde. “Infâmia. Saul contou baixo, Audrey Hepburn, Shirley MacLaine, um 

filme muito antigo, ninguém conhece. Raul olhou-o devagar, e mais atento, como ninguém 

conhece? eu conheço e gosto muito, não é aquela história das duas professoras que.” Assim 

como é uma chave de leitura para o leitor do conto, o filme também funciona como chave de 

leitura para os personagens. A frase incompleta de Raul revela que, nesse momento, algo foi 

percebido pelo personagem. Uma pequena epifania, talvez, daquelas que temos quando 

percebemos que alguém aprecia o mesmo que nós, geralmente algo tão recôndito ou tão 

esquecido ou desconhecido pelos demais que faz com que, ao menos, uma amizade se inicie. 

“Abalado, convidou Saul para um café, e no que restava daquela manhã muito fria de junho, o 

prédio feio mais do que nunca parecendo uma prisão ou clínica psiquiátrica, falaram sem 

parar sobre o filme.” (op.cit., p. 135) 

Até então, Saul e Raul conversavam amenidades cotidianas e cordiais, “comentando o 

tempo ou a chatice do trabalho, depois voltavam às suas mesas. Muito de vez em quando um 

pedia fogo ou cigarro ao outro, e quase sempre trocavam frases como tanta vontade de parar, 

mas nunca tentei, ou já tentei tanto, agora desisti. Durou tempo, aquilo. E teria durado muito 

mais (...)” (op.cit., p. 134-135) Infâmia e o apreço pelo cinema são os motes, os pontos 

agregadores para a construção da amizade entre os personagens. A aproximação inicia-se 

devido a uma afinidade muito forte: um filme que ninguém conhece. Assim como o filme de 

William Wyler foi motivador para a escrita do conto, também é para o relacionamento entre 

aqueles dois. É a partir da película que o enredo desenvolve-se e aprofunda-se, pois Saul e 

Raul saem da inércia em que se encontravam, compartilhando do deserto de almas, mesmo 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

336611 
 

sabendo não pertencerem a ele, mas sem buscar alternativas ou conforto, para uma rotina em 

meio a estranhos e para uma vida tão sem surpresas.  

O conto consta no livro na parte “Os morangos”, contudo, é o cheiro de mofo da 

repartição que se evidencia, e é exatamente por causa dele, por sentirem o gosto e o cheiro do 

mofo, que aqueles dois decidem afastá-lo de seu cotidiano para que, ao menos, alguma 

miragem possa haver em meio ao deserto, senão um oásis: “Outros filmes viriam nos dias 

seguintes, e tão naturalmente como se alguma forma fosse inevitável, também vieram 

histórias pessoais, passados, alguns sonhos, pequenas esperanças e sobretudo queixas. 

Daquela firma, daquela vida, daquele nó, confessaram uma tarde cinza de sexta, apertado no 

fundo do peito”. (op.cit., p. 135) 

Conversas e mais conversas surgiram: músicas, filmes, confissões e desabafos. 

Passaram a se encontrar também nos finais de semana e, quando um deles faltou ao trabalho 

(Raul pela morte da mãe e Saul devido a uma ressaca), o outro se sentiu solitário em meio ao 

deserto. No entanto, a relação de amizade entre os dois começou a causar inquietação e 

revolta aos demais colegas de trabalho. 

Uma noite, porque chovia, Saul acabou dormindo no sofá. Dia seguinte, chegaram 

juntos à repartição, cabelos molhados do chuveiro. Nesse dia as moças não falaram 

com eles. Os funcionários barrigudos e desalentados trocaram alguns olhares que os 

dois não saberiam compreender, se percebessem. Mas nada perceberam, nem os 

olhares nem duas ou três piadas enigmáticas. Quando faltavam dez para as seis 

saíram juntos, altos e altivos, para assistir ao último filme de Jane Fonda. (op.cit., p. 

137).  

A intolerância e o preconceito dos funcionários da repartição manifestam-se quando 

sequer há uma relação amorosa entre Saul e Raul, porém o fato de chegarem juntos e com os 

cabelos molhados já os condena perante uma sociedade que julga e incrimina sem ter provas e 

sem ter motivos para tal. A tranquilidade e a naturalidade dos personagens centrais 

demonstram sua indiferença perante os colegas preconceituosos e sua certeza de não 

possuírem os mesmos valores mesquinhos que aqueles que agonizam no deserto do escritório. 

Em “Um escritor na contramão dos mitos”, a professora Léa Masina destaca uma 

característica da obra de Caio Fernando Abreu: “Suas personagens representam grupos de 

pessoas comuns, na sua maioria jovens, tentando inutilmente abrir caminhos numa sociedade 

intolerante e intransigente, que não sabe conviver com as diferenças.” (1998, p. 174) Em 

vários contos de Morangos mofados, essa sociedade repressora faz as personagens buscarem 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

336622 
 

novos caminhos, ao mesmo tempo em que sofrem as consequências por seu comportamento 

“divergente”. Raul e Saul são exemplos de tal característica da obra.
43

 

Quando a mãe de Raul morre e ele se ausenta para o enterro, os laços entre os dois se 

estreitam ainda mais, pela necessidade de apoio e conforto que a situação lhe causou. Perante 

esse contexto, eles se abraçam fortemente, por um longo tempo, sentindo o cheiro um do 

outro, as texturas dos cabelos e das barbas. Porém, é na noite de Ano Novo que o desejo se 

manifesta.  

Foi na noite de 31, aberto o champanhe na quitinete de Raul, que Saul ergueu a taça 

e brindou à nossa amizade que nunca vai terminar. Beberam até quase cair. Na hora 

de deitar, trocando a roupa no banheiro, muito bêbado, Saul falou que ia dormir nu. 

Raul, olhou para ele e disse você tem um corpo bonito. Você também, disse Saul, e 

baixou os olhos. Deitaram ambos nus, um na cama atrás do guarda-roupa, outro no 

sofá. Quase a noite inteira, um podia ver a brasa acesa do cigarro do outro, furando o 

escuro feito um demônio de olhos incendiados. Pela manhã Saul foi embora sem se 

despedir, para que Raul não percebesse as suas funda olheiras. (ABREU, 2005, p. 

139) 

Em seguida, logo após o Ano Novo, o veredito final que comprova o patriarcalismo da 

sociedade e que rege as relações entre muitos indivíduos manifesta-se contra uma possível 

relação amorosa entre Saul e Raul. A acusação vem acompanhada da punição, da rejeição 

àqueles que se desviam, minimamente que seja, dos padrões impostos pela sociedade. 

Quando janeiro começou, quase na época de tirarem férias – e tinham planejados 

juntos quem sabe Parati, Ouro Preto, Porto Seguro –, ficaram surpresos naquela 

manhã em que o chefe da seção os chamou, perto do meio-dia. Fazia muito calor. 

Suarento, o chefe foi direto ao assunto: tinha recebido algumas cartas anônimas. 

Recusou-se a mostrá-las. Pálidos, os dois ouviram expressões como “relação 

anormal e ostensiva”, “desavergonhada aberração”, “comportamento doentio”, 

“psicologia deformada”, sempre assinadas por Um Atento Guardião da Moral. 

(op.cit., p. 139-140) 

A “moral” pregada pelo demagógico guardião é a mesma que julgou Karen Wright e 

Martha Dobie em Infâmia, moral essa que exalta o convencionalismo, a burocracia e a 

repressão aos desejos. A partir das acusações, Raul tenta argumentar:  

Saul baixou os olhos desmaiados, mas Raul levantou de um salto. Parecia muito alto 

quando, com uma das mãos apoiadas no ombro do amigo e a outra erguendo-se 

atrevida no ar, conseguiu ainda dizer a palavra nunca, antes que o chefe, depois de 

coisas como a-reputação-de-nossa-firma ou tenho-que-zelar-pela-moral-dos-meus-

funcionários, declarasse frio: os senhores estão despedidos. (op.cit., p. 140) 

 Raul e Saul voltam ao escritório para buscarem suas coisas e esvaziarem suas gavetas. 

Ao saírem do prédio, algum dos colegas grita “Ai-ai” quando os dois entram no mesmo táxi. 

O conto termina com o veredito do narrador sobre a postura errônea dos funcionários da 

repartição. “Pelas tardes poeirentas daquele resto de janeiro, quando o sol parecia a gema de 

                                                           
43

 Ver Arenas (1992) e Porto (2005). 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

336633 
 

um enorme ovo frito no azul sem nuvens do céu, ninguém mais conseguiu trabalhar em paz na 

repartição. Quase todos ali dentro tinham a nítida sensação de que seriam infelizes para 

sempre. E foram.”
44

 (op.cit., p. 140) 

 A sensação de infelicidade é gerada pela dúvida quanto às acusações proferidas, já que 

foram baseadas apenas em suposições e em conceitos subjetivos e discriminatórios. O mesmo 

ocorre em Infâmia com Mrs. Tilford, avó de Mary, uma das responsáveis pela calúnia sobre 

as professoras e que foi “transposta” para o texto, assim como a neta, como os funcionários da 

repartição. Porém, no filme e na peça, o erro de julgamento é reconhecido e há uma tentativa 

de repará-lo, por mais que, independentemente da relação entre as personagens, a razão 

alegada não se justifique. No conto isso não ocorre, a dúvida permanece, assim como a dúvida 

do leitor quanto ao relacionamento entre Saul e Raul.   

É preciso ressaltar que o conto não se propõe a fazer o leitor decidir se Raul e Saul 

eram realmente amantes ou não. O suspense da narrativa quanto a isso até o final do 

texto não é casual nem tem a pretensão de questionar o leitor sobre o suposto 

envolvimento amoroso entre os personagens. A indefinição que permeia em toda a 

narrativa leva a acreditar que esse suspense é uma estratégia para instigar uma 

reflexão sobre os motivos que levam a sociedade a condenar pessoas que, segundo a 

moral conservadora e autoritária, transgridem valores morais. A falta de “provas 

concretas” quanto ao relacionamento amoroso e sexual de Raul e Saul acentua ainda 

mais a intolerância e mediocridade da sociedade e, como aponta o subtítulo do conto 

(“História de aparente mediocridade e repressão”), torna ainda mais agressiva e 

repugnante a repressão exercida por ela. (PORTO, 2005, p. 128) 

É a intolerância, o pré-conceito sobre os indivíduos em duas épocas bem distintas, os 

anos 30 e os anos 80, o que faz com que Karen e Martha tenham a sua escola desmoralizada e 

com que Raul e Saul percam o emprego. O texto de Caio Fernando Abreu demonstra que, 

infelizmente, mesmo com cinquenta de diferença para o contexto em que Lillian Hellman 

escreveu sua peça e em que esta se ambienta, pouco se evoluiu em relação à valorização da 

liberdade e da tolerância. Se hoje, trinta anos depois de Morangos mofados, podem-se 

vislumbrar progressos nesse sentido, foi a partir de passos lentos e graduais. Contudo, 

“Aqueles dois” apresenta uma perspectiva mais otimista para seus personagens que Infâmia 

apresenta para Martha e Karen, constituindo uma transformação em relação à estrutura 

fílmica, de acordo com as características que o professor João Batista de Brito (2006) atribui 

para as adaptações fílmicas de textos literários. O desfecho trágico da peça e do filme dá lugar 

à possibilidade de um final feliz no conto. O narrador ainda profetiza que, enquanto 

permanecer repressora e preconceituosa, é a sociedade que será infeliz. Conforme Arenas 

(1992), “Caio Fernando incita o leitor a repensar o seu ponto de vista e conceito próprio de 

                                                           
44

 Segundo Arenas (1992) e Porto (2005), há a dúvida no desfecho do conto: não se saberia quem foi infeliz, 

Raul e Saul ou os colegas da repartição. No entanto, este trabalho aborda uma perspectiva que diverge dessa.  



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

336644 
 

moral. O autor condena toda moral autoritária e monolítica que esmaga a liberdade 

individual.” (p. 65) 

 No trailer do filme de William Wyler, dois questionamentos são feitos ao espectador: 

“Can a rumor destroy what’s beautiful? Can a careless whisper tear a love apart?” Se as 

respostas para tais perguntas, em Infâmia, são afirmativas, conforme o desfecho do filme 

demonstra, o mesmo não ocorre em “Aqueles dois”. O texto, além de atualizar as obras de 

Hellman e Wyler, acrescenta uma perspectiva mais otimista à relação julgada como imoral e 

condena mais veementemente, por sua vez, a sociedade representada como “deserto de 

almas”, repartição, clínica psiquiátrica (pois “os outros” são considerados “anormais”) e, por 

extensão, as famílias das meninas da Wright-Dobie School. 

O comentário do narrador sobre o prédio é significativo para a caracterização dos 

personagens Raul e Saul e dos outros: se antes eram Raul e Saul considerados os 

sujeitos com “psicologia deformada” e “comportamento doentio”, agora são os 

outros – os colegas – que passam a ser encarados como sujeitos anormais no sentido 

de que quem vive numa clínica psiquiátrica ou numa penitenciária são os sujeitos 

considerados impossibilitados de estar nos ambientes “normais”. (PORTO, 2005, p. 

124)  

 O título “Aqueles dois” aponta a perspectiva alheia sobre os personagens. Assim como 

pode ser uma expressão simplesmente indicativa, anafórica, também pode revelar uma 

entonação acusatória e depreciativa. “Desde o subtítulo (História de aparente mediocridade e 

repressão), o leitor é confrontado com a dúvida da perspectiva: quem é que vai olhar para 

quem? quem é que vai ser objeto de crítica?” (ARENAS, 1992, p. 64) 

Do mesmo modo, Quelle due, o título italiano para o filme de 1961, indica tal 

diferenciação. Ainda, pode-se acrescentar à interpretação do termo a ideia de que “aqueles 

dois” ou “aquelas duas” são as personagens que se diferenciam das demais por estarem 

distantes do pensamento que se propõe moralizante, conservador e castrador, ou seja, são as 

que se encontram distantes do sentimento de culpa que constantemente querem lhes incutir. O 

semblante de tranquilidade e de coragem no rosto de Karen, ao final de Infâmia, e a partida de 

Raul e Saul no mesmo táxi, ao final do conto, demonstram tal perspectiva. Eles são aqueles 

que não têm nada a provar ou justificar por estarem agindo de maneira condizente com o que 

sentem. “Relação anormal e ostensiva” é a que estabelece juízos de valor sem embasamento; 

“unnatural” é o modo de condenar o outro por ser ou agir de forma diferente daquela vista 

como convencional.   

O despreparo para dar nome às emoções e para entendê-las, característica apontada 

pelo narrador para Raul e Saul, também se aplica a Martha Dobie. Se no conto há uma 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

336655 
 

reciprocidade de sentimento entre os personagens, na peça e no filme isso não ocorre. Karen 

não sente ou demonstra algo além de amizade em relação à Martha. Essa, no entanto, só 

percebe seu amor e sua atração pela outra a partir das acusações proferidas por Mary e por 

Mrs. Tilford. “Uma mentira que revelou uma verdade”, Martha afirma ao declarar seus 

sentimentos a Karen no filme. Em “Aqueles dois”, portanto, pode, e deve, haver uma 

perspectiva mais otimista, de menos sofrimento para os personagens já que parecem 

compartilhar o mesmo sentimento. O homoerotismo, um dos temas recorrentes em Morangos 

mofados, faz-se presente no conto, mas não no filme, por não haver qualquer tipo de 

aproximação amorosa ou sexual entre as personagens da película. Contudo, é a 

impossibilidade da realização amorosa, a consciência de não poder sentir o que sente, em um 

contexto social permeado por reprovações, bem como saber da tristeza de Karen perante toda 

a situação, o que provoca o suicídio de Martha. 

A partir da similitude, das relações temáticas entre as obras, a transposição do enredo 

da peça The children’s hour para a estrutura fílmica, através da adaptação de William Wyler, 

e para a estrutura contística, através do conto de Caio Fernando Abreu, demonstra a 

atualidade das discussões propostas e o percurso criativo de seus autores. O envolvimento de 

Lillian Hellman com o cinema, de William Wyler
45

 com o teatro e de Caio F. com as três 

linguagens, representa definitivamente a ligação interartística que confere ainda mais 

perspectivas para a leitura e para os estudos literários e interdisciplinares.  

 

And in the end... 

As adições e transformações, conforme Brito (2006), realizadas por “Aqueles dois” ao 

filme de Wyler, na passagem da estrutura fílmica para a literária, mostram que também é 

possível adaptar um filme para a literatura, uma vez que não somente o enredo, mas o 

contexto repressor, a homossexualidade vista como um problema pela sociedade e as 

características das personagens centrais, que se desviam dos preconceitos banais daqueles que 

vivem em um “deserto de almas”, são transpostas para o conto. Se a intenção de Caio 

Fernando Abreu foi escrever uma adaptação literária de Infâmia, não podemos afirmar, o que 

não impede que realizemos essa leitura. No entanto, é o filme, e o cinema em si, que 

funcionam como mote para a relação entre Saul e Raul através de sua menção no corpo do 

                                                           
45

 Wyler e Hellman trabalharam juntos em quatro adaptações das peças da autora para o cinema: These Three 

(1936), Dead End (1937), The little foxes (1941) e The children’s hour (1961). 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

336666 
 

texto. Obviamente, o conto destaca-se como um dos cem melhores do século, conforme 

organização de Ítalo Moriconi
46

, independentemente de sua relação com a película, mas, ao 

identificarmos os traços de tal diálogo, conferimos à leitura uma perspectiva ainda mais 

instigante e crítica. Infâmia ajuda-nos a ler “Aqueles dois” e a encontrarmos os morangos em 

meio ao mofo. 

Geralmente, estudam-se e discutem-se filmes que adaptam obras literárias. Porém um 

texto também pode adaptar um filme. Uma tradição milenar como a literatura renova-se e 

recria-se ao fazer do cinema o seu hipotexto, ao constituir-se de uma arte mais jovem. 

“Aqueles dois” pode ser analisado como uma adaptação de Infâmia, realizando adições, 

reduções e transformações na estrutura “original”. O filme de 1961, por sua vez, constitui-se 

de outro, de 1936, o qual é a primeira adaptação cinematográfica de The children’s hour, peça 

inspirada em um fato ocorrido no século XIX. Uma peça, um filme, um conto que poderiam 

ter acontecido ou que aconteceram tantas vezes que acabaram se tornando ficção, literatura, 

cinema, arte. Tais relações demonstram que o leão nunca esteve tão bem alimentado.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
46

 Os cem melhores contos brasileiros do século. Rio de Janeiro: Objetiva, 2001. 



AANNAAIISS  ddoo  IIII  SSeemmiinnáárriioo  IInntteerriinnssttiittuucciioonnaall  ddee  PPeessqquuiissaa  

3300  ee  3311  ddee  mmaaiioo  ee  0011  ddee  jjuunnhhoo  ddee  22001122  ||  PPeelloottaass--RRSS  

336677 
 

Referências 

 

ABREU, Caio Fernando. Morangos mofados. Rio de Janeiro: Agir, 2005. 

 

ARENAS, Fernando. Estar entre o lixo e a esperança: Morangos mofados de Caio Fernando 

Abreu. In: Brasil/ Brazil. Ano 5, no 8, 1992, p. 53-67. 

 

BRITO, João Batista de. Literatura no cinema. São Paulo: Unimarco, 2006. 

 

HELLMAN, Lillian. The children’s hour. Miami: BN Publishing, 2008. 

 

INFÂMIA (The children’s hour). Produzido por: The Mirisch Corporation. Escrito por: John 

Michael Hayes. Baseado na obra de Lillian Hellman. Dirigido por: William Wyler. 

Intérpretes: Audrey Hepburn, Shirley MacLaine, James Garner et al. 1 DVD (107 MIN.), 

1961, mono, preto e branco. 

 

MASINA, Léa. Caio Fernando Abreu. In: SANTOS, Volnyr; SANTOS, Walmor (orgs.). 

Antologia Crítica do Conto Gaúcho. Porto Alegre: Sagra Luzzato, 1998.  

 

PORTO, Luana Teixeira. Morangos mofados, de Caio Fernando Abreu: fragmentação, 

melancolia e crítica social. Porto Alegre: Universidade Federal do Rio Grande do Sul, 2005, 

162 f. Dissertação de Mestrado - Programa de Pós-Graduação em Letras, Universidade 

Federal do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 2005. 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 


